
MERIDIAN CRITIC Nr.1 (Volume 26) 2016 
 

 
 
 

Ion Negoiţescu, dincolo de estetic 
 
 
 

Mircea A. DIACONU 
Universitatea „Ştefan cel Mare”, Suceava 

 
____________________________________________________________ 
 
Abstract: A fragment from an extensive research that concerns the relationship 
between the criticism of I. Negoiţescu, a refined aesthete, and Ion Agârbiceanu's 
prose,asocialand ethically engagedprose, this study aims to argue how, anadeptof the 
aesthetic autonomy and of the need to synchronize the Romanian culture with the 
European values, just like E. Lovinescu,his magister., I. Negoiţescu exceeds Lovinescu’s 
approach, by constructing his own aesthetic.Therefore, we take into consideration 
Negoiţescu's earlyconfessions, when he adhered to the Iron Guard, his ideas expressed 
in the Sibiu Literary Circle Manifesto, his own confession in favor of Lovinescu, as well 
asthe way in which he is perceived by the Romanian literary criticism. Overall, it is 
argued Negoiţescu's option for exceedingthe aestheticsin favor of supra-individual 
values. Among the arguments, we also invoke here his opinions and those of his 
colleagues from the Sibiu Literary Circleabout I.L. Caragiale. 
Keywords: I. Negoiţescu, aesthetic autonomy, Sibiu Literary Circle, I.L. Caragiale. 

 
 
01. Un posedat al emoţiilor estetice 
Este I. Negoiţescu cel mai lovinescian dintre critici? Devenit aproape loc 

comun, faptul reiese atât din evaluările celorlalţi (aşa e perceput cel mai adesea), dar şi 
din opţiunile lui cele mai vizibile. Negoiţescu vrea să se ştie că profesiunea lui de 
credinţă e una lovinesciană. În tot cazul, problema merită o discuţie mai amplă, din 
care nu pot lipsi câteva aspecte biografice.  

În 20 mai 1938 (când nu împlinise încă 18 ani), I. Negoiţescu nota în paginile 
lui de jurnal (publicate în 1997 sub titlul Ora oglinzilor): „Mi-am cumpărat o carte, pe 
care de mult doream s-o am în bibliotecă: Istoria literaturii române contemporane de E. 
Lovinescu. // Criticul acesta, admirabil, cu toată greşeala lui de ordin naţional, e de o 
valoare ce nu se poate discuta”. Şi deşi proiecta peste câteva luni (5 decembrie 1938) 
„un studiu de combatere (lecţiunea e, totuşi, nesigură, ne spun editorii) a parte din 
ideile lui Lovinescu din Istoria civilizaţiei române moderne)”, pe 28 decembrie nota că a 
început să citească şi volumul al II-lea, mărturisind că „volumul I mi-a plăcut şi mi-a 
lărgit considerabil orizontul vederii asupra ramurilor de cultură la care se referea”. De 
altfel, într-o încercare de studiu din 1 iunie 1938, poate chiar ca urmare a lecturilor din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

34 

Lovinescu, Negoiţescu exprimă convingerea că „În arta literară nu există altă tendinţă 
decât aceea de a produce emoţia estetică. În adevărata artă literară nu poate fi vorba de 
tendinţă moralizatoare. Scriitorul nu produce, nu «poate» produce opera de artă sub 
imboldul unei tendinţe, ci doar sub imboldul genialităţii sale creatoare. Există artă 
evident moralizatoare, dar ea a fost concepută nu pe baza tendinţei moralizatoare a 
autorului, ci fiindcă aşa e structurată genialitatea sa creatoare”.  

Ideile sunt reluate în ale locuri din fragmentele de studii de la sfârşitul anilor ’30, 
publicate în Ora oglinzilor. Astfel, în „Corectări la Naţionalitatea în artă de A.C. Cuza” (datat 1 
iunie 1938), I. Negoiţescu exprimă rezerve faţă de opiniile lui A.C. Cuza care generaliza 
teoriile sămănătoriste privind obligativitatea artiştilor „de a se inspira din românesc”. 
Enescu sau Grigorescu sunt invocaţi tocmai pentru a releva depăşirea naţionalului. Iar 
concluzia pe care o trage Negoiţescu e următoarea: „Un artist are totdeauna libertatea de  
a-şi alege subiectele cum vrea şi de unde vrea. Cu cât e mai superior, în opera lui 
naţionalitatea se va întrevedea, chiar şi fără voia lui”. Iar aici Negoiţescu aduce în discuţie o 
problemă sensibilă, aceea a literaturii române scrise de evrei, care merită să fie cunoscută. 
Iată: „În ce priveşte pe scriitorii evrei, noi spunem: Operele lor, care descriu ghettoul din 
naţiunea în mijlocul căreia trăiesc, sunt cele mai de valoare şi ajung să fie, uneori, întrucât 
întrebuinţează ca mijloc de exprimare graiul naţiunii gazdă, capodopere ale înseşi acestei 
naţiuni”. Mai mult, evocând, în 1943, prima întrevedere cu Lovinescu, Negoiţescu se 
întreabă: „Eram un posedat al emoţiilor estetice, chinuitul meu suflet care înflorise la 
umbra zidurilor sumbre din cetatea Sibiului, ce căuta în apa tulbure a acestei capitale, unde 
rasele şi obiceiurile se împreunau, unde din împerecherea Occidentului şi Orientul ieşise o 
fiinţă grotescă, acel suflet al metropolei, murdar şi pur, cu trupul lasciv şi ochii de o 
scăpărare atât de vie?”. Dar întrebarea este implicit mărturisire şi adeziune. În acel mediu 
impur al Bucureştilor balcanici, „sensibilitatea mea, continuă Negoiţescu, era de natură 
livrescă”. De altfel, iată cum încep paginile acestea confesive scrise în 1943: „Evoluam 
diafan pe străzi. Hrănit cu lecturi de supremă artă, îmbăiat în apele pure ale muzicii şi 
luminându-mi în sânger irizările cromatice ale impresioniştilor francezi, cu gândurile arse 
de focul magic al demoniei flamande. Ce împărechiere de gusturi îmi dizolva inima, ca  
într-o plasmă miraculoasă, de unde sufletul îmi iradia?”.  

Existenţa însăşi e trăită estetic, printr-o senzorialitate dusă la extrem, a 
dematerializării totale. Pasionat de impresionişti, de irizările lor cromatice, nu 
întâmplător va fi văzut, mult mai târziu, în Lovinescu un critic simbolist. Curajoasă 
folosire a termenului (şi curajoasă situare), care se bazează însă pe o argumentaţie pe 
măsură. În fine, pentru a vedea cât de mult coboară esteticul în stradă, în organic, să 
cităm o altă secvenţă din rândurile de început: „Erau clipe când, pierdut în noapte, mă 
credeam Aubrey de Vère, ciudatul cavaler Lely, eroul lui Mateiu Caragiale; în capul meu, 
ca într-o vastă sală de concert, al cărei singur spectator tot eu eram, se auzeau viorile şi 
flautele, violoncelele şi clavecinele, muzica eterată şi simplă a lui Bach se tăia în planul 
stridenţelor lui Strawinsky. Mereu şi mereu se întretăiau planurile, ca în tablourile 
îngrozitoare, adevăratele coşmaruri intelectuale, ale lui Picasso”. Şi aici urmează 
întrebarea: „Eram un posedat al emoţiilor estetice [...]?”. Indiscutabil că Negoiţescu era 
un posedat al emoţiilor estetice, iar critica literară, bulversată şi de originalităţile lui 
Negoiţescu, a rămas fixată în această imagine.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Ion Negoiţescu, dincolo de estetic 
 

35 

 
02. Experienţa tinerească a antimodernităţii 
Dar acest posedat al emoţiilor, care mărturiseşte că a devenit „aerian de 

fericire” după una-două întâlniri cu Lovinescu şi care dezvăluie că i-a păstrat lui 
Lovinescu „o dragoste care a crescut mereu şi va creşte încă, topind în ea toate iubirile 
mele pentru cărţi, pentru tablouri şi pentru simfonii”, avusese o experienţă în anii 
adolescenţei în care nu trăise doar pentru artă. E vorba de tinereţea lui legionară. 
Tinereţea de dreapta. Tocmai aşa se explică „greşeala de ordin naţional” din Istoria 
literaturii române contemporane – iar Agârbiceanu, având în vedere felul lui Lovinescu de 
a-i judeca textele pe temă evreiască, era aici, fără doar şi poate, un caz. Probabil aşa se 
explică proiectatul „studiu de combatere” a ideilor din Istoria civilizaţiei române moderne. 
Până la urmă, se pare că va fi învins esteticul. Dar un estetic în care se va adăposti ceva 
din fondul unei umanităţi care-şi transcende individualitate, istoria, concretul, pentru a 
se proiecta nu atât în mitic şi arhetipal, cât în adâncurile fiinţei, într-o abisalitate pe 
care opera o oglindeşte. 

În fapt, în anii tinereţii, înainte chiar de a-l citi pe Lovinescu, Negoiţescu era, 
ideologic, un antimodern. Era acel antimodernism din care s-au născut la noi, ca în 
întreaga Europă, reacţiile de recuperare a fiinţei originare, nealterate de civilizaţie şi 
raţiune. Preocupările pentru India, pentru dacism, pentru ortodoxie, panslavismul, 
yoga, chiar arta neagră a dadaiştilor erau reacţii faţă de supremaţia raţiunii promovate 
de iluminişti care dusese în fundătura şi ororile războiului.  

Pentru Negoiţescu, într-un gest de un vitalism total, războiul este chiar o 
reacţie la inerţie. Iată-l notând, pe 4 martie 1937: „Toată perioada de vreme până la 
război n-a fost altceva decât o continuă acumulare de forţe în vederea fatalei izbucniri. 
Formele sociale satisfăceau doar o mică parte a omenirii, o extrem de mică parte, în 
timp ce marea majoritate suferea din toate puterile. Revoluţia franceză şi apoi toate 
celelalte care i-au urmat n-au reuşit decât în minimă parte să îndrepte dăunătoarele 
stări de lucruri”. Discursul continuă în aceiaşi termeni, invocându-se faptul că 
„francezii nu erau încă pregătiţi pentru marea: Libertate, Egalitate, Fraternitate”, ori că 
războiul n-a fost provocat de atentatorul de la Sarajevo, nici de interese politice 
concrete, ci de logica însăşi a istoriei: „El a fost provocat de omenirea întreagă. Chiar 
şi liniştiţii burghezi, cei ce se aflau într-o bunăstare materială, simţeau că în sufletul lor 
fierbe ceva. Îi cuprinsese o nelinişte. Milioane de suflete ce se frământau febril 
alcătuiau un vulcan enorm ce trebuia să erupă”. Or, războiul n-a fost decât prima 
erupţie: „Prima a prevestit pe a doua. Pe aceasta o vom cunoaşte-o noi tinerii de azi. 
Omul caută mereu şi dibuieşte, doar va putea să nimerească pe calea spre bine. Calea 
arătată de Mântuitorul, creştinismul, e cea mai perfectă. [...] Şi eu am convingerea că 
într-o bună zi oamenii se vor întoarce pocăiţi tot spre calea bătută de martirii primelor 
veacuri creştine”. Nu vom vorbi acum de ironia sorţii. Dar putem înţelege ceva din 
rădăcinile concepţiei lui Negoiţescu despre modernitate. Şi despre estetic.  

Pe de altă parte, explicabilă, în acest context, dorinţa lui Negoiţescu de a combate 
viziunea lui Lovinescu. Tânăr fiind, să ne-amintim, îi iartă, totuşi, greşeala de ordin 
naţional. Oricum, nu poţi ocoli întrebarea dacă nu cumva aici se vor fi aflând rădăcinile 
preocupării de mai târziu a lui Negoiţescu pentru trans-istoric, pentru trans-estetic. Există, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

36 

în tot cazul, o zonă plutonică în scrisul lui Negoiţescu, cu rădăcinile în tumultul tinereţii. Aşa 
să se explice admiraţia lui pentru Agârbiceanu? Greu de susţinut o astfel de ipoteză. În 
fond, Negoiţescu abjură rapid fanatismele verzi de tinereţe; dar, dincolo de biografic, va fi 
putut fi cu totul extirpată locuirea în substratul originar? De aici, poate, identificarea acelei 
modernităţi – o altă modernitate – a lui Agârbiceanu, care sondează fiinţa. Doar că, spre 
deosebire de Sadoveanu sau Eminescu, consideraţi, cum vom vedea la un moment dat, 
scriitori neestetici, Agârbiceanu chiar o face, în cel mai propriu-sens, într-o manieră ne-
estetică, dacă nu cumva, deliberat, chiar împotriva esteticului. 

 
03. Povestea unui Manifest 
 Cert este că, după aceste arderi de adolescenţă, modelul lui Negoiţescu 

devine Lovinescu. Cărţile lui i-au marcat existenţa. De altfel, explicit, Negoiţescu a 
pledat permanent pentru autonomia esteticului – cum am văzut, e una dintre acuzaţiile 
care i se aduc prin anii ’50 – şi dacă în conştiinţa publică el are această imagine, faptul 
se datorează înainte de toate cunoscutului Manifest al Cercului Literar, publicat în ziarul 
„Viaţa” din 13 mai 1943. Interesant supratitlul, poate pus de redacţie, cu nota lui de 
revoltă ironică: „Ardealul estetic”.  

În fapt, Negoiţescu consideră că scrisoarea pe care i-o trimite lui Lovinescu e 
un „protest împotriva formelor desuete care mai stăruie peste literatura [...] ce se vrea, 
în mod anacronic, regională şi «specifică»”. Asemenea lui Lovinescu odinioară, 
Negoiţescu crede şi el că  Ardealul e sămănătorist în mod organic; şi dacă acest fapt 
era justificat cândva, constanta aceasta care pune în minorat esteticul trebuie depăşită. 
„Această scrisoare Vă vine din Ardeal din patria sămănătorismului”, mărturiseşte el, 
pentru a detalia: „În Ardeal, însă, criza nu reapare ca o împrejurare momentană, de 
influenţă şi oportunitate extraestetică, ci ea se prezintă ca o permanenţă, ca o stare de 
spirit retrogradă şi profund dăunătoare evoluţiei artistice”, care este expresia „lipsei 
grave a unei conştiinţe estetice şi a bunului gust”. În concluzie, crede că e necesară „o 
cât mai grabnică liberare din crusta anacronică a sămănătorismului specifist”. 
Sincronizarea cu Occidentul, pe care Negoiţescu o aduce în discuţie, ar însemna 
depăşirea specificităţii şi relevarea a ceea ce e general, „ideea pură a umanităţii”. Iar 
reperele nu sunt deloc accidentale: „Iată de ce opera unui Platon, unui Goethe sau a 
unui Rodin, reprezintă un bun de umanitate şi nu se perimează; ea nu are însemnătate 
în măsura momentului şi locului când a fost realizată, ci mai ales atât cât constituie 
expresia umanităţii creatoare”.  

Opţiunea pentru estetic nu exclude – cum nu se întâmplă, de altfel, nici în cazul 
lui Lovinescu – un anumit conţinut, dar este un conţinut care depăşeşte localul, 
particularul, proiectându-se în fiinţa profundă, ori, ca mai târziu, în tragic. Originea unei 
astfel de poziţii este, ca şi în cazul opţiunii pentru estetic, pentru autonomia esteticului, 
acelaşi Maiorescu, care vorbea despre impersonalitatea artistului şi despre depăşirea 
particularului, prin europenizarea culturii române. Să fi descoperit Negoiţescu o astfel de 
„sinteză” – greu decelabilă, însă – la sămănătoristul (după Lovinescu) Agârbiceanu? Cum 
se face că lovinescianul cel mai pur e un admirator al lui Agârbiceanu, iată chiar obiectul 
acestei analize. Cert este că Manifestul generează mari dispute în spaţiul transilvănean. O 
detaliere a lor, în Lucian Valea, Generaţia amânată, care, comentând scrisoarea trimisă de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Ion Negoiţescu, dincolo de estetic 
 

37 

cerchişti lui Lovinescu conchide: „Câte afirmaţii, tot atâtea erori” (217). Cităm de-aici: 
„În lunile mai-iunie 1941, Negoiţescu e partizan declarat al poeziei emanând dintr-un 
«etos prea bine stabilit». Peste un an numai va adera la radicalismul estetic lovinescian” 
(164). Sau: „În mai 1942, la Bucureşti, cerchiştii nu-l caută pe Lovinescu. În mai 1943, 
aderă, public, la lovinescianism şi-i trimit criticului o scrisoare care stârneşte scandal. Ce 
se întâmplase în decursul unui an? Crescuseră, desigur, presiunile extra literare şi 
apărarea culturii cerea, din acest punct de vedere, un bastion încercat” (215). Sunt pagini 
de bună evocare şi de bune amintiri în cartea lui Lucian Valea, care se situase de partea 
cealaltă a baricadei, a literaturii care trebuia angajată: „Nu de retorica manifestelor se 
simţea atunci nevoie, ci de gestul lovinescian din epoca neutralităţii şi a primului războii: 
ieşirea tuturor scriitorilor adevăraţi din primejdioasa lor izolare, printr-o prezenţă 
publicistică reală, care ar fi ridicat nivelul calitativ al scrierilor dedicate rezistenţei noastre 
naţionale” (220). Să nu uităm că Lovinescu îi consideră pe cerchişti, în răspunsul lui 
(publicat în „Viaţa”, 23 mai 1943), a patra generaţie maioresciană. Lovinescu reia aici istoria 
luptei pentru autonomie, invocând Ardealul, „unde confuziile, pe care le combătea       
T. Maiorescu acum şaptezeci de ani şi eu însumi de vrei patruzeci de ani, intră în însăşi 
plămada unei alcătuiri sufleteşti cu mari justificări istorice în trecut dar fără îndreptăţire 
legitimă de a se perpetua peste necesitatea momentului, care nu mai cere ca noţiunea 
esteticului să fie subestimată noţiunii eticului şi culturalului”, pentru a releva ulterior 
riscurile pe care le presupune o astfel de situare: „Eu n-am jucat nici un rol politic sau 
cultural şi încă din tinereţe am renunţat de bună voie şi bucuros la o carieră totuşi 
legitimă, numai pentru a mă putea consacra unei activităţi critice libere de orice 
constrângeri morale, căreia dvs. îi aduceţi astăzi o undă de simpatie şi stimă măgulitoare. 
După o muncă de 40 de ani, ce ar putea impune oarecare consideraţie prin continuitatea 
şi dezinteresarea ei notorie, mă văd la fel de descoperit tuturor atacurilor îndârjiţilor sau 
începătorilor ca şi în debuturile mele, am rămas deznaţionalizat. Acum un an, în revista 
«Convorbiri Literare», unde m-am străduit odinioară, atâta vreme, şi pe al căror spirit 
«major» am pretenţia a-l continua, am citit articolul unui tânăr, de al cărui nume auzeam 
întâia oară, susţinând că în momentele de faţă. când pier atâţia eroi pe stepele Rusiei, 
oameni primejdioşi literaturii noastre naţionale ca mine ar trebui puşi la zid şi împuşcaţi. 
Iată ce vă aşteaptă pe calea, pe care aţi apucat”.  

În final, întrebarea retorică dă girul grupului, în fruntea căruia se afla atunci 
Negoiţescu. „Să fiţi oare dv. elementele tinere, din care se va selecta a patra generaţie 
postmaioresciană de apărători ai autonomiei esteticului?”, urmată de mărturisirea 
testamentară: „Cum vă răspund dintr-un sanatoriu, ochii mei s-ar închide bucuroşi 
peste aceste zori fericite” („Răspunsul d-lui E. Lovinescu la scrisoarea «Cercului 
Literar» din Sibiu”, în Scrieri 3. Aquaforte, Ediţie de Eugen Simion, Bucureşti, Editura 
Minerva, 1979). 

 
04. Stereotipii, printre critici 
Oricum, critica literară a văzut în Negoiţescu înainte de toate lovinesciana 

autonomie a esteticului, ceea ce s-ar putea numi, pornind de la disocierea pe care el 
însuşi o face în eseul despre Eminescu, zona neptunică a creaţiei sale critice. Este ceea ce 
reţine sau impune enciclopedia. În DSR, Ion Vartic conchide că Negoiţescu este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

38 

„criticul cel mai apropiat de E. Lovinescu” şi că pe lângă alte imperative ale 
mentorului, pe care le preia, „o pondere covârşitoare” o are „disocierea valorii estetice 
de celelalte valori”. Nimic nu-i perturbă teza, chiar dacă el citează la un moment dat, 
din „Perspectivă”, unul dintre articolele-program din „Revista Cercului Literar” 
(publicată în nr. 1, ian. 1941), afirmaţia lui Negoiţescu conform căreia „Opera de artă 
poate cuprinde şi alte valori decât cea estetică. Dacă însă pe aceasta n-o cuprinde, ea e 
nulă ca operă de artă”. Care sunt acele alte valori care au apărut în sistemul estetic al 
lui Negoiţescu, Ion Vartic nu ne spune.  

Pentru Nicolae Manolescu, în vremea Cercului, Negoiţescu este „un estet 
ireductibil, polemizând cu naţionalismul cronic al ardelenilor”, luptând „împotriva 
banalităţilor neosămănătoriste şi provinciale la modă”, pentru a vorbi apoi de o a doua 
etapă, „în anii ’60-’70, când estetismul este, din nou principala armă contra, de data 
asta, tematicii socialiste şi a rudimentarei literaturi comandate de oficialitate”. De 
reţinut şi concluzia că, „chiar dacă adesea discutabile, judecăţile de valoare ale criticului 
nu păcătuiesc niciodată prin abandonarea criteriului estetic, ci prin, cel mult, 
subiectivitatea unui gust complet neortodox”. Fără a insista, să invocăm în trecere 
opinia lui Petru Poantă, din DGLR, conform căruia Negoiţescu „impune exclusiv 
criteriul estetic în evaluarea scrierilor literare” (Petru Poantă detaliază şi nuanţează în 
Cercul Literar de la Sibiu. Introducere în fenomenul originar, Editura Clusium, 1997), ori 
poziţia lui Alex Ştefănescu, care invocă „existenţa estetizantă” a lui Negoiţescu şi 
faptul că acesta „iubea atât de mult profunzimile, încât le inventa”: „Se lăsa condus, cel 
mai adesea, de dorinţa de a trăi un moment de beatitudine estetică. Când era în criză 
de heroină literară, se mulţumea şi cu un text slab, pe care îl folosea, recurgând la 
autosugestie, ca pe unul valoros”.  

În tot cazul, critica literară n-a depăşit stadiul de tinereţe al convingerilor lui 
Negoiţescu (deşi uneori, rareori, a intuit o schimbare de ton) şi vede în el pe autorul 
Manifestului invocat anterior, pe lovinescianul apărător şi practician donquijotesc al 
esteticului, un mandarin al lui. Fireşte, pentru aceste fixări în idee, de vină nu e numai 
Negoiţescu, nici numai critica literară, care a simplificat perspectiva, ci şi istoria în sine: 
Negoiţescu revine în viaţa literară târziu, publică pasager, iar sistemul critic – care să 
fie ilustrarea unei viziuni estetice – îi este deturnat de întâmplări ale vieţii concrete. În 
fragmentele introductive adăugate în ediţia din 1999 a volumului Euphorion, Balotă 
precizează: „Nego, condotier neobosit, ne propunea nouă, amicilor săi, un nou plan de 
bătaie, o nouă strategie în vederea cuceririi vreunui donjon din cetatea literară, adică a 
unei redacţii în care noi să fim, dacă nu conducătorii oficiali, dar cel puţin eminenţele 
cenuşii şi, evident, colaboratorii privilegiaţi. Proiecta uneori, tot mai rar, o «revistă a 
noastră», dar aceasta nu mai urma liniile clasic-ideale, trasate cu cincisprezece ani în 
urmă, pentru îndelung visatul Euphorion. Urmăream amuzat turbulenţele amicului meu, 
zbaterea sa de cele mai multe ori vană, regretam strădaniile sale adeseori umilitoare 
pentru a-şi plasa vreun articol într-o revistă. [...] Posibilitatea pe care o avea în noul 
climat de a participa la viaţa literară exacerbase în el un duh neliniştit al cabalei. 
Eşecurile – şi erau numeroase – îl deprimau, dar depresiunile sale durau pe atunci încă 
puţin, abia căzut Nego îşi lua avântul într-un nou număr de trapez literar iar plasa în 
care cădea părea să-l azvârle în sus”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Ion Negoiţescu, dincolo de estetic 
 

39 

 
05. Excepţiile care confirmă regula: Gheorghe Grigurcu, Mircea Martin 
Poate că putem descifra ceva din felul cum s-a înşelat critica literară – şi 

enciclopedia – în legătură cu Negoiţescu trecând în revistă opiniile lui Gheorghe 
Grigurcu. În Critici români de azi, Cartea Românească, 1981, Negoiţescu e trecut, fireşte, 
la secvenţa numită „Critica artistică şi critica actualităţii”. Ba chiar este primul dintre 
criticii cu care Grigurcu  legitimează o astfel de direcţie. Căreia i-ar mai aparţine, 
printre alţii, Nicolae Manolescu, Cornel Regman, Lucian Raicu, Eugen Simion şi nu 
numai ei. Lui Negoiţescu îi sunt analizate volumele Lampa lui Aladin, Engrame, Analize 
şi sinteze şi „romanul epistolar” care adună corespondenţa dintre Negoiţescu şi Radu 
Stanca, esenţial în descifrarea esteticii euphorioniste. Gheorghe Grigurcu vorbeşte 
despre „implicarea existenţială din scrisul lui Negoiţescu”, cu consecinţele relativizante 
în ceea ce priveşte judecata de valoare. „Critica lui I. Negoiţescu pare în acest volum (e 
vorba despre Lampa lui Aladin, n.n.) un exerciţiu liber al sensibilităţii, cuprinsă de o 
ultimă învăpăiere paroxistică, înaintea disciplinării impuse de către istoria literară. 
Neprecizată, scara axiologică e acoperită de luxurianţa vegetaţiei exegetice care 
afectează a se susţine prin sine”. Verdictul e negativ şi concluzia lui Grigurcu e fără 
milă: „În articolele lui I. Negoiţescu se regăseşte în bună parte onctuozitatea atât de 
controversată a lui Perpessicius”. Reiese un Negoiţescu narcisist, timid, inapt să atace 
şi să se apare, posedat de vibraţie lăuntrică atunci când scrie despre consacraţi, risipind 
laude şi creditând fără măsură în alte cazuri. Se supune analiza lui Negoiţescu unui 
sistem? Se datează erorilor de evaluare vreunui raţionament intim? Gheorghe Grigurcu 
nu pare interesat de astfel de aspecte.  

Peste ani, în nr. 9-10/1995 din „Viaţa Românească”, Grigurcu publică însă un 
text cu titlul „Estetismul deschis al lui I. Negoiţescu”, comentariu la ediţia a doua, din 
1994, a Scriitorilor români contemporani, o replică implicită pe care o dă altora, dar înainte 
de toate sie-şi. Iată cum începe acest text: „Ca şi Vladimir Streinu, potrivit 
caracterizării pe care el însuşi i-o face în Istoria literaturii române, I. Negoiţescu cultivă o 
critică ce aspiră a se menţine «într-o empirie estetică, adică într-o durată pură şi vie, 
departe de generalităţile ce îndepărtează de obiect». Aceasta va să zică tratarea 
literaturii în imanenţa ei, ca un «concret necategorial», ca o modalitate a «vieţii 
informulabile», ca o realitate «monadică». [...] Atitudine ce, fireşte, se asociază cu 
circumspecţia faţă de istorism, psihologism şi sociologism, forme ale pozitivismului”. 
Or, Gheorghe Grigurcu descoperă acum că Negoiţescu „infirmă prejudecata unui 
estetism reducţionsit, artificios, frustrant, demodat”. Continuă criticul: „Nu e vorba 
nici de un bigotism purist, nici de o închistare într-un ritual desuet, nici de un specific 
dubios şi egoist, refractar la alte valori şi semnificaţii. Postura estetică e una deschisă”, 
care vizează „integralitatea”, „mitologia”. Analiza nu e foarte convingătoare, 
demonstraţia propriu-zisă lipseşte, dar Gheorghe Grigurcu observă sistemul din 
spatele cronicilor lui Negoiţescu. Concluzia, deşi plasată în coordonate metaforice, e 
dincolo de orice dubiu: „Iată cum estetul Negoiţescu, trecând prin experienţele istoriei, 
încercând a exorciza actualitatea ei încâlcită şi dureroasă şi a limpezi viitorul, care este 
«noaptea prezentului nostru», ajunge a o transmuta în vizionarism. Ipostaza sa de homo 
aestheticus  nu reprezintă o captivitate, o limită, ci, dimpotrivă, e deschizătoare de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

40 

generoase orizonturi. Ea îi oferă un cult al valorilor spiritului rânduite sub steaua artei 
şi disciplina unei consecvenţe din care decurge un ethos” (126). Pe acest traseu, 
afirmaţii decisive în articolul „La o reeditare”, publicat în volumul De la un critic la altul, 
în care se produce o veritabilă recuperare a lui Ion Negoiţescu. „Încă privită pieziş, 
supusă unor interpretări micşorătoare ori pur şi simplu ignorată, personalitatea sa ni se 
înfăţişează însă cu atât mai plină de promisiuni pentru viitorime cu cât condiţia de caz 
e mai stânjenitoare şi concomitent mai incitantă”. „Răstălmăcitul, ostracizatul             
I. Negoiţescu” e văzut prin prisma câtorva dintre afirmaţiile din prefaţa la istoria sa. 
Negoiţescu mărturiseşte acolo că istoria este „o operă de exil”, care nu putea fi realizată 
decât „sub zările libertăţii”. Or, gândul care nu putea fi formulat decât în atari condiţii 
e următorul: „ce ne spune literatura română asupra fiinţei noastre axiologice, adică ce 
suntem noi românii şi cum ne prezentăm noi în confruntarea istoriei?”. Este ideea sub 
care trebuie aşezat tot scrisul lui Negoiţescu. Pe de altă parte, Grigurcu reţine 
afirmaţia: „Criteriul estetic rămâne aşadar o permanenţă inviolabilă în demersul meu, 
însă prin intermediul estetic eu m-am străduit să văd mai departe, mai în adânc”. Sunt 
afirmaţiile lui Negoiţescu pe care Gheorghe Grigurcu le pune la temelia recuperării pe 
care o are în vedere şi care pune în evidenţă aparentul paradox că „autorul Poeziei lui 
Eminescu s-a manifestat ca un acerb adversar al totalitarismului comunist”.  

Aşadar, un rafinat aproape decadent angajat în lupta pentru libertate nu e, de fapt, 
chiar o bizarerie. Ci dimpotrivă. Nu e vreo contradicţie la mijloc, ci metoda proprie lui 
Negoiţescu, lui Lovinescu însuşi, de altfel, de a refuza «actul gratuit» specific «estetismului 
absolutizant» care permite orice compromis moral, orice slăbiciune morală, transformată 
ipocrit în aderenţă la valoare. Până la urmă, ceea ce se relevă în misiunea critică pe care şi-o 
asumă Negoiţescu este o conştiinţă. O conştiinţă în acţiune. Citim din Grigurcu: „Conform 
exemplului lovinescian, I. Negoiţescu, cel atât de sensibil, de deschis în raport cu orice 
semnal al esteticului, pune stavilă gratuităţii în conduita sa de critic, prin însăşi delimitarea 
condiţiei acesteia”. O poziţie de felul acesta fusese intuită cu mult înainte de un Virgil 
Nemoianu. Pentru el, critica lui Negoiţescu – şi e avut în vedere studiul despre Eminescu – 
este una arhetipală. Iar esteticul este, în acest caz, asumare subiectivă, trăire în exerciţiu critic, 
o estetizare a receptării înseşi şi, finalmente, o depăşire a esteticului. Spune Virgil Nemoianu: 
„Premisa necesară este, la subiectul cercetător, o stare de intensiv tumult, de efervescenţă 
fierbinte, la care participă în egal şi nediscriminat amestec intelectul şi simţurile, dorinţa şi 
dăruirea, cultura şi instinctele, plasmele sentimentale, stare care face ca întâlnirea cu «substanţa 
lirică» să nu fie o ciocnire de corpuri dure şi articulate (cum e adesea actul critic), ci o topire de 
materiale moi, o împreunare de lave voluptos-curgătoare, să nu fie luptă, ci iubire. Abia 
acum, ca rod ala cestei îmbrăţişări, se naşte ceea ce va fi obiectul criticii lui I. Negoiţescu: 
«imagini-cristal», nuclee ale operei, semnalele «sonurilor», adevăraţii sâmburi ai creaţiei”.  

Aventura estetică propusă de I. Negoiţescu, una pe cont propriu, care explică 
„gusturile excentrice” de care vorbea Nicolae Manolescu, duc în cele din urmă la o 
explorare în adâncime a operei. Adept al lui Lovinescu, Negoiţescu îl şi trădează, dacă 
nu cumva e vorba despre o aprofundare a lui, mutând experienţa estetică în fiinţă, în 
trans-individual şi în trans-istoric. Ce e de demonstrat e dincolo de orice dubiu: 
Negoiţescu e perceput drept campionul valorilor estetice. Dar lucrurile, indiscutabil, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Ion Negoiţescu, dincolo de estetic 
 

41 

sunt ceva mai complicate. Şi ele pun în evidenţă opţiuni în mişcare. Ciudat cum o 
bună parte a criticii literare a rămas fixată în imaginea de tinereţe a lui Negoiţescu.  

O excepţie, de asemenea, Mircea Martin. În volumul Radicalitate şi nuanţă, el 
evocă figura criticului sub titlul „Ion Negoiţescu, estetul incoruptibil”, un titlu înşelător, 
care poate crea senzaţia că Mircea Martin vede în Negoiţescu exclusiv pe estetul pe care 
nimic n-ar putea să-l perturbe. Mircea Martin invocă înainte de toate faptele, dovezile 
adeziunii lui Negoiţescu la autonomia esteticului, iar dintre ele nu lipseşte Manifestul din 
1943: „A conceput Manifestul din 1943 adresat lui Lovinescu în semn de adeziune la 
direcţia citadină, occidentală, sincronistă, dată de acesta culturii române contemporane, 
precum şi la disocierea valorilor şi preeminenţa criteriului estetic [...]”. De reţinut ordinea 
acestor fapte; prioritară este angajarea ideologică, şi anume înscrierea literaturii române 
printre valorile europene, gând, de asemenea, maiorescian. E interesant că Mircea Martin 
reţine şi citează din textul lui Negoiţescu următoarea afirmaţie: „Pentru noi, literatura 
română nu înseamnă un fenomen închis, petrecut într-o ţărmuire autarhică, nu o 
contribuţie pitorească la etnografia europeană, ci o ramură tânără a spiritualităţii 
continentale, ramură străbătută de aceeaşi sevă şi încărcată de acelaşi roade, chiar dacă 
pământul în care s-au împlântat rădăcinile e altul”. Concluzia lui Mircea Martin vine 
firesc: Negoiţescu este „cel mai apropiat şi mai demn dintre descendenţii lovinescieni”. 
Lovinescian chiar prin această angajare, Negoiţescu a trăit în orizont moral, iar Mircea 
Martin exact acest lucru îl reţine: „acest degustător avizat şi subtil al tuturor savorilor 
literare autohtone şi străine, acest incoruptibil estet a fost un om pentru care problema 
morală există. Meditaţia de ordin etic nu lipseşte din valorizările sale estetice”. Iar mai 
târziu: „criticul a descoperit acea fibră morală care l-a ajutat să refuze compromisurile.   
I-a fost dat tocmai lui - alături de atât de puţini alţii - să salveze onoarea intelectualilor 
români”. Aşadar, cuvântul incoruptibil din titlul evocării lui Mircea Martin trimite spre 
dimensiunea angajată şi angajantă a scrisului lui Negoiţescu. Cât despre admiraţia lui 
pentru Agârbiceanu, ea se înscrie în diagnosticul-analiză propus de acelaşi Mircea Martin: 
„Există în critica lui I. Negoiţescu o credinţă în ficţiune, adică în absolutul artei, care îi 
intensifică trăirile şi face posibile interferenţe semnificative între existenţial şi estetic. 
Criticul persistă în iluzie, în autoiluzionare - modelul îndepărtat e acela al ironiei 
romantice - până la a resimţi nerealizarea artistică însăşi ca pe un eşec vital”. Eşec vital, 
adică un eşec care instituie viaţa.  

 
06. Momentul Euphorion şi I.L. Caragiale  
Valori estetice, aşadar? Valori estetice pe care Negoiţescu le-a depăşit? O plasare 

în chiar miezul esteticului şi, în acelaşi timp, în afara lui?! Aici intervine toată discuţia 
despre euphorionism, pe care o relevă corespondenţa lui Negoiţescu cu Radu Stanca şi 
câteva dintre scrierile lui Nicolae Balotă, concept căruia timpul i-a cenzurat existenţa. 
Pentru tinerii aceştia fascinaţi de ironia tragică a romanticilor germani, pentru tinerii 
aceştia care trăiesc în orizont cultural şi estetic, esteticul nu e o valoare în sine; el este 
fundamentat de superbia propriei iluzii, a conştiinţei ei. Într-o scrisoare din 1945, 
Negoiţescu nota: „Ceea ce ne face asemănători (pe noi din Cerc) romanticilor germani, 
adică mai precis grupului surprins de cartea admirabilă a Ricardei Huch, e ironia noastră, 
dar şi mai accentuată, căci la noi nu e numai ironia faţă de lume, ci ironia faţă de noi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

42 

înşine, teribilă, devoratoare, dar delicioasă”. La drept vorbind, e încorporată în trăirea 
estetică chiar această deşertăciune superbă din ironia romantică. Dar decantările merg şi 
mai departe. Pe 28 aprilie 1946, Negoiţescu scris: „Definiţia lui Schiller mi-a plăcut, căci 
răspunde tendinţei tot mai vii ce o avem (şi care în fond e aceeaşi ce ne animă pe noi la 
Sibiu) de a da operei de artă dimensiunea «celeilalte valori» – dacă îţi place expresia... 
Căci valoarea estetică de abia atunci îşi descoperă semnificaţiile ei multiple, când trăieşte 
în concubinaj cu alta. Iată de ce tragicul, cum spune amicul nostru comun Schiller, nu 
există decât acolo unde există moralul”.  

La câteva luni, pe 3 iunie 1946, lucrurile par să se clarifice, iar cuvântul Euphorion 
devine emblematic pentru viziunea despre estetic a lui Negoiţescu. Îi scria lui Radu Stanca: 
„Euphorion e un simbol bogat şi cerchist. El simbolizează tot ce e nou pe plan spiritual 
(«Poezie în sine», fără timp, loc şi persoană, cum spune Goethe într-o convorbire cu 
Eckermann), romantismul ca şi Revoluţia franceză. Într-o explicaţie dată lui Eckermann, 
Goethe mărturiseşte intenţia iniţială de a-l face pe Euphorion să culeagă roadele unui 
deznodământ fericit, şi a fost împiedicat numai de impresia profundă ce i-a produs-o 
moartea lui Byron la Missolonghi. De aici, consecinţe cu tâlc. Ca fiu al Elenei şi al lui Faust, 
în Euphorion s-au contopit spiritul grecesc, apolinic (limitele, ordinea elină) şi fausticul 
modern al europeanului, adică dinamismul, avântul nesăbuit. Preponderând acesta din 
urmă, Euphorion e mânat spre dezastru. În introducerea mea (la revista pe care o proiecta 
şi care urma să se numească „Euphorion”, n.n.), eu voi propune ca ţintă a noastră pe acel 
Euphorion iniţial al lui Goethe, în care s-au armonizat ordinea, măsura, regula grecească şi 
fausticul – romanticul germanic. Toate decăderile romantice contemporane, semne ale 
crizei şi dezastrului, cum naturalismul şi suprarealismul etc. Sunt consecinţele acelei rupturi 
din Euphorion. Noi să propune restaurarea goetheană. Poezia Cercului e pe această linie. 
Iar delimitările noastre între genuri şi între valori au acelaşi sens”. Pe 7 august 1947, 
Negoiţescu conchidea că „pentru poziţia noastră cerchistă”, scrierile estetice ale lui Schiller 
„au o importanţă extraordinară, prin accentul moral al esteticii schilleriene: aşa cum viziunea 
noastră estetică trebuie să fie o viziune morală”. Şi totul dintr-o înţelegere care implică 
sincronizarea şi înscrierea în etosul şi contemporaneitatea europeană. Între Negoiţescu şi 
prietenul său Radu Stanca, om de teatru care se pregătea să pună în scenă O scrisoare pierdută 
de I.L. Caragiale, are loc un schimb de replici despre sensurile operei marelui dramaturg. 
Hermeneutica articulată aici pune în evidenţă o viziune despre estetic în coordonatele 
euphorionismului. Scria Negoiţescu pe 13 august 1947: „Sincer mă îndoiesc că Scrisoarea 
pierdută ar fi depăşit un mare succes de sezon la Berlin (ceea ce nu scade nimic din măreţia 
estetică pură a lui Caragiale, dar atâta timp cât operele literare româneşti nu vor presupune 
– chiar şi când lucrul nu se declară cu ostentaţie – marile dimensiuni ale moralului – 
tragicului – sublimului – religiosului – misticului, ele nu vor intra în conştiinţa permanentă 
a publicului european”. Şi pe această temă insistă, în aceeaşi scrisoare: „pentru noi 
Caragiale poate rămâne clasic şi veşnic actual, căci sufletul nostru e astfel alcătuit că ştim 
trăi numai pe o singură coardă, cea estetică, dar occidentalul european (de altfel, ca şi rusul) 
nu rezistă decât la valoarea estetică conjugată cu altele, care de-abia ele să-i dea adâncime şi 
semnificaţie durabilă”. Nuanţele interpretării lui Negoiţescu pe tema Caragiale se dezvoltă 
în alte scrisori. Într-un loc, e invocat Schiller, cu Scrisori asupra educaţiei estetice a omului, din 
care Negoiţescu reţine ideea că „moravurile ţin de estetic” (13 august – 1947 p. 104). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Ion Negoiţescu, dincolo de estetic 
 

43 

Altundeva (17 septembrie 1947), ideea e dezvoltată: „Sunt de acord cu aprecierea ta, că în 
Caragiale se uneşte lumea moravurilor cu cea estetică şi deci e depăşit esteticul pur. Că e 
vorba numai de moravuri sub unghi estetic şi nu de morală, se vede şi din faptul că pe eroii 
caragialeşti (pe care tu încerci acum, pe drept cuvânt, să-i prezinţi antipatici, chiar odioşi) 
nu-i aşteaptă nici o pedeapsă, ci rămân în estetic indiferent”. Ciudat cum, dintre exegeţii lui 
Caragiale, nimeni n-a luat în serios opiniile lui Negoiţescu. Dar, dincolo de cât de mult sau 
de puţin spun ele despre Caragiale, ele relevă nu numai preocuparea lui Negoiţescu de a 
răsturna cu o libertate maximă clişeele, ci o viziune asupra artei şi esteticului. Altfel, lui 
Caragiale i se reproşează explicit (cam cum o făcea Gherea) absenţa unei perspective 
moralizatoare, rămânerea în pur estetic. Iată cum continuă Negoiţescu: „Această 
indiferenţă estetică a lor, dinafară şi moral privită, e imorală [...]. Deci salvarea teatrului 
caragialesc trebuie să vină, aşa cum faci tu, din moralitatea viziunii de înscenare, deci din 
afara operei caragialeşti. Tu vei prezenta opera lui Caragiale şi prin viziunea ta o vei face 
morală. // Mă îndoiesc că poate avea vreo semnificaţie reală fluierătura de la premiera 
Nopţii furtunoase, cum mă îndoiesc că acţiunea şcolii să fi fost atât de puternică încât doar 
prin amoralitatea lui Maiorescu, care a impus acest punct de vedere, să primim fără 
antipatie decenii de-a rândul aceşti eroi condamnabili. Mai degrabă, interpretarea 
maioresciană s-a impus fiindcă era firească sufletului estetizant. Fă-o, aşadar, să nu mai fie 
firească!”. Continuă Negoiţescu: „Tocmai în moral e omul mai liber, e omul faţă în faţă cu 
centrul structurii sale axiologice. [...] Moravurile nu pot deveni decât estetice, căci valoarea 
socială îmi pare, cum am spus, capabilă de a se transforma în valoare estetică”. 

În fapt, cam aceeaşi este opinia lui Nicolae Balotă, euphorionistul par 
excelleance, despre Caragiale, total ignorată de critica literară. Ceea ce i-ar caracteriza pe 
scriitorii munteni, spune Balotă într-o încercare de tipologizare cu care începe 
capitolul despre Pavel Dan din De la Ion la Ioanide, este „estetismul (cu toate formele 
pseudo-estetismului)”. Şi exemplificarea e următoarea: „Cei doi Caragiale nu sunt nici 
pe departe – în acest, sens, fundamental, al prozei muntene – atât de depărtaţi unul de 
altul, pe cât se pare. [...] Dar a avea patima stilului, a cuvântului în sine (în mod egal 
pasionant, fie că îşi ia zborul de pe buzele unui moftangiu ori ale unui rafinat) implică 
o non-identificare estetică cu cele spuse, cu cele implicate în cuvânt. Această non-
identificare poate fi ironică distanţare (I.L. Caragiale)”. Doar că, revenind la 
Negoiţescu, în cele din urmă poziţia lui se apropie riscant de mult de aceea a lui 
Gherea, pe care o vom întâlni şi la Virgil Nemoianu, unul dintre cititorii cei mai atenţi 
ai lui Negoiţescu. În Istorie, dincolo de câteva observaţii de fineţe referitoare la acest 
„obsedat artizan al cuvântului” care era Caragiale, Negoiţescu aduce în discuţie 
estetismul dramaturgului: „Cinism? Cinic era de bună seamă autorul marioneteleor 
exuberante şi cretine din D-ale carnavalului, această commedia dell’arte băştinaşă. Oricum, 
cinismul caragialian se împleteşte cu estetismul său – atracţia formelor şi stilurilor, în 
care nu profunzimea vederilor contează, ci variabilitatea lor, iscusinţa de a le alterna”. 
Şi, finalmente, ca o consecinţă a estetismului, impactul nefast asupra societăţii 
româneşti: „Căci, oricât ar detesta politic lumea creaţiei sale antiutopice, estetic, 
Caragiale se lasă cu deliciu corupt de ea şi astfel, prin empatie, literatura lui devine, din 
adversară, complice cu antiutopia, influenţând în rău pe români. Râsul caragialian atacă 
nu numai pe adversar, ci şi capacitatea morală a emitentului său – şi poate în aceasta 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

44 

constă cinismul unui scriitor atât de agreat şi atât de promiţător pentru noua critică 
românească”. Este cam ceea ce avea să spună la un moment dat Nemoianu. Într-o 
intervenţie dintr-o anchetă a revistei „Vatra” pe tema actualităţii lui Caragiale, Virgil 
Nemoianu afirmă: „Rămâne însă în picioare faptul (cu regret fie spus) că impactul 
public al lui Caragiale asupra imaginarului românesc este nesănătos. Tocmai pentru că 
acesta scrie de fapt iertător şi jucăuş, cititorii se simt îndreptăţiţi în opţiunea lor spre 
cinism, spre relativism, spre indiferenţă, spre nivelarea virtuţilor şi viciilor” („Comicul 
simplu”, în „Vatra”, nr. 12, 2012, p. 26). Or, faptele descind, cu toate ocolişurile 
parcurse între timp, din Gherea, care îi reproşa lui Caragiale, în termenii lui Richard 
Rorty, că nu e un metafizician, ci un ironist şi că opera lui nu are asupra publicului acea 
influenţă care se cere unei opere literare: „Caragiale ne dă un fragment din viaţa reală. 
Această viaţă îl face să râdă, şi la rândul lui, prin talentul său, ne face să râdem 
împreună cu el. O dată ce  această viaţă conţine anomalii grave, căutând, le vom 
descoperi atât pe dânsele, cât şi dureroasa lor însemnătate. // Dar autorul nostru nu 
dă anomaliilor acea însemnătate ce le-o dăm noi. El râde şi râde cu poftă, nu se simte 
nici amărăciunea, nici revolta în râsul lui, şi de aceea râsul lui nu poate să aibă acea 
adâncă seriozitate, acea mare însemnătate socială pe care ar putea să o aibă, dacă 
autorul nostru ar râde cu acelaşi talent, dar pătruns de un ideal social înalt. [...] Idealul 
social călăuzeşte satira artistului, îndreptându-i râsul, făcând ca acest râs să fie mai 
serios, mai amar, făcând să ardă mai tare, să ardă acolo unde să fie ars. D-l Caragiale e 
indiferent în materie de politică socială; el n-are acest înalt ideal trebuincios, ceea ce  
scade în parte însemnătatea satirei sale”. 

Cu atât mai interesant că drept model de ideal social în satiră e invocat 
Voltaire, un iluminist. Veacul al optsprezecelea ar fi fost numit veacul lui Voltaire tocmai 
datorită idealului înalt din opera sa. Or, Caragiale e, din acest punct de vedere, un anti-
iluminist. În locul oricărui fel de militantism, plăcerea, relativizarea, ironia. Oricât ar 
părea de paradoxal, o întrebare se impune: ideile acestea despre Caragiale, ale lui 
Negoiţescu, ale lui Balotă, ale lui Virgil Nemoianu, nu-şi vor fi având rădăcinile (oricât 
de ascunse) în E. Lovinescu?! În fond, pe ce se bazează verdictul negativ dat de 
Lovinescu operei lui Caragiale şi lui Eminescu? Lipsa lui Lovinescu de sensibilitate 
pentru Eminescu sau pentru Caragiale are la bază poate tocmai pe o ieşire din estetic; 
mai exact, un conţinut care nu-şi găsea loc în viziunea lui Lovinescu despre identitatea 
şi evoluţia civilizaţiei române. Căci literatura se află, şi la el, în siajul civilizaţiei. Aşa se 
va întâmpla, finalmente, şi cu Negoiţescu, lucru observat prea bine de Ghe. Grigurcu. 
Şi, în acest caz, va fi având dreptate G. Călinescu în secvenţa care deschide textul lui 
despre Agârbiceanu din „Contemporanul”, zicând „cei care combat tendinţa noastră 
fac asta fiindcă ar voi să îmbrăţişăm tendinţa lor”. Căci „tendinţa” lui Lovinescu, 
bazată pe autonomia esteticului, înseamnă, în realitate, sincronizare cu Europa. 
Aderare la modernitate. Este, anterior, „tendinţa” lui Maiorescu; ulterior, a lui 
Negoiţescu însuşi. 

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Ion Negoiţescu, dincolo de estetic 
 

45 

BIBLIOGRAFIE 
 

Balotă, Nicolae, 1974. De la Ion la Ioanide. Prozatori români ai secolului XX, Editura Eminescu, 
Bucureşti. 

Balotă, Nicolae, 1999. Euphorion. Eseuri, Ediţia a doua revizuită şi adăugită, Editura Cartea 
Românească. 

Balotă, Nicolae, 2007. Caietul albastru, Timp mort 1954- 1955, Remember 1991-1998, vol I-II, 
Ediţia a treia adăugită, Ideea Europeană, Bucureşti.  

Călinescu, G., 1941 [1982]. Istoria literaturii române de la origini până în prezent, Fundaţia Regală 
pentru Literatură şi Artă, Bucureşti [Ediţia a II-a, revăzută şi adăugită, Ediţie şi prefaţă 
de Al. Piru, Editura Minerva, Bucureşti]. 

Călinescu, G., 1946. Istoria Literaturii Române. Compendiu, Ediţia a II-a revăzută, Editura 
Naţională Mecu, Bucureşti. 

Călinescu, G., 1958. „Probleme şi exemple”, în „Contemporanul”, nr. 9, 7 martie. 
Cioculescu, Şerban, 1962. „Marginalii la opera lui I. Agârbiceanu”, în „Viaţa Românească”, nr. 9. 
Cioculescu, Şerban, 1977. Viaţa lui I.L.Caragiale. Caragialiana, Editura Eminescu, Bucureşti. 
Ciopraga, Constantin, 1970. Literatura română între 1900 şi 1917, Editura junimea, Iaşi.  
Ciopraga, Constantin, 2011. Cronologia vieţii literare româneşti. Perioada postbelică, VI, 1954-1955, 

Coordonare generală şi prefaţă Acad. Eugen Simion, Coordonator redacţional al 
ediţiei Andrei Grigor, Documentare şi redactare Nicolae Bârna, Oana Soare, Oana 
Safta, Mihai Iovănel, Cristina Balinte, Andrei Terian, Andrei Grigor, Alina Crihană, 
Nicoleta Ifrim, Editura Muzeul Naţional al Literaturii Române. 

Ciopraga, Constantin, 2011. Cronologia vieţii literare româneşti. Perioada postbelică, VII, 1956-1957 – 
Coordonare generală şi prefaţă Eugen Simion, Coordonatorul redacţional al ediţiei 
Andrei Grigor, Documentare şi redactare Mihai Iovănel, Cristina Balinte, Andrei 
Terian, Andrei Grigor, Nicoleta Ifrim, Alina Crihană, Editura Muzeului Naţional al 
Literaturii Române, Bucureşti. 

Ciopraga, Constantin, 2011. Cronologia vieţii literare româneşti. Perioada postbelică, VIII, 1958-1959 – 
Coordonare generală Eugen Simion, Coordonatorul redacţional al ediţiei Andrei 
Grigor, Documentare şi redactare Cristina Balinte, Mihai Iovănel, Andrei Terian, 
Nicoleta Ifrim, Andrei Grigor, Editura Muzeului Naţional al Literaturii Române, 
Bucureşti. 

Constantinescu, Pompiliu, 1967. Scrieri, Ediţie îngrijită de Constanţa Constantinescu, cu o 
prefaţă de Victor Felea, Editura pentru Literatură, Bucureşti. 

Cubleşan, Constantin, 2015. Ion Agârbiceanu – Opere fundamentale, în „Bucovina Literară”, nr. 3-4, 
martie-aprilie, p. 6-8. 

Culianu, Ioan Petru, 2000. Studii româneşti. Fantasmele nihilismului. Secretul doctorului Eliade, 
Traduceri de Corina Popescu şi Dan Petrescu, Nemira, Bucureşti.  

Dicţionar analitic de opere literare româneşti, 2007. vol. I-II, Coordonare şi revizie ştiinţifică: Ion 
Pop, Casa Cărţii e Ştiinţă, Cluj-Napoca.     

Dragomirescu, Mihail, 1934. Sămănătorism, poporanism, criticism, Editura Institutul de Literatură, 
Bucureşti. 

George, Alexandru, 2003. „Citiţi-l pe Agârbiceanu”, în Altereveniri, restituiri, revizuiri, Editura 
Cartea Românească, Bucureşti. 

Grigurcu, Gheorghe, 1981. Critici români de azi, Editura Cartea Românească, Bucureşti. 
Grigurcu, Gheorghe, 1995. „Estetismul deschis al lui I. Negoiţescu”, în „Viaţa Românească”, 

anul XC, nr. 9-10, septembrie-octombrie.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

46 

Grigurcu, Gheorghe, 2005. „La o reeditare (I. Negoiţescu)”, în De la un critic la altul, Editura 
Convorbiri Literare, Iaşi, p. 56-61.   

Hangiu, Ion, 1987. Dicţionar al presei literare româneşti (1790-1982), Argument de Ion Dodu Bălan, 
Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti.  

Iovănel, Mihai, 2006. Cornel Regman, în Dicţionarul General al Literaturii Române, P-R, Academia 
Română, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti. 

Lovinescu, E., 1925. Critice. I. Istoria Mişcării „Sămănătoriste”, Editura Ancora, Bucureşti, f.a.  
Lovinescu, E., 1970. Scrieri 3. Aqua forte [Anexă], Ediţie de Eugen Simion, Buucreşti, Editura 

Minerva.  
Lovinescu, E., 1981. Istoria literaturii române contemporane, vol. I-III, Editura Minerva, Bucureşti. 
Manolescu, Nicolae, 2001. Literatura română postbelică. Lista lui Manolescu. 3. Critica. Eseul, Editura 

Aula, Braşov.  
Manolescu, Nicolae, 2003. „Dureri înăbuşite”, în „România Literară”, nr. 23. 
Manolescu, Nicolae, 2008. Istoria critică a literaturii române. 5 secole de literatură, Editura Paralela 45, 

Piteşti. 
Manolescu, Nicolae, 2013. „Ion Agârbiceanu. 50 de ani de la moarte”, în „România Literară”, 

nr. 50 
Martin, Mircea, 2015. „Ion Negoiţescu, estetul incoruptibil”, în Radicalitate şi nuanţă, Editura 

Tracus Arte. 
Micu, Dumitru, 1962. „Ion Agârbiceanu la 80 de ani”, în „Viaţa Românească”, nr. 9, p. 83-85.  
Micu, Dumitru, 1994. Scurtă istorie a literaturii române, vol. I, Editura Iriana, Bucureşti. 
Mihăilescu, Dan C., 1930. Enciclopedia Română, Editura Comitetului de redacţie al Enciclopediei 

Române Minerva, Cluj Napoca. 
Mihăilescu, Dan C., 2005. Îndreptări de stânga, Humanitas, Bucureşti. 
Munteano, Basil, 1938. Panorama de la littérature roumaine contemporaine, Editions du Sagittaire. 
Naum, A., 1910-1911. „Premiul Eliade-Rădulescu. I. Agârbiceanu, În întunerec, Bucureşti, 1910 

– Raport de A. Naum”, în „Analele Academiei Române, Memoriile Secţiunii 
Ştiinţifice”, Seria 2, Tom 33. 

Negoiţescu, I., 1966. Scriitori moderni, Editura pentru Literatură, Bucureşti. 
Negoiţescu, I., 1970. E. Lovinescu, Editura Albatros, Bucureşti. 
Negoiţescu, I., 1970. Însemnări critice, Editura Dacia, Cluj-Napoca. 
Negoiţescu, I., 1975. Engrame, Editura Albatros, Bucureşti.  
Negoiţescu, I., 1990. „Agârbiceanu văzut azi”, în „Familia”, nr. 11. 
Negoiţescu, I., 1991. Istoria literaturii române, Vol. I (1800-1945), Editura Minerva, Bucureşti. 
Negoiţescu, I., 1994. Straja dragonilor, Ediţie îngrijită şi prefaţă de Ion Vartic, Epilog de Ana 

Mureşan, Biblioteca Apostrof, Cluj.  
Negoiţescu, I., 1997. Ora oglinzilor, Pagini de jurnal, memorialistică, epistolar şi alte texte cu 

caracter confesiv, Ediţie îngrijită, prefaţă şi note de Dan Damaschin, Editura Dacia, 
Cluj. 

Negoiţescu, I., Stanca, Radu, 1978. Un roman epistolar, Editura Albatros, Bucureşti. 
Nemoianu, Virgil, 2012. „Comicul simplu”, în „Vatra”, nr. 12, p. 26. 
Ornea, Z., 1970. Sămănătorismul, Editura Minerva, Bucureşti. 
Ornea, Z., 1980. Tradiţionalism şi modernitate în deceniul al treilea, Editura Eminescu, Bucureşti.  
Ornea, Z., 1995. Anii treizeci. Extrema dreaptă românească, Editura Fundaţiei Culturale Române, 

Bucureşti. 
Ornea, Z., 1997. „Un roman inedit al lui Agârbiceanu”, în „România Literară”, nr. 43. 
Ornea, Z., 1999. „Literatură şi morală”, în „România Literară”, nr. 26. 
Perpessicius, 1972. Opere. Menţiuni critice, vol. 2, Editura Minerva, Bucureşti.  
Perpessicius, 1972. Opere. Menţiuni critice, vol. 5, Editura Minerva, Bucureşti.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Ion Negoiţescu, dincolo de estetic 
 

47 

Poantă, Petru, 1997. Cercul Literar de la Sibiu. Introducere în fenomenul originar, Editura Clusium, 
Cluj-Napoca.  

Poantă, Petru, 2006. Ion Agârbiceanu, înDicţionarul General al Literaturii Române, A-B, Academia 
Română, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti.  

Popa, Marian, 2009. Istoria literaturii române de azi pe mâine, I-II, 23 august 1944-22 decembrie 
1989, Versiune revizuită şi amendată, Editura Semne, Bucureşti. 

Predescu, Lucian, 1999. Enciclopedia României Cugetarea. Material românesc. Oameni şi înfăptuiri, 
Ediţie Anastatică, Editura Saeculum I.O. Editura Vestala, Bucureşti. 

Regman, Cornel, 1973. Agârbiceanu şi demonii, Studiu de tipologie literară, Editura Minerva. 
Simion, Eugen, 1984. Scriitori români de azi, III, Editura Cartea Românească, Bucureşti. 
Şăineanu, Const., 1930. Noui recenzii(1926-1929), Adevărul. 
Valea, Lucian, 2002. Generaţia amânată, Ediţie îngrijită de oana Valea şi Mircea Măluţ, Editura 

Limes, Cluj-Napoca. 
Vartic, Ion, 1995. Ion Agârbiceanu, în Mircea Zaciu, Marian papahagi, Aurel Sasu (coordonatori), 

„Dicţionarul Scriitorilor Români”, A-C, Editura Fundaţiei Culturale Române, Bucureşti.  
Vasile, Cristian, 2014. Viaţa intelectuală şi artistică în primul deceniu al regimului Ceauşescu, 1965-1974, 

Editura Humanitas. 
Vianu, Tudor, 1981. Arta prozatorilor români, Editura Minerva, Bucureşti. 
Voncu, Răzvan, 2011. „Agârbiceanu (aproape) necunoscut”, în „România Literară”, nr. 1 
Voncu, Răzvan, 2015. „Realismul aspru al lui Agârbiceanu”, în „România Literară”, nr. 4. 
Zaciu, Mircea, 1962. Ion Agârbiceanu (prefaţă), în Ion Agârbiceanu, Opere, I, Schiţe şi povestiri, 

Editura pentru Literatură, Bucureşti.  
Zaciu, Mircea, 1964. Ion Agârbiceanu, Editura pentru Literatură, Bucureşti. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:15 UTC)
BDD-A26566 © 2016 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

