
 

709 
 

THE DEATH UTOPIA IN LIVIU REBREANU’S NOVELS 
 

Florentina Gabriela Stroe (Didin) 

PhD Student, University of Piteşti 

 

 
Abstract: Death is a phoenomenon which obsessed Liviu Rebreanu, setting a mistery and nothingness upon 

his most important novels. Throughout his creations, death and life gather in order to form a perfect pair 

through which it is created an utopic individual world. The main character discovers many ways of death, 

not just the phisical one through which one may find the perfect form of living but on the contrary, of finding 

the reason of death as being a perfect purpose. Death is not seen as a dead end but as a destination in which 

one may discover the true happyness, an utopia of living to discover the main coure of the human being.  

 
Key words: death, utopia, deliration, metempsychosis, journey. 

 

 

Moartea este un fenomen care l-a obsedat pe Liviu Rebreanu de-a lungul întregii sale creaţii, 

îmbrăcând mantia misterului şi a neantului fiinţei autorului. Această ştiinţă a morţii, aşa cum o numea 

Irina Petraş, stă în permanentă opoziţie cu darul masiv de a crea viaţă25, pe care Mihail Sebastian îl 

admira la Liviu Rebreanu, considerat a fi cel mai solid prozator al perioadei interbelice. În cărţile lui 

Rebreanu, însă, se moare fară precedent, ca o pedeapsă sau ca o mântuire, venită întotdeauna din 

exterior, fără intervenţia directă a destinului. Este o moarte indusă, aşteptată de cele mai multe ori, 

detectabilă pe parcursul întregii creaţii în fiecare cotlon al oglindirii vieţii romaneşti. Moartea şi viaţa, 

pereche antagonică şi totuşi inseparabilă merg alături una de cealaltă, plutind încă de la începuturile 

vieţii personajelor rebreniene, în umbra destinului.  

Din punct de vedere al morții există o dizolvare a personajului deoarece atât în ceea ce privește 

moartea, cât și viața, există o interdependență din punct de vedere al lumii fizice ce determină o 

analogie și o diferențiere în structura vitală prin care personajul suferă modificări. Astfel, numeroase 

planuri ale lumii reale, ale lumii fizice în care personajul există, cunosc diferențieri din punct de 

vedere al structurii realității și o anumită omogenitate a conținutului, așa cum se întâmplă în romanul 

Adam și Eva. 

 Fizica modernă reduce, într-adevăr, universul la materie, la numeroase granule discontinue 

și radiații, astfel încât, rezultă o imensă varietate prin care ființa umană și materială poate să existe 

fără a fi percepută la nivelul realității. Diferența de structură cunoaște realități multiple, iar fiecare 

domeniu din lumea proaspăt creată în cadrul fiecărei călătorii din romanul Adam și Eva cunoaște un 

ritm aparte și un alt climat. Pluritatea aceasta a personajului, pentru că în acest roman vorbim mai 

degrabă de o pluralitate a personajului principal care duce la disoluția sa, se află între două 

variabilități, și anume unitatea care cunoaște dizolvarea pe o axă stabilă dar nu exclude nici 

nesfârșitele variațiuni ale realului prin călătoria multiplă: realitatea se organizează astfel după 

simetrii și ritmuri deosebite26 . 

Cenuşia plăsmuire a romanelor lui Liviu Rebreanu soseşte tangenţial în plan social ca rezultat 

fatidic şi violent al dezechilibrelor vieţii. Interesantă este în mod special „morala” socială a acestui 

aspect nefast, fiind aproape total ignorată dimensiunea umană a respectivului eveniment. Personajele 

sunt plăsmuite printr-o trasare de linii violente şi abrupte ce străbat liniile interumane. Mediul social 

nu este controlabil, el este o fatalitate din perspectiva oamenilor simpli.  Apostol Bologa, deşi de o 

reflexivitate superioară personajelor ţărăneşti, se analizează în funcţie de rolurile pe care i se cere 

să le joace. Evoluţia sa treptată, de la condiţia de cetăţean la cea de român şi apoi de om evidenţiază 

situări în spaţiu, nu confruntări cu timpul. Eroul se priveşte exclusiv în relaţie cu ceilalţi, este o fiinţă 

                                                           
25 Sebastian, Mihail, apud Irina Petraş, Ştiinţa morţii, vol. II, Ed. Paralela 45, Piteşti, 2001, p. 96 
26 Biberi, Ion, Thanatos, Editura Fundația pentru literatură și artă, București, 1936, p. 13 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:09:54 UTC)
BDD-A26531 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

710 
 

socială, niciodată singur, faţă în faţă cu sine. Moartea însăşi nu poate fi decât o problemă socială, o 

horă a morţii, nu un dans solitar.27 

Această horă a morţii28 este întâlnită în romanele lui Liviu Rebreanu ca un vârtej macabru, 

prinzând în interiorul ei întreaga suflare socială, mulţimile, fără deosebire, ducând la uniformizarea 

destinului, respirând o soartă colectivă în care prepoderentă este spaima şi speranţa pierdută. La 

Rebreanu, moartea se cerne discret în elementele timpului primordial în care sfârşitul se apropie cu 

paşi înceţi, prevestind parcă o gură de oxigen prin care raţiunea renaşte şi spiritul se regenerează în 

braţele fluviului vieţii. Însă, în toate romanele psihologice rebreniene, viaţa îmbracă o mantie nouă, 

o mantie care aduce mereu cu sine perechea antonimică a vieţii: moartea. 

În Pădurea spânzuraţilor moartea se lasă aşteptată, uneori, zădărnicită în numele iubirii, 

factor revitalizator. Însă, moartea lui Apostol Bologa vine ca o confirmare a suferinţei colective, a 

soldaţilor ce luptă sub steag străin, obligaţi fiind să comită crime împotriva propriilor fraţi. Aici 

întâlnim moartea comună, detectabilă de noi toţi, moartea biologică a personajului principal. 

Interesant este punctul de vedere pe care Liviu Rebreanu îl adoptă în creaţiile ce vor urma marelui 

său roman. 

Revenind însă la această aşa-numită horă a morţii, vom face referire mai întâi la romanul 

Pădurea spânzuraţilor. Deşi, nu este prezentă în niciun moment al romanului o horă propriu-zisă, aşa 

cum se întâmplă în Ciuleandra, există o toponimie a aşezării spirituale ce trimite la o înlănţuire 

fatidică a trăirilor colective. Vorbim cu precădere despre colectivitatea părăsită, înstrăinată, împotriva 

căreia Bologa este nevoit să lupte. Rebreanu impresionează prin calmitatea cu care tratează subiectul 

acestui roman. Analiza sa calmă, privirea premeditată asupra evenimentelor, variaţia psihologică a 

eroului nu este încărcată de o analiză greoaie. Pare că tot procesul prin care trece eroul şi întreaga sa 

comunitate este unul obişnuit.  

Esenţial pentru starea de decădere care-l cuprinde pe Apostol şi necesitatea de reiterare a 

valorilor primordiale în vederea reconfirmării evoluţiei umane şi a refacerii uniunii cu puterea divină 

este întunericul. Acesta determină cufundarea fiinţei umane într-o unitate substanţială şi determină 

reinstaurarea valorilor cosmice, universale. Se reface acum ordinea temporală, însă se reinstaurează 

şi spaima pe care eroul o trăieşte în faţa necunoscutului. 

În Ciuleandra întâlnim prima oglindă în care moartea capătă un nou chip. Moartea raţiunii, a 

gândirii, pentru Nietzsche reprezenta moartea propriu-zisă. Fiinţa omului, nu numai că nu poate fi 

înţeleasă în afara nebuniei, dar nici n-ar fi fiinţă a omului dacă n-ar purta nebunia în sine, ca limită 

a libertăţii sale.29 

Nebunia s-a bucurat de-a lungul timpului de o anumită frecvenţă în lumea culturală, un 

prestigiu datorat existenţei sale ce se deschide în calea unui univers infinit de experienţe, de trăiri 

primordiale. Fascinaţia ridicată din praful acestei trăiri la limita cu raţiunea primordială, sălbatică, 

experienţă existenţială, îmbibată de mediocritatea vieţii reale, o plasează în planul iluziei. Însă, spaţiul 

acesta uman, al iluziei, acest microcosmos al fiecărui individ nu cuprinde doar sfera nebuniei, ci 

cuprinde şi religia, visul, gândirea. Nebunia ocupă un loc aparte deoarece conţine principii estetice 

de percepere a lumii exterioare, fapt ce a determinat foarte mulţi creatori, printre care şi Liviu 

Rebreanu, să apeleze la lumea aceasta nesigură, incertă. Nebunia nu trebuie privită doar în registrul 

său negativ, deoarece ascunde în spatele acestei gândiri un canal de comunicare uşor perceptibil. 

Acest aspect a fost, se pare, surprins şi de Liviu Rebreanu. Prin romanul său Ciuleandra, autorul 

nostru nu dorea să surprindă un simplu caz de alienare psihică, ci degradarea societăţii în profunzimea 

sa, precum şi moartea văzută ca un joc de domino în care prins nu era doar Puiu Faranga. Toţi cei ce 

s-au prins în fatidicul joc al Ciulendrei par să cadă într-o moarte mai mult sau mai puţin perceptibilă. 

Mădălina, declanşatorul inocent al decăderii unui întreg neam, devine umbra angelică ce-l va conduce 

pe Puiu în moartea sa simbolică. Pierderea raţiunii atrage după sine şi pierderea întregii sale existenţe 

sociale. Însă, pe Puiu Faranga nu-l putem privi doar din poziţia de ucigaş. El este rezultatul cangrenos 

al sângelui Faranga, al minciunii veşnice în care familia sa a trăit, al falsităţii spirituale şi sociale în 

                                                           
27 Petraş, Irina, Ştiinţa morţii, vol. II, Ed. Paralela 45, Piteşti, 2001,p. 98 
28 Raicu, Lucian, Liviu Rebreanu, E.P.L., Bucureşti, 1967, p. 134 
29 Lacan, Jacques, apud. Roland Jaccard, Nebunia, Ed. de Vest, Timişoara, 1994,  p.5 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:09:54 UTC)
BDD-A26531 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

711 
 

care a fost crescut şi educat. Căci un alienat este de asemenea un om pe care societatea n-a vrut să-

l asculte şi pe care s-a străduit să-l împiedice a emite insuportabile adevăruri.30 

Nebunia poate fi considerată un ritual al răzvrătirii, însă din punctul de vedere al ratării 

sociale, această suferinţă psihică trebuie înţeleasă dincolo de prima perdea de percepţie. Ea trebuie 

înţeleasă în adâncurile ei, în sfera reziduurilor omeneşti ce se depun aluvionar, ducând la prăbuşirea 

psihică. Simptomele duc la o încărcătură energetică şi emoţională greu de stăpânit, iar eliberarea ei, 

de cele mai multe ori inconştientă, desenează o hartă a reliefării subînţelesurilor ei. 

În lucrările sale, Michel Foucault, percepea nebunia numai în legătură cu raţiunea, fie că o 

contestă, fie că înfăţişează această certitudine a morţii, acest chip de tenebre, acest apel al pulsiunii 

pe care raţiunea se străduieşte să-l învingă- dar eşuează în a-l neutraliza. Dacă există un adevăr al 

nebuniei, el nu poate fi decât tragic(...).31 

Legătura dintre artă şi nebunie este mai mult decât evidentă din prisma faptului că artistul a 

fost întotdeauna capabil să ţină sub control şi să valorifice propriul său subconştient. Schopenhauer 

nu definea nebunia ca pe o slăbiciune a intelectului şi nici nu corela această manifestare cu o boala 

organică, ci o percepea ca pe o ruptură a firului memoriei, nebunul încercând rememorarea 

elementelor pierdute până la redescoperirea reminescenţelor ascunse în uitare. La rândul său, 

Sigmund Freud considera că cei ce nu-şi amintesc trecutul sunt condamnaţi la retrăirea acestuia, în 

nesfârşitele unde ale percepţiei. Astfel, nebunul poate fi întotdeauna celălalt, însă niciodată eul, 

pierzând identitatea umanului cu realitatea, generând în acest fel un univers transcendent în care 

elementele care îl compun se aşează în ordinea şi în ritmul dictat de inconştient şi latura imaginaţiei. 

Putem remarca în secolul al XIX-lea tendinţa de a căuta explicaţia nebuniei în cauze fizice, 

cum ar fi tulburările organice sau genetice. Dacă limitam lectura romanului Ciuleandra doar la aceste 

aspecte de suprafaţă, în care puterea creatoare a lui Liviu Rebreanu a ascuns înzecite firişoare de 

semnificaţii, este posibil să ne limitam la un câmp al cunoaşterii care nu va aduce niciun beneficiu 

literar important. 

Având însă capaciatea de a recunoaşte fiecare curs de creaţie literară ce conduce la generarea 

impulsului neurologic către centrul fiinţei noastre, creierul, tot astfel vom putea descopri, acordând 

atenţia binemeritată fiecărui element textual, sensul ascuns al micului roman, Ciuleandra. 

 Nebunul, în societatea primitivă africană sau arabă, era considerat alesul lui Dumnezeu, 

precum şi al adevărului, tulburările sale fiind considerate semne ale unei gândiri profunde, care ar fi 

putut ascunde o criză mistică. Freud descoperă, prin cercetările sale de hermeneutică, legătura dintre 

nebunie şi destinul omului, susţinând că există un continuu unde nu se cunoaşte exact nici începutul, 

nici sfârşitul sănătăţii mintale. 

 Aceasta ciclicitate a psihicului uman duce la posibila identificare a nebuniei cu traiectoria 

vieţii, a naşterii şi a morţii. Cea dintâi virtute a noţiunii de artă brută este aceea de a integra formele 

cele mai aventuroase de creaţie simbolică (...)32.  

Pentru Eduard Morgan Forster, nebunia este o formă de manifestare a oamenilor prin 

retragerea în sine şi cufundarea în adâncimile subconştientului, de cele mai multe ori inaccesibil. 

Socrate, la rândul său, cataloga nebunia drept mijloc de cunoaştere a celor mai mari beneficii. Socrate 

identifica patru tipuri ale nebuniei: 

1. Nebunia profetică, al cărei zeu este Apolo. 

2. Nebunia telestică sau rituală, al cărei zeu este Dionysos. 

3. Nebunia poetică, inspirată de muze. 

4. Nebunia erotică, inspirată de Afrodita şi Eros.33 

În romanul Ciuleandra putem vorbi de o nebunie rituală, prin care se reface fiecare moment 

din trecut, culminat cu reiterarea dansului primordial, Ciuleandra. Deşi am putea considera acest dans 

doar o manifestare la nivel artistic, Rebreanu i-a acordat o atenţie deosebită prin detaliile de natură 

organică inserate în tabloul dansului din satul Vărzari. Însă, nu dansul este cel care se identifică cu 

                                                           
30Artaud,  Antonin, apud Roland Jaccard,  Nebunia, Ed. de Vest, Timişoara, 1994, p.9 
31 Jaccard, Roland, Nebunia, Ed.cit., 1994, p.14 
32 Thevoz,  Michel , apud Roland Jaccard, Nebunia, Ed. de Vest, Timişoara, 1994, p. 166. 
33 Socrate, Phaidros,  apud E. R. Dodds, Grecii şi iraţionalul, Ed. Polirom, Iaşi, 1998, p. 65 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:09:54 UTC)
BDD-A26531 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

712 
 

moartea, ci rezultatul său, nebunia. De ce Liviu Rebreanu a ales nebunia ca formă de dispariţie a 

eroului său romanesc din planul vieţii sale cotidiene? Deşi pare greu de perceput nivelul la care 

autorul s-a raportat, pentru societarea contemporană nebunia reprezintă o manifestare în care 

raţionamentul lipseşte cu desăvârşire. Raţionamentul este considerat complexul de atribute ce vine să 

corecteze viaţa la nivelul relaţiilor umane, iar lipsa raţiunii şi a retragerii din planul social şi al 

aspectului raţional perceput de toţi semenii săi induce sentimentul unei existenţe lapidare, doar la 

nivelul individului şi dispariţia acestuia din conştiinţa socială. 

Acest aspect al dispariţiei din plan social şi crearea unui univers iluzoriu, propriu, care în cazul 

lui Puiu Faranga este reprezentat de retrăirea jocului Ciuleandra şi reîntoarcerea la timpul ancestral 

al manifestărilor primare, denotă un soi de moarte, simbolică, în care eroul nu mai trăieşte în 

raţionament, ci doar într-o stare de refulare continuuă. Procesul acesta tragic anulează ideea libertăţii 

şi a continuării unei vieţi reale, sociale. 

Mult mai interesant din punct de vedere al unei morţi simbolice este romanul Adam şi Eva, 

care, deşi, are un deznodământ în care survine moartea fizică, aceasta survine în urma visului, mijloc 

de transcedere din realitate şi transmigraţia sufletului în alte coordonate spaţio-temporale. Visul este 

cel care induce starea de transcedere a sufletului uman. Teoria metempsihozelor, conform căreia 

sufletul călătoreşte în şapte lumi diferite, în care sufletul se reîntrupează trăind la infinit aceeaşi stare 

de deja-vu cu privire la revederea persoanei iubite, ne poartă pe teritoriul morţilor succesive, 

obsedante şi uneori chiar macabre în opera lui Liviu Rebreanu. 

Pentru greci, durerea era sentimenul esenţial, metafizic, la care se adaugă spaima existenţei. 

Pentru a se obţine starea de eliberare din această realitate metafizică, vechii antici apelau la două căi, 

cea a visului şi cea a beţiei. Liviu Rebreanu apelează la vis în vederea eliberării sufletului uman din 

realitatea existentă, nemulţumitoare. Romanul Adam şi Eva nu deţine una dintre cele mai năucitoare 

şi ambigue plăsmuiri ale suprarealităţii, însă recurge la o expertiză psihologică simbolică a 

evenimentelor.  

Tema morţii este omniprezentă în romanul acesta ce s-a dorit a avea inflexiuni fantastice. 

Ceea ce primează este, însă, partea de început prin care bătrânul Aleman îl avertizează pe Toma 

Novac cu privire la teoria sa, a călătoriei sufletului în lumi paralele până la împlinirea destinului. Iar 

moartea are şi ea spaţiul său sacru. Fiecare moarte materială pecetluieşte regretul zădărniciei. În 

ochii muribundului, în lumina ultimei clipe, tremură durerea neputincioasă a sufletului. A trăit în 

zadar.34 

Înainte de primul episod, autorul oferă detaliile unei compactări a sufletului şi pregătirea 

acestuia pentru călătoria în viaţa ce avea să se deschidă în calea sufletului său. Căderea ţinu o secundă 

sau un lanţ de veacuri –nu-şi dădea seama. Se schimbă însă pe nesimţite într-o înălţare atât de 

fulgerătoare şi tot atât de indiferentă.(...) Plutea deasupra spaţiului şi în afara timpului.35 Călătoria 

devine, deci, atemporală şi nu se raportează la nicio valoare a trecutului, deoarece ea subminează 

orice trăire anterioară, aducând cu sine doar sentimentul singurătăţii şi al dorinţei de refacere a 

perechii primordiale şi de reîntregire. 

Fiecare reîncarnare păstrează la rândul său şapte etape ale vieţii respective. Autorul nu ne 

explică de ce recurge la această cifră, iar singura explicaţie este oferită de bătrânul Aleman:  O, 

Doamne, Doamne, de ce şapte! Dar pentru că şapte este număr sfânt! A fost sfânt totdeauna, în toate 

sufletele!36 La sfârşitul fiecărei vieţi intervine o moarte violentă, venită aproape ca o pedeapsă pentru 

căutarea perpetuuă pe care eroul o întreprinde, ca o persecuţie ce contracarează încercarea acestuia 

de atingere a fericirii absolute.  

Cele şapte oglinzi paralele în care se vădesc şapte civilizaţii sunt legate între ele ca un sistem 

planetar, nu numai de unitatea caracterului personajelor, ci şi a unificării acestora de acelaşi principiu 

de unificare cu unitatea primordială din care s-au desprins bărbatul şi femeia. Tema unificatoare ce 

se regăseşte obsesiv, în fiecare dintre acestea este moartea, tema ce determină următorul proces ca 

într-o interdependenţă ce generează în final împlinirea eternă în plan spiritual.  

                                                           
34 Rebreanu, Liviu,  Adam şi Eva, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1970, p. 21. 
35 Rebreanu, Liviu,  Adam şi Eva, Ed. cit., Bucureşti, 1970, p.26 
36 Rebreanu, Liviu,  Adam şi Eva, Ed. cit., Bucureşti, 1970, p.21 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:09:54 UTC)
BDD-A26531 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

713 
 

Că acest proces, pentru unii biologic, determină în opera lui Liviu Rebreanu impulsul creator 

şi explicarea unei fericiri transcedentale, dincolo de fericirea profană, telurică, este mai mult decât 

evident. Pentru concentrarea acestui adevăr, relevant este finalul fiecărui roman, ca modalitate de 

surprindere a finalităţii şi rolului acestei etape. De menţionat este, însă, faptul că pentru autorul nostru 

moartea nu reprezintă finalul, intrarea în cenuşiul unui univers pierdut, vid, mort; ea reprezintă 

transcederea către o existenţă împlinită, selenară în care nu mai există întrupare, ci doar trăire 

individuală, liberă.  

Revenind însă la finalul romanelor, memorabil și amplu este momentul morții lui Toma 

Novac: Apoi din adâncurile sufletului îi răsări, ca o mântuire, un val de credinţă naiv, vrăjindu-i în 

minte pe Dumnezeu din copilărie, înainte de a se fi ivit întrebările scormonitoare. (...) Compasul 

minutarelor se şterse pe cadranul pendulei şi în ochii lui Toma Novac rămase numai albul din ce în 

ce mai lucitor, ca o lumină mare, blândă, mângâietoare.37 

Sfârşitul lui Toma Novac survine la o oră predestinată, în care ceasul arăta cifra şapte. Moartea 

ce determină transcederea sufletului spre sferele înalte ale redescoperirii iubirii divine, nu mai este 

violentă, aşa cum s-au dovedit celelalte şapte. Sfârşitul lui Toma Novac nu este cel al îngenunchierii, 

al supunerii spirituale în faţa vieţii tumultoase, ci dimpotrivă, vine ca o confirmare a izbăvirii divine. 

În literatură este preluat modelul stereotip al morții ca fenomen văzut drept componentă dintr-

un ciclu existențial în care viața și moartea sunt jumătăți ale aceleiași manifestări existențiale: 

Neputinții de abordare directă a morții i se adaugă însă sistemul de convingeri și credințe transmise 

prin tradiție, întărite prin autoritatea diferitelor instituții, a consensului unanim ca și a inerției de 

gândire. Încercarea de adâncire a morții se limitează astfel la o sistematizare a concepțiilor curente, 

a superstițiilor și credințelor primitive.38 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Biberi, Ion, Thanatos, Editura Fundația pentru literatură și artă, București, 1936 

Călinescu, G.,  Istoria literaturii române de la origini până în prezent, Ed. Fundaţia Regală pentru 

Literatură şi Artă, Bucureşti, 1941 

Dugneanu,  Paul, Liviu Rebreanu, Ed. Eminescu, (Bibl. critică), Bucureşti, 1987 

Jaccard, Roland,  Nebunia, Ed. de Vest, Timişoara, 1994 

Petraş, Irina, Ştiinţa morţii, vol. II, Ed. Paralela 45, Piteşti, 2001 

Piru, Al.,  Liviu Rebreanu, Ed. Tineretului, Bucureşti, 1965 

Raicu, Lucian,  Liviu Rebreanu, E.P.L., Bucureşti, 1967 

Rebreanu, Liviu,  Adam şi Eva, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1970 

Rebreanu,  Liviu, Opere, (vol. 1-23), ediţie critică de Niculae Gheran, vol. 19 , Ed. Minerva, 

Bucureşti, 1972 

Săndulescu, Al., Introducere în opera lui Liviu Rebreanu, Ed. Minerva, Bucureşti, 1976 

Sebastian, Mihail, apud Irina Petraş, Ştiinţa morţii, vol. II, Ed. Paralela 45, Piteşti, 2001 

Socrate, Phaidros,  apud E. R. Dodds, Grecii şi iraţionalul, Ed. Polirom, Iaşi, 1998 

Streinu, Vladimir, apud Lucian Raicu, Liviu Rebreanu, E.P.L., Bucureşti, 1967 

                                                           
37 Rebreanu, Liviu,  Adam şi Eva, Ed. cit., Bucureşti, 1970, p. 254 
38 Ion Biberi, Thanatos, Ed. Fundația pentru literatură și artă, București, 1936,  p. 8 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:09:54 UTC)
BDD-A26531 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

