
 

703 
 

THE TOPOS – THE DESINTEGRATOR AGENT IN THE REBRENIAN NOVEL  
 

Florentina Gabriela Stroe (Didin) 

PhD. Student, University of Piteşti 

 

 
Abstract: In the domain of topos research, there are known numerous determinant stereotypes of a value sense 

that establishes the connection between character development, the environment that reflects the many 

patterns of expression, as well as the thinking that the novelists have inherited over time in the purpose of 

pertinent and extensive expression of the interwar characters experiences. In fact, the action and the character 

cannot be broken by the environment in which it develops, because the realistic writing is particularly 

characterized, by the ability to transfigure the Romanian space reality according to the authentic visions of 

each writer. 

 

Key words: environment, connection expression, dissolution, patterns 

 

 

 În domeniul cercătării topos-ului sunt recunoscute numeroase stereotipii determinatoare ale 

unui sens valoric ce stabilește legătura între dezvoltarea personajelor, mediul pe care îl reflectă și 

numeroasele scheme de exprimare, dar și de gândire pe care romancierii le-au inovat de-a lungul 

timpului în scopul exprimării pertinente și ample a trăirilor personajelor interbelice. De fapt, acțiunea 

și personajul nu pot fi rupte de mediul în care se dezvoltă, deoarece scrierea realistă se caracterizează, 

îndeosebi, prin capacitatea de a transfigura în spațiul romanesc realitatea conform viziunilor autentice 

ale fiecărui scriitor. 

 În aceast articol mi-am concentrat atenția asupra modalității în care spațiul interbelic a avut 

numeroase manifestări în planul artistic, dar în special, în opera lui Liviu Rebreanu. Pădurea din 

romanul Pădurea spânzuraților, dar mai apoi și spațiul citadin din romanul Ciuleandra au avut din 

punct de vedere stilistic capacitatea, fie de a fi un declanșator, fie de a funcționa întocmai unei lentile 

ce mărește tragismul evenimentelor, dar și propagă disoluția personajului, aspectul central al acestei 

cercetări. În romanul Adam și Eva, pe de altă parte, mediul nu a funcționat în calitate de trăgaci literar, 

dar nici în calitate de amplificator , ci dimpotrivă, a funcționat literalmente în calitatea sa de personaj 

abil în vederea completării visului.  

 De asemenea, în conceptul de dizolvare a personajului trebuie avut în vedere reperul temporal 

deoarece timpul cunoaște o multiplicare sau, mai bine spus,  o elasticizare, deoarece așa cum locul 

devine unul abstract, și timpul devine unul maleabil, uniform. Variabilitatea scurgerii timpului este, 

pe de altă parte, încetinită sau accelerată în funcție de manifestările fiecărui personaj, astfel încât, 

personajul nostru principal călătorește în numeroase sfere pe care le determină din punct de vedere al 

interiorizării. Măsurarea aceasta temporală determină nu cote fixe și absolute, ci numeroase valori în 

funcție de condiția pe care fiecare lume o impune personajului.  

 Utopia este o formă de căutare a adevărului, o formă de cultură în care valorile și aspectele 

estetice sunt într-o continuă dezvoltare. Trebuie avut în vedere faptul că, de fapt, scriitorii din perioada 

interbelică dezvoltă o formă de utopie istorică în care pot găsi un idealism literar și s-au străduit să 

dezvolte o mișcare amplă, de cultură, într-o atmosferă gri, în care moartea și nebunia au căpătat un 

nou aspect.  

 Din punct de vedere al dezvoltării culturale, utopia a reprezentat întotdeauna o arcă pe care 

fiecare scriitor, cu deosebită măsură cei interbelici, s-a îmbarcat în speranţa descoperirii unei noi lumi, 

a unei existenţe maleabile în care s-ar fi dezvoltat fără cusur ideea antropomorfică a omului nemuritor, 

superior existenţei sale cotidiene şi suferinţelor zilnice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:58:45 UTC)
BDD-A26530 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

704 
 

 Numeroase teorii şi maniere de abordare a termenului concret de utopie variază între forma 

generalistă a utopiei, ca metodă de gândire şi cea concepută ca un stil literar, deseori conceptul fiind 

uşor confuz, confuzia dintre modul utopic şi genul utopic1. Utopia din lumea literară se bazează pe o 

încărcătură  ideatică, uneori raţională în care întâlnim  numeroase  silogisme şi o manifestare amplă 

din punct de vedere al discursului literar. 

 Aura Matei Săvulescu afirma în lucrarea sa, Utopia nemuririi şi imortalitatea ei, faptul că 

pentru noi apariţia “utopiilor nemuririi”, chiar dacă puţine la număr, reprezintă o excelentă probă 

,,de laborator” care confirmă pe arii mari culturale, o sugestivă situaţie-limită: căpătarea conştiinţei 

de sine a omului (implicit a ideii de moarte) într-un moment critic: nefuncţionalitatea gândirii mitice, 

singura ce deschidea speranţa integrării periodice a omului în ciclul cosmic prin efectuarea riturilor 

de iniţiere. Acestea asigurau osmoza (continuitatea) cu natura şi salvau omul de angoasa existenţială 

a neantului, de criza gândirii raţionaliste de a conferi statutul salvator prin alte remedii.2 

 Utopia poate fi privită ca o formă de căutare a viabilului, o formă de conturare a culturii în 

care valorile şi formele literare se află într-o perpetuă oscilaţie şi descoperire. Este clară preferinţa 

pentru utopie în perioada interbelică, din moment ce aceasta poate fi considerată puntea de legătură 

dintre existenţa istorică, diacronică şi căutarea neliniştită a evoluţiei ideatice. Este la fel de corectă 

ideea conform căreia, dacă vorbim despre utopia din perioada  romanului  interbelic, atunci trebuie 

să vorbim şi despre cei pe care Jean-Jeacques Wunenburger îi numea în lucrarea sa Utopia sau criza 

imaginarului, drept cruciaţi ai utopiei, având menirea de a construi, nu fără sacrificiu, treptele pe care 

omenirea culturală va urca spre idealul literar. 

 În aceeaşi măsură putem discuta şi de un ideal întors, o lume dislexică pe care prea puţini o 

pot percepe ca fiind ideatică, aşa cum este în cazul romanului lui G.M. Zamfirescu, Maidanul cu 

dragoste, în care personajul principal, Puişor, găsea noroiul şi câmpurile înflorite din preajma 

macaralei, ca fiind lumea sa  ideatică, pe care o plângea în iernile în care trebuia să-şi lipească nasul 

de geamul îngheţat şi să aștepte, visând aproape transcendental, la câmp şi la posibilitatea sa de a fi 

stăpân peste lumea înconjurătoare.    

 Este greu de definit termenul de utopie, însă Raymond Ruyer a încercat să includă acest 

termen abstract într-o abordare conceptuală relaxată afirmând: utopia este descrierea unei lumi 

imaginare, situată în afara spaţiului şi timpului nostru sau, în orice caz, în afara spaţiului geografic 

şi a timpului istoric. Ea este descrierea unei lumi construite pe principii diferite de cele care 

funcţionează în lumea reală.3 Astfel, accentul cade pe distanţa dintre lumea ficţională, utopică şi 

realitatea sinonimă ei.  Probabil capacitatea unui mod de a zămisli o utopie ţine tocmai de dorinţa 

umană de evoluţie, aşa cum observa şi Cioran: Nu acţionăm decât sub fascinaţia imposibilului: cu 

alte cuvinte, societatea incapabilă să zămislească o utopie şi să i se consacre e ameninţată de 

scleroză şi de ruină. Înţelepciunea, pe care nimic n-o poate fascina, recomandă fericirea prezentă, 

existentă; omul o refuză, iar acest refuz face din el un animal istoric, adică un amator de fericire 

imaginată4.  

 În cazul lui Liviu Rebreanu, autor  asupra căruia mi-am aplecat atenţia, utopia are numeroase 

forme: utopia visului în care sunt încercate numeroase existenţe până la descoperirea sufletului 

primordial, iubirea căpătând valenţe superlative, în romanul Adam şi Eva; utopia identităţii naţionale 

şi refuzul renegării rădăcinilor, în Pădurea spânzuraţilor. Tot aici, şi moartea devine o formă de 

căutare şi de identificare a valorii ideatice, dar și utopia fiinţei superioare şi trăirea într-o lume 

circulară, a dansului, în Ciuleandra.  

 Pădurea-element dezintegrator 

 Spațiul este un element central fără de care existența personajelor aste lacunară și fără de care 

toată evoluția acestora ar fi doar o trecere lineară și searbădă prin diferite ipostaze existențiale. Acesta 

nu poate fi delimitat de personaje, deoarece existența acestora devine izolată și imposibil de conectat 

                                                           
1 Trousson,  Raymond, Voyage au pays de nullepart. Histoire littéraire de la pensée utopique. Troisième édition revue et augmentée, 

Editions de l’Université de Bruxelles, 1999, p.22 
2 Matei- Săvulescu,  Aura, Utopia nemuririi şi imortalitatea ei, Ed. Minerva, Bucureşti, 1984, p. 17 
3 Ruyer, Raymond, L’utopie et les utopistes, Gérard Montfort, Saint- Pierre-de-Salerne, Brionne, 1988, p.3 
4 Cioran, Emil, Istorie şi utopie, traducere de Emanoil Marcu, ediţia a II-a revăzută, Editura Humanitas, Bucureşti, 1997, p.85 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:58:45 UTC)
BDD-A26530 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

705 
 

cu lumea cititorului. Este drept, faptul că spațiul la rândul său, împrumută aspecte particulare ale 

personajului, devenind nu numai un ton aparte, particular, ci și un element de decodare literară: 

Spațiul, la urma urmei, este un crâmpei de lume resimțit personal (...)în cel mai bun caz spațiul 

(...)poartă (și poate că și produce) o desfășurare de evenimente mari.5 

 Surprinzătoarea asociere a unui copac cu poziția corporală și apartenența lui Rebreanu la ideea 

de înrădăcinare a datoriei este subliniată chiar de Șerban Cioculescu care afirma faptul că: Avea, într-

adevăr, aparența, cînd ședea în picioare, că le are adînc înfipte în pământ. Forței lui spirituale i se 

adăuga aceea organică, a vegetalului, nerăpus de nici o furtună.6 Personajele centrale din operele 

lui Rebreanu par a fi inspirate din seva scriitorului, având într-o mare măsură geneza în elementele 

naturii: Eroul își proporționează biografia după criteriul naturii și al societății deopotrivă. În formele 

temperamentului său se reflectă cauzele mediului în care personajul trăiește și acționează.7 

 Simbolul pădurii devine unul pregnant atât în Pădurea spânzuraților, cât și în Ion. În prima 

operă literară rebreniană menționată, pădurea este mai întâi prezentată ca un loc ocrotitor pentru 

armată, dar și ca loc de tăinuire a crimelor spânzurătorii: lângă sat e o pădure prin care armata și-a 

croit drumuri speciale, ferite de aeroplanele italiene, pentru trebuințele frontului. Am mers cu 

convoiul de execuție și am ajuns într-o poiană largă.8  

 Imaginea locului execuției surprinde prin atmosfera macabră, dar și detaliată. Pădurea devine 

parte din trista frământare a existenței umane: în fiecare copac atârnau oameni, agățați de crengi, cu 

capetele goale și cu tăblițe de gât.9  Prin ideea aceasta a atârnării oamenilor de crengile copacilor, ca 

într-o uriașă cameră de execuție, se redă conexiunea dintre om și elementul vegetal, deci o întoarcere 

în seva pământului sau în seva creației rebreniene. Pădurea primește, în conștiința lui Apostol Bologa, 

denumirea pe care o va împrumuta și romanul Asta-i pădurea spânzuraților10. Impresionantă este și 

imaginea spânzurării deoarece vitalitatea cadrului natural pare să treacă în imaginea celor trei 

condamnați: Când le-au pus ștreangul de gât, m-am uitat bine în ochii lor (...). Străluceau cumplit, 

ca niște luceferi prevestitori de soare (...)11. Pădurea devine o forță superioară oamenilor și 

monopolizează existențele acestora, manifestându-se din ce în ce mai diferit de frica pădurii 

spânzuraților.12  Pădurea este puternic personificată, aspect identificat în fragmentul în care aceasta 

pare să-l împiedice pe Apostol Bologa să evadeze, o încercare a naturii de a-l salva pe acesta de la 

moarte: se împiedică într-un trunchi putred, răsturnat parcă dinadins de-a curmeziș. Îl ocoli. La zece 

metri, însă, alt copac prăvălit închidea drumul (...). Din când în când crengile joase se agățau de 

hainele lui Apostol ca niște mâini care ar vrea să-l oprească (...).13  

 Reflectorul –simbol psihologic 

 Capitolul cheie, plasat de autor la începutul romanului, oferă perspective inedite asupra 

mediului de pe frontul de război. Lumina reflectorului inamic determină tulburarea, dar și umilirea 

frontului austro-ungar. Momentul distrugerii reflectorului este singurul moment efectiv din acest 

roman în care se regăsește o scenă de luptă având în vedere faptul că întreaga operă este lipsită de 

indicații cu privire la imagini efective din război.  

 Această sarcină, repartizată lui Bologa, este alături de scena în care acesta mângâie ștreangul 

pregătit pentru spânzurătoarea lui Svoboda, singura manifestare agresivă pe care personajul o va 

întreprinde. De asemenea, trebuie menționat faptul că acest act unic de violență este manifestat 

împotriva unui obiect deoarece războiul nu este tratat ca un eveniment excepțional, ci ca pe unul tipic, 

o normalitate. 

                                                           
5 Wolfgang Kayser, Opera literară. O introducere în știința literaturii,trad. și note de H.R.Radian,  Ed. Univers, București, 1979,  p. 

504 
6 Șerban Cioculescu, Mărturisiri literare, în România literară, an XVII, nr. 7, febr. 1984, p.7 
7  Salvatore Battaglia, Mitografia personajului, Ed. Univers, București, 1976, p.49 
8 Rebreanu Liviu, Pădurea spânzuraților, Editura pentru literatură, Bucureşti, 1964, p.49 
9 Idem, p.50 
10 Rebreanu Liviu, Pădurea spânzuraților, Editura pentru literatură, Bucureşti, 1964, p. 270 
11 Idem, p.50 
12 Rebreanu Liviu, Pădurea spânzuraților, Editura pentru literatură, Bucureşti, 1964, p. 271 
13 Idem, p.50 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:58:45 UTC)
BDD-A26530 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

706 
 

 Distrugerea reflectorului devine pentru Apostol Bologa motorul ce va determina scutirea de a 

merge pe frontul antiromânesc, deci era direct interesat de această distrugere pentru a nu fi nevoit să 

lupte împotriva românilor. Devine sârguincios, rămâne la pândă nopți la rândul pentru a nimeri clipa 

prielnică distrugerii acestui reflector.  Tensiunea atinge cote alarmante și este descrisă în amănunt de 

către autor: Bologa nu îndrăznea să se uite la ceas, de frică să nu-și piardă nădejdea în apariția 

reflectorului. Era sigur însă că a trecut de miezul nopții. <<Mai este vreme>> își zicea din ce în ce 

mai amărât. Singurătatea îl strângea de gât. Reflectorul nu s-a arătat niciodată înainte de miezul 

nopții; de obicei pe la două vine; deci nu i-a trecut vremea, poate să spere. Dacă însă n-ar apărea 

deloc, atunci…14. În ciuda intensității așteptării, apariția luminii de pe celălalt front devine o scenă a 

apariției, o mângâiere pentru locotenentul Bologa care aștepta în tranșee lumina voluptoasă a 

reflectorului: Lui Bologa, dezmierdarea razelor tremurătoare începu să i se pară dulce ca o sărutare 

de fecioară îndrăgostită, amețindu-l, încât nici bubuiturile nu le mai auzea. În neștire, ca un copil 

lacom, întinse amândouă mâinile spre lumină, murmurând cu gâtul uscat: -Lumina! ... Lumina!...15 

De altfel, lumina devine elementul ce se repetă aproape obsesiv pe parcursul dezintegrării lui Apostol 

Bologa, element recurent încărcat cu puternica simbolistică a divinității. 

 Momentul analitic al apariției luminii reflectorului determină declanșarea dezintegrării 

personajului în limita a două coordonate: dorința de a-și face datoria, fiind mânat de impulsul pentru 

perfecțiune și dorința de a nu fi obligat să lupte împotriva românilor, pe front românesc. Măiestria cu 

care Liviu Rebreanu a construit acest moment al finei analize a mediului înconjurător ce funcționează 

în calitate de oglindă a trăirilor lui Apostol Bologa este demn de a fi reprodus: Chiar în clipa aceea 

însă, parcă le-ar fi retezat un paloș de călău, razele muriră, și ochii lui Bologa se umplură de 

întunerec. Nu-și dădea seama ce s-a întâmplat. Tunurile băteau mereu, rar, cum poruncise dânsul. 

<<Mi se pare c-am spart reflectorul>>, se gândi atunci, mirându-se cum a putut face el asemenea 

ticăloșie și bucurându-se că a făcut-o [s.n.]… Întunerecul și tăcerea înfășurară pe Apostol cu un 

lințoiu aspru, în vreme ce ochii lui, cu pupilele largi, se chinuiau într-o așteptare fără scop. În fundul 

sufletului însă simțea clar cum pâlpâie dragostea de lumină, blândă și mângâietoare….16 

 Momentul revelației neîmplinirii determină deplasarea accentului dinspre scopul distrugerii 

reflectorului spre deslușirea neîmplinirii și multiplicarea oglinizilor de percepție în care mediul 

devine consonant. Apostol Bologa realizează faptul că nici măcar ducerea la bun sfârșit a planului de 

distrugere a reflectorului în vederea încetării deplasării sale pe frontul de luptă românesc nu îi mai 

aduce satisfacție: … Va să zică și-a atins ținta și se poate prezenta în fața generalului. Va să zică nu 

va mai trebui să meargă cu divizia pe frontul românesc, asta e aproape sigur. Atunci de ce nu se 

bucură cum s-a bucurat când i-a venit ideea să zdrobească reflectorul?...17. 

 În ciuda faptului că această secvență ar fi putut să rămână doar o simplă constatare a unui 

eveniment ce a avut loc pe frontul de luptă, prin amplificare, se transformă  într-o veritabilă amploare 

psihologică. Reacția neînțeleasă a lui Apostol Bologa determină numeroase ecouri, valuri de reacție 

neînțeleasă pe care autorul le așterne peste propriul personaj cu scopul îmbogățirii acestuia. Astfel, 

această natură oscilantă a lui Apostol Bologa propulsează natura sa contradictorie și dă naștere unui 

personaj încifrat ce determină cititorul să caute nuanțele fine ale trăirilor mitice. 

 În mod simbolic, Apostol Bologa se autodenunță și se autocondamnă pentru distrugerea 

reflectorului ignorând limitele. Odată cu distrugerea luminii vrăjmașe, în întunericul obscur în care 

Apostol rămâne exilat, apare revelația luminii și amintirea acesteia devine maladivă până la obsesie. 

Astfel, Bologa trăiește cu sentimentul nu că a distrus un obiect de pe frontul inamic, ci că a ucis o 

ființă cu manifestări mlădioase care îi lumina măcinările sufletești. Manifestările rechizitorii 

interioare sunt aproape similare cu măcinările sufletești pe care Apostol le-a întreprins în momentul 

condamnării și spânzurătorii lui Svoboda, Cervenco funcționând de această dată în calitate de 

catalizator, contribuind la definitiva întoarcere a sensurilor: –N-am putut închide ochii toată noaptea, 

murmură căpitanul abătut. Îmi pare rău că ați nimicit reflectorul, nu știu de ce… Ați ucis lumina, 

                                                           
14 Idem, p.87 
15 Rebreanu Liviu, Pădurea spânzuraților, Editura pentru literatură, Bucureşti, 1964, p. 88 
16 Idem, p. 89 
17 Rebreanu Liviu, Pădurea spânzuraților, Editura pentru literatură, Bucureşti, 1964, p. 91 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:58:45 UTC)
BDD-A26530 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

707 
 

Bologa.18 Această subliniere a lui Cervenco, deși este încheiată de autor în acest capitol, îl va urmări 

pe Apostol pe tot parcursul romanului, în zbuciumul său interior, până la momentul în care, aflat în 

fața propriului ștreang pe care și l-a potrivit cu tact, ochii săi însetați de lumina răsăritului19  vor privi 

ațintiți spre strălucirea cerească20. 

 Apostol Bologa trăiește într-o continuă autoflagelare, dar și într-o continuă oscilare între 

dorința de supunere a victimei reprezentată de lumină și suferința ideatică față de aceasta. Aceasta 

este de fapt marea vină pentru care Apostol Bologa se dezintegrează în elemente multiple și 

divergente, împrumutând voci precum  cea a lui Cervenco sau cea a lui Klapka: Ieșind de la popotă 

Klapka [sic] se vede dinspre front lumina reflectorului și se aude bubuit de tun: 

   –Lumina vine de-acolo... 

  –Lumina vine cu forța... 

 Omul e născut barbar și trebuie să-l silești să se lumineze.21 

 Fiind prin excelență o ființă disfonică, Apostol Bologa va trăi în veșnica incompatibilitate 

dintre voință și acțiune, iar configurația sa ține de psihologia dizarmonizată specifică neînțelegerii 

dintre aspirație, acțiune și simbol. Aspirațiile transilvăneanului sunt legate de neam, actele sale 

depind de stat; printr-o indusolubilă contradicție între ele, semnificațiile morale nu pot ajunge decât 

prin sacrificiu la identitatea pe care Apostol o numește iubire.22 

 Apostol Bologa poate fi considerat în etapa sa de dezintegrare un personaj variabil care 

împrumută numeroase fețe prin rotație,  având o conștiință instabilă și plutitoare în indusolubila 

materie a șovăirilor. Liviu Rebreanu a construit acest personaj în limitele oscilațiilor dintre lumea 

interioară și cea exterioară, raport pe care însuși personajul îl afirmă ca teză existențială: Viața omului 

nu e afară, ci înăuntru, în suflet... Ce-i afară e indiferent...nu există...numai sufletul există... Când nu 

va mai fi sufletul meu, va înceta de a mai fi tot restul...23. Tot Apostol  Bologa afirmă o vagă rețea de 

cauzalități care-i provoacă disoluția prin conexiunea cu mediu exterior: Și totuși restul hotărăște 

soarta sufletului meu... Și restul depinde de alt rest... Pretutindeni dependință... Un cerc de 

dependențe în care fiecare verigă se mândrește cu independența cea mai perfectă!...24. 

 Destinul lui Bologa se află mai întâi în dezechilibru și mai apoi în dezintegrarea în elemente 

primordiale tocmai din credința în această independență perfectă. Pretorul care îl anchetează 

subliniază această măcinare a lui Apostol care deja își construise o anumită concepție pe baza acestei 

șovăieli. Tot pretorul este cel care subliniază ideea unei recompense prin ștreang în locul medaliei, 

confirmând țelul lui Bologa, neînțeles în limitele războiului. 

 Din punct de vedere al mediului înconjurător, elemente precum lumina reflectorului, ștreangul 

ori spânzurătoarea funcționează nu numai în calitate de catalizatori, dar și de elemente ce propagă în 

întreg mediul trăirile și măcinările lui Apostol Bologa, confirmându-se disoluția personajului în 

elemente individuale ce preiau din manifestările acestuia. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Battaglia, Salvatore, Mitografia personajului, Ed. Univers, București, 1976 

Călinescu, G.,  Istoria literaturii române de la origini până în prezent, Ed. Fundaţia Regală pentru  

Literatură şi Artă, Bucureşti, 1941 

Cioran, Emil, Istorie şi utopie, traducere de Emanoil Marcu, ediţia a II-a revăzută, Editura 

Humanitas, Bucureşti, 1997 

Cioculescu, Șerban, Mărturisiri literare, în România literară, an XVII, nr. 7, febr. 1984 

Dugneanu,  Paul, Liviu Rebreanu, Ed. Eminescu, (Bibl. critică), Bucureşti, 1987 

Matei- Săvulescu,  Aura, Utopia nemuririi şi imortalitatea ei, Ed. Minerva, Bucureşti, 1984 

                                                           
18 Ibidem 
19 Idem, p. 343 
20 Idem, p. 344 
21Rebreanu Liviu, Pădurea spânzuraților, Editura pentru literatură, Bucureşti, 1964, p. 83 
22 Al. Protopopescu, Romanul psihologic românesc, Ed. Eminescu, București, 1978, p. 84 
23 Rebreanu Liviu, Pădurea spânzuraților, Editura pentru literatură, Bucureşti, 1964, p. 61 
24 Idem, p.70 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:58:45 UTC)
BDD-A26530 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

708 
 

Piru, Al.,  Liviu Rebreanu, Ed. Tineretului, Bucureşti, 1965 

Protopopescu, Al., Romanul psihologic românesc, Ed. Eminescu, București, 1978 

Raicu, Lucian,  Liviu Rebreanu, E.P.L., Bucureşti, 1967 

Rebreanu, Liviu,  Adam şi Eva, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1970 

Rebreanu Liviu, Pădurea spânzuraților, Editura pentru literatură, Bucureşti, 1964 

Rebreanu,  Liviu, Opere, (vol. 1-23), ediţie critică de Niculae Gheran, vol. 19 , addenda de Cezar 

Apreotesei şi Valeria Dumitrescu, Ed. Minerva, Bucureşti, 1972 

Ruyer, Raymond, L’utopie et les utopistes, Gérard Montfort, Saint- Pierre-de-Salerne, Brionne, 

1988 

Săndulescu, Al., Introducere în opera lui Liviu Rebreanu, Ed. Minerva, Bucureşti, 1976 

Streinu, Vladimir, apud Lucian Raicu, Liviu Rebreanu, E.P.L., Bucureşti, 1967 

Trousson,  Raymond, Voyage au pays de nullepart. Histoire littéraire de la pensée utopique. 

Troisième édition revue et augmentée, Editions de l’Université de Bruxelles, 1999 

Wolfgang Kayser, Opera literară. O introducere în știința literaturii,trad. și note de H.R.Radian,   

Ed. Univers, București, 1979 

 

 

 

 

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:58:45 UTC)
BDD-A26530 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

