NOAPTEA DE SANZIENE. THE EXIT FROM LEVIATHAN

Lacramioara Berechet

Senior Lecturer, PhD., ,,Ovidius” University of Constanta

Abstract: Our study aims to identify the spiritual scenario closed in the anagogic structures of the novel
Noaptea de Sdnziene [trans. The Forbidden Forest], the spiritual experiences of regaining the identity lost
in the profane time. The epic scenario instantiated by the characters explains the manifestations of the
sacred and the possibility of transcending the fall in the historical time.

Keywords: sacred, profane, mythic time, historical time, spiritual experiences.

Aventura spirituala a personajelor din Noaptea de Sdnziene are un parcurs metanoic,
declansat de libertatea spirituala ce le dezleagd de normele moralei care supune. Experientele
sophianice pe care le traiesc personajele, le ajuta sa isi regaseascd identitatea pierdutd in arcanele
timpului istoric. Scenariul epic actualizeaza complexul mitic al ascensiunii si al din
Constantalegatului, ontologemul alchimic, unyo conniunctio (arhetip al fiintei diadice junghiene)
si motivul mitic al nuntii In cer, ancorate 1n text ca strategii mistice ale parcursului metanoic, care
explicd manifestarea sacrului si posibilitatea de a transcende caderea in timpul istoric: ”A te libera
prin propriile tale lanturi, a face din obstacole vehiculul ascensiunii, a transforma ispitele in
instrumente de perfectiune”.!

De altfel scenariul aecstei istorii complicate ar putea fi rezumat astfel: cautarea unei iesiri
miraculoase din timpul istoric imaginat metaforic de miticul Leviathan, catre Altceva, printr-0
poartd stramtd, o camera secretd, pornind de la trdirea unei experiente care il poate elibera pe om
de natura sa :”Ma intreb daca nu exista si altceva; ceva care sa plece tot de-aici, dintr-o dragoste,
dar care sa duca in altd parte. Mi-e foarte greu sa-ti explic. Nu inteleg nici eu. S-ar putea totusi ca
sa mai fie o iesire, pe care noi n-o vedem. Faptul acesta ca tu ne-ai intdlnit pe amandoi ar putea fi
un semn, ar putea semnifica ceva”.?

Din pantecele balenei se poate iesi si prin intelegerea simbolurilor, a semnelor sacre,
identificate de Stefan in imaginea metaforica a unor ferestre care se deschid salvator din corpul
timpului istoric. Persoanjele sunt insetate de decodarea acestor mesaje enigmatice pe care
evenimentele cele mai banale le contin. Simbolurile sunt asemnea unor mesaje care depdsesc
gandirea rationald si sunt purtatoarele unei functii vindecdtoare. Omul nu poate trai in haos, crede
Mircea Eliade. Personajele sunt ingrozite mai ales de moartea lor spirituald, de staza in capcanele
splendorii sau ale tragediei, pe care viciul ignorantei o poate hrani. Sacrul este pentru aceste
personaje dimensiunea structurald a constiintei lor, trdiesc transfigurator fiecare eveniment al
existentei, amplifica, reinnoiesc creativ trdirile. Gandirea simbolicd este o parte constitutiva a

Mircea Eliade, Erotica mistica in Bengal, Editura “Jurnalul Literar”, Bucuresti, 1994, p. 115.
2Mircea Eliade, Noaptea de Sénziene, Bucuresti, Editura Minerva, 1991vol. I, p. 28.

264

BDD-A26474 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:02 UTC)



propriei gandiri. Stefan o avertizeaza pe Ileana ca totul depinde de Timp: ”’Sa scapi de Timp. Sa
iesi din Timp. Priveste bine in jurul d-tale: ti se fac din toate partile semne. Urmireste-le”.3
Discursul acestor personaje anunta permanent prezenta semnelor care refac dialogul cu Deinosul
si indica iesirea din timpul mic al istoriei.

Unul dintre aceste semne indiciale este sarutul aproape traumatic prin care cei doi traiesc
epifania rupturii ontice, care le va permite de acum Incolo sa 1si urmeze harta initierii. Stefan
rosteste obsedant cuvintele Sfintului Pavel*: “Taina aceasta este mare...sint de altfel cuvintele
Stantului Pavel, isi aminti dintr-o data Stefan, si se tulbura. Asa ar fi trebuit sa ii spund Ilenei:
“taina aceasta este mare!”.>”

Altele sunt semne care indica echilibrele diadice, intre sacru si profan. Un exemplu pare
sa fie pentru Stefan integrarea in ritmurile cosmice: ”trebuie sa ma integrez ritmurilor cosmice,
spuse el, trecand pe langd Ioana. Este si acesta un mare secret. L-am invitat de la Anisie”.’ Isi
doresc cu o vie iubire sa traiasca starea de miracol, sunt in cdutarea Celui care nu lipseste niciodata,
vor linigtea celui ce 1si stie Tubitul prezent in fiecare clipa a vietii, stare de ontofanie pe care o
traiesc doar sfintii: ”Un sfant nu trdieste ca noi in timp: trdieste numai in prezent, nu are trecut;
pentru el Timpul nu curge, intr-un anumit fel, neinteles, sta pe loc. Si eu tocmai asta 1l intrebam:
cum izbuteste, el sfintul, un asemenea miracol, ca sd nu mai simtd timpul trecind prin el,
micinandu-1, ucigindu-1 cu incetul?” * Atidati ii spune loanei:”as vrea si pot iubi si eu, ca sfintii,
mai multi oameni cu aceeasi tirie, cu care te iubesc pe tine. Dar nu pot...”

Traseul calatoriilor spirituale este deviat de "Magia Suveranului legator”, iar personajele
par uneori suflete apostate. Legile moralitatii diurne, morala celor multi este transcensa, motiv
pentru care ei trec drept rebeli, suflete razvratite, ” demoni ce viseaza”, sunt “suflete inaripate”
care nu se lasa inselati de aparenta lipsd de sens a evenimentelor, traiesc paradoxal: ”eu sunt o
femeie stricata”, i spune Ileana logodnicului sau, in timp ce Stefan este urmarit de gandul de a
putea “’sd iubesti doud femei in acelasi timp”.

Personajele au experienta stranie a celei de a doua nasteri. Textul introduce o altd tema
reiteranta in literatura lui Mircea Eliade, Vita nova, nasterea sufletului, intrarea in cel de al doilea
nivel al vietii interioare.Unul dintre aceste personaje, nascute a doua oara, este Anisie: ”Omul asta
a descoperit o mare taind, sopti Stefan aplecandu-se peste masa. A invatat cum sa traiasca. Traieste
el ca om, ca fiintd totala- si nu se lasa trait de tesuturile lui, de glandele lui, de automatismele lui,
ca noi toti, cestilalti...Nu mai tine seama decat de timpul cosmic: de zi si de noapte, de cresterea si
descresterea lunii, de anotimpuri. Si acest timp cosmic, dupa cate mi-a spus, va fi, intr-o buna zi,
pentru el, abolit”.? Pentru Anisie natura este o carte din care desluseste tainele mortii si ale
reinvierii, textul mistic al primelor revelatii metafizice despre Timp. El insusi a devenit un personaj

3Idem.

“Textul biblic la care face referire Stefan este cel care trimite si la semnificatia mistici a Nuntii care se sivirsesete in Cer.”25.
Birbatilor, iubiti pe femeile voastre, dupd cum Hristos a iubit Biserica si s-a dat pe sine pentru ea. 26.Ca s-o sfinteasca, curatind-o
cu baia apei prin cuvint. 28.Asadar barbatii sunt datori sd-si iubeasca femeile ca pe insesi trupurile lor. Cel ce-si iubeste femeia, pe
sine se iubeste. 29.Caci nimeni vreodata nu si-a urat trupul sau, ci fiecare il hraneste si il incélzeste, precum si Hristos Biserica.30.
Pentru ca suntem madulare ale trupului Lui, din carnea Lui si din oasele Lui. 31. De aceea, va lasa omul pe tatal sau si pe mama sa
si se va alipi de femeia sa si vor fi améandoi un trup. 32.Taina aceasta mare este; iar eu zic in Hristos si in Biserica. ”(Efeseni 5, 28-
32)

SMircea Eliade, Noaptea de Sanziene, vol. 1, p. 43.

6Mircea Eliade, Noaptea de Sanziene, vol. |, p. 78.

Ibidem, p. 69.

8lbidem, p. 111.

9Mircea Eliade, Noaptea de Sanziene, vol. I,p.84.

265

BDD-A26474 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:02 UTC)



fara timp:”Desi are cativa ani mai multi ca noi, pare cu zece ani mai tandr. Pare un baiat de 25 de
ani”. 10

Din aceeasi serie sinonimica a personajelor face parte Ciru Partenie, un scriitor realist, a
cirui opera este impregnati de semnificatii mistice. Intrebarea obsesivi a uneia dintre prozele sale:
”E departe stana?”, dincolo de aparenta profana a interogatiei, pare sa camufleze de fapt magia
intrebarii Mariei Magdalena saua Regelui Pescar. Romanul reia tehnica textelor sapientiale a caror
»inspiratie simbolicd”, mediaza cunoasterea printr-o hermeneutica recuperatoare. Stefan Viziru
descifreaza sensurile anagogice ale intrebarii: ”Eu cred ca are totusi o semnificatie, reincepu Stefan
cu infrigurare. ..Bundoara: Mai e mult pana in Rai? Sau: Unde e Dumnezeu? Mai e mult pana la
Dumnezeu?”!! Sunt personaje care sesizeazi semnele sacrului, dar sunt si sesizati de citre acesta.

Personajele eliadiene patrund intr-o tainicd memorie a lumii; acestora le vorbeste fiecare
lucru, cunosc rostul mistic al experientelor traite, masura inimii, poseda o cunoastere Ingdduitoare
cu ignoranta oamenilor, sunt increzatoare 1n puterea de recuperare a ”sufletului inaripat”, deoarece
vad harta calatoriei spirituale, redistribuie pentru neofiti indiciile sacrului camuflat in profan. Li
se spune in fiece moment incotro ii conduce focul aprins din inima lor.

Pe harta acestei calatorii se afla si camera Sambo: ”’Si atunci, in clipa aceea, am inteles ce
este Sambo. Am inteles ca exista aici, langa noi, pe pamant, la indemana noastra, si totusi invizibil
celorlalti neinitiati, exista un spatiu privilegiat, un loc paradisiac, pe care, daca ai avut norocul sa-
| cunosti, nu-1 mai poti uita toatd viata. Caci In Sambo simteam ca nu mai trdisem pand atunci;
traiam altfel, intr-o continud, inexprimabila fericire. Nu stiu de unde izvora beatitudinea asta fara
nume. Mai tarziu, amintindu-mi de Sambo, am fost sigur cd acolo ma astepta Dumnezeu si ma lua
in brate, Indata ce 1i cdlcam pragul. N-am mai simtit, apoi nicaieri si niciodata, o asemenea fericire,
in nicio biserica, in niciun muzeu; nicdieri si niciodata » 12

Tema este prezenta si in nuvela Secretul doctorului Honigberger. Denumita printr-un
algoritm lingvistic evocator, Sambo, si ar putea fi un limbaj indirect care sa trimitd la
sambhogakaya sau corpul de bucurie, epifania glorioasa a lui Buddha, accesibilda numai
boddisattvilor, despre care discuta Milarepa In Invatiturile sale cunoscute sub titlul de
Mahamudra.*?

Personajele disciplinate de morala iubirii, cerc hermeneutic al cunoasterii, ale carui atribute
descriptive sunt: renuntarea la sine care elibereazad iertarea, toleranta, bundtatea, vederea
mistica.Ele cunosc de asemnea iesirile din pantecele Leviathanului. Cel care este calauzit de
morala iubirii se afla in comuniune cu sacrul si redescoperd frumusetea universald a sinelui pe
care o exprimd 1n limbajele indirecte ale stiintelor sacre, ale textelor sapientiale ori in discursul
artelor de initiere: ”Am ratacit in cdutarea propriului sine; eu am fost caldtorul si eu am fost
destinatia”.'*

Perspectiva teozofica (Jakob Béhmel5), aprecia ca in mod simbolic, Sophia, Feciora divina,
inocenta mariald, femeia fecioara, se aflau in illo tempore in corpul lui Adam. Separarea Sophiei
ar fi consecinta tragica a dorintei de putere pe care omul primordial o exercita asupra Soatei sale
mistice. Pierderea Sophiei este comparata cu o crucificare, careia 1i urmeaza inaltarea, cautarea
perepetud a feciorei celeste in destinul trecator, cautare a pietrei filosofale, a dublului fiintei, a

O1dem.

11 Mircea Eliade, op. cit. p.85.

L21bidem, p. 91.

18 Milarepa, marele yoghin tibetan.Introducere in Yoga Maha-Mudra. Editura Impact, 1991, dupid traducerea din1938 a lui
W.Y.Ewans-Wentz.

14Hazrat Inayat Khan, Sufism, Calea ilumindrii, Bucuresti, Editura Sophia, 2003, p.26.

15 Jakob Bohme, Aurora sau rasdritul care se intrezdreste, Editura Stiintificd, Bucuresti, 1993.

266

BDD-A26474 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:02 UTC)



androginului, opus alchymicum, in limbajul junghian. Ceea ce apropie hierologia junghiana de
teoria sacrului a lui Mircea Eliade este faptul ca intimitatea psihicului este cosiderata de Jung sacra,
in masura in care in acest locum se traiesc epifaniile.

Irina, sotia lui Vadastra, Intruchipeaza simbolic feminitatea serafica, cea al carei corp s-a
alchimizat. Imaginea femeii aflata in iubirea rugaciune, Oranta : ”’Cind spui Tatal Nostru, incepu
ea, sd nu te gandesti la nimic. Sa spui asa, de mai multe ori:Tatd! Tata! Pana ti se face intuneric.
Apoi s spui mai tare: Tatd! Tatd! Tata al Nostru! Si-atunci sd asculti. Dar sa nu-ti fie frica. Poate
iti vorbeste, poate te cheami”.'® Iconul decodeazi semnificatia rugiciunii ca reamintire a
identitatii pierdute, timp Tmbogatit care sdvarseste ruptura de nivel ontic si permite accesul in
timpul tare, contractat, aflat la capetele acoladei istorice, la Inceputul si sfarsitul acesteia. Irina
aminteste relatia directd de iubire dintre Tata si Fiu si 1l ajutd pe Stefan sa transforme destinul
tragic al Ioanei si al copilului sdu; nu doar viata trebuie trditd ca hierofanie, ci si moartea, care este
asteptati ca mahdparinirvana.'’

Arhetipul omului-dumnezeu care poate iubi mai multi oameni in acelasi timp, imago dei,
este pecete ciliuzitoare ce integreazi si ilumineaza umbra,'® transmisi prin imagini pline de
mistere si de promisiuni, care atrag, facineazi coplesesc, apird impotriva intalnirii directe”® cu
divinitatea.Pe de alta parte, in limbaj misitc se considera ca divinitatea umbreste corpul
calatorului, 11 acopera cu umbra sa cdlauzitoare. Célatoria catre sinele intreg incepe intotdeauna
dintr-o margine a eului restrans, si se incheie intotdeuna intr-un centru.?’ In romanul lui Mircea
Eliade, itinerariul spiritual se implineste apocatastazic in noaptea de Sanziene. Exista in labirintul
intunecos al timpului istoric si refuzuri ale iubirii, care lasa poarta deschisa infernului si aduc in
intimitatea fiintei raticirea. Reintregirea finald este rodul mistic al iubirii acceptate liber si,
paradoxal, apocatastaza aduce ultima revelatie :” caci Dumnezeu e Totul in toti”’(Pavel, I,Cor,15-
28).

Mircea Eliade nu impartdseste ideea lui Rudolf Otto conform caruia miracolul presupune
intreruperea legilor de catre Cel Ce le-a facut, pentru a interveni in creatie. Reintegrarea in conditia
adamica da posibilitate omului sd recunoascd miracolul in orice formd a creatiei divine, In care
sacrul s-a limitat pe sine pentru a se manifesta. In textele literare ale lui Mircea Eliade personajele
feminine si artistii sunt cei care aud cuvantul Cantarii. Fecioara spune Fiat si face loc divinitatii in
trupul sau din care va izvori Iubirea mantuitoare. Gestul nu reface supunerea sclavului, ci daruirea
impardteasca, cea care devine Imago Dei, arhetip al fecioriei launtrice: ,,Cum sa le ardt cd este
aceeasi lumina ascunsa pretutindent, in toate lucrurile, cat ar fi ele de urate? In orice pati de igrasie
pe un perete, in orice improsciturd de noroi?” 2! este replica Marinei, strania ,,pictoriti” personaj
itinerant in cateva nuvele, Uniforme de general, Incognito, Pe strada Mdantuleasa. in Noaptea de
Sanziene, lleana, loana, Irina, Catdlina pastreaza prospefimea netrucatd a unei gandiri inspirate,

16 Mircea Eliade, Noaptea de Sdnziene, vol.l. p.102.

7 Joan Petru Culianu, Mircea Eliade, Bucuresti, Editura Nemira, 1995, p. 284. Culianu povesteste cum toti cei aflati aldturi de
Mircea Eliade in momentul mortii sale au simtit trecerea sa in lumile de dincolo ca pe revelarea unei mari taine, mahdparinirvana,
un ultim dar facut de maestru discipolilor.

8Conform teoriilor junghiene inconstientul colectiv se exprima prin vise, mituri, basme, povestiri fantastice, in care opereazi
epifanic prin mijlocirea simbolurilor, a imaginilor arhetipale, patternuri innascute, de o mare putere energetica. Conflictul dintre
ele provoaca dezechilibrul energetic dintre anima-animus, inconstient-constient, gandire-sentiment-intuitie-senzatie si genereaza
patologia, nevrozele.Opusele care ajung in contradictie, se integreaza superior intr-o ordine mistica a complementariilor, in traseele
hierologiei junghiene. Este un proces similar cu vindecarea prin redescoperirea sacrului ca structurd fundamentala a gandirii umane
la Mircea Eliade, la care profanul nu este altceva decat o limitare a sacrului manifestat. Constiinta mitica, dimensiune constitutiva
a gandirii umane poarta intuitia acestui mister.

19C. G. Jung, in lumea arhetipurilor, Editura Jurnalul literar, Bucuresti,1994, p. 69.

20 paul Evdochimov, Femeia si mantuirea lumii, Bucuresti, Editura Sophia, 2015, p.251.

2Albidem, p. 22.

267

BDD-A26474 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:02 UTC)



experimenteaza existenta cu o inocenta ritualizantd, reintegreaza plenar in lume si vindeca
infirmitatile sufletesti ale celor pe care 1i initiaza

Intalnirea lui Stefan cu sotia oculta, Ileana, are loc in Noaptea dintre ani, 1 ianuarie, 1942,
prima noapte de dragoste in noptile razboiului: "Mi-e fricd, vorbi ea repede. Mi-e frica de tine la
lumind printre oameni. Te pierd.(...)In padure simt cd poti sa fii al meu. Te-am regasit aici, in
intuneric, printre arbori.” In aceeasi noapte, Stefan savarseste in ordine mistica hybrisul , dorind
sa ia in posesie corpul feciorei, sa fie doar el iubitul sofiei oculte: ”As fi vrut doar sa stiu”, incerca
Stefan, dar Ileana 1i prinse gura si-1 tinu asa, sdrutandu-1 multa vreme. ”Te rog!”spuse ea tarziu.
Uita pentru o clipa ca experienta este tainica, dincolo de morala domestica, vrea sa domine. Din
fascinanta tipologie a feminitatii arhetipale textul modeleaza in loana,tipul demetric, matern,
principiul umed al fecunditatii sacre, al apei vii, elixir al vietii, si prin Ileana tipul afroditic, forta
dizolvanta, extatica, ravasitoare a sexualitatii, Marea Prostituatd, Fecioara Kaly, inaccesibila, a
carei nuditate este cu neputintd de imbrétisat de catre muritori. Sophia le cuprinde pe amandoua,
este Sufletul Lumii, partea femeiasca a Logosului.

Paradoxal, nunta profana coboara in orizontalitatea conditionarilor :”gandeste-te bine ce
faci” “ai grija ce ceri” ?2. lleana din Nunta in cer isi piraseste iubitii, inexplicabil pentru ei, in
momentul in care acestia isi doresc ritualizarea iubirii printr-o casatorie profana, timp nefast, tradus
de Ileana ca formd a intrarii Tn somnul destrupdrii; atunci rosteste acele cuvinte cu sens
mistic,”gandeste-te bine ce faci” “ai grija ce ceri”.?® Intruparea iubirii leaga de cer. Destruparea
iubirii leagd de orizont, de fuga, de neant, de ratacire, de strigat in pustie, de golul timpului cazut
in istorie.

Romanul Noaptea de Sinziene poate fi citit si ca o poveste tainica despre eliberarea prin
corpul de lumina al noptii. ”Lumina neinseratd” a Noptii de Sanziene este ultima treaptd a urcarii
anagogice, marea Taind, Euharistia ( Imagini si simboluri, Mituri vise si mistere, $.a), pe care omul
intalneste iubirea lui Dumnezeu si o salveaza in sine. In limbaj vernacular iubirea divina este
simbolizata prin vinul care Inveseleste inima, sangele vitei de vie, betia treazd, starea de Iubitor,
cea pe care fiinta o regdseste in sine dupd abandonul intrebarii neincrezatoare. Marea taina, pe care
Stefan ar vrea sa o impartaseasca Ilenei in momentul intrdrii pe portile solstitiale. Textul reia, prin
retorica insistentei, procedeu propriu discursului sapiential, tema celei de a doua nasteri, care in
ordinea metafizica se refera la extragerea patimilor din corpul profan, o transformare alchimica
coincidentd misteric cu taina botezului, prin care firea recupereaza simbolic faptura adamica si se
integreaza In ritmuri, cum ar spune Anisie. Taina iubirii innoieste faptura, inscriind-o n
antropologia solaritatii. Calatoria de intoarcere in lumind a sufletului dezvaluie iluzia mortii,
intrarea in lumea eidelor—sanziene, iesire din rama vietii si trezire in pura existentd. Calatorul isi
incheie itinerariul spiritual si clipa se transforma in vesnicie, cand afla ca este pura existenta, corp
de Lumina, Sambogakaya.

Semioza indusa este cea a calatoriei spre moarte a celor doi, conform cu scenariul ezoteric
a Cartii tibetane a mortilor, Bardo-Thodol, in care moartea este prezentatad ca vis al vietii. Daca
Gavrilescu, personajul din La Tiganci rateaza prima stare de Bardo, intalnirea cu lumina existentei
pure, coborand pe scara nedesavarsirii In manifestare, Ileana si Stefan par sa nu rateze taina cea

2Mircea Eliade, Nuntd in cer, Editura pentru Literaturd, Bucuresti, 1969.

2y Cantarea cantarilor,din ”Adevarul literar si artistic”,1926,(an VII), p.4 si in Limbajul secret al misticei indiene,din
”Vremea”,1932, (an V), nr244, p.7, Mircea Eliade decodeaza sensul anagogic al poemului biblic ca necesitate de sfintire a omului,
de androginizare, intrupare a pruncului, a iubirii desavarsite, ideal al tuturor traditiilor metafizice si religioase, Inainte de casatoria
profand:”in ordine misticd, aceesi Comunitate (a sfintilor) este identificati dupd um am vazut,cu al zecelea Sephirah, care se
numeste fie Malcuth (care insemneaza literal, Regat sau Regn), fie Schekinah (prezenta lui Dumnezeu, atét in sfera divina cat si pe
pamant) si care la rindul ei poate fi simbolizata prin Regina, Sotie, Luna, etc”.

268

BDD-A26474 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:02 UTC)



mare, descrisa de tibetani ca Chikay Bardo, perceptie a luminii clare a suprarealititii, calea
sostitiald catre marea eliberare.

Se poate observa faptul ca aventura initierii provoaca aventura limbajului, crednd acel
fantastic de semnificatii, despre care vorbeste Marcel de Certeau in Fabula mistica.* Aventura
practicii textuale secundeaza in textele eliadiene itinerariile spirituale, elaborand un modus
loguendi cababil sa decodeze nesfirsitele alterari ale sensului. Fictiunea insereaza spatii de expresie
in care are loc rostirea sapientiala, textul spatializeazd aventura cunoasterii: "Eram sigur ca mi se
facuse un semn...nu e numaidecat nevoie sa vezi cerurile deschizandu-se. Daca ai fi venit intr-
adevar cu masina, agsa cum mi-am inchipuit eu la inceput...”, ”Nu inteleg”. Decodarea solicitd
practici transversale, capabile sa descifreze tranzitul indefinibil al misterului diseminat in lucrurile
lumii.

Opacizarea semnului se realizeazad prin procedee lingvistice precum folosirea
ghilimelelor, scrierea cu majuscule sau utilizarea altor caractere. Tehnica retrage cuvantului
valoarea designativa, generand o resemnatizare secretd, marcatd de o retoricd a insistentei.
Reprezentative sunt in acest sens, in literatura lui Mircea Eliade cuvinte precum: caldura,
melancolia, nelinistea, uitarea, lotusul, strada, pestera, ,,paserea’, sageata, zborul, strada, Marea
Fuga, aproape aviator sau in textul de fata, Marele Om. Acest limbaj indirect, deschide cuvantul
spre o formd poeticd ;cuvanul rasucit naste mistic, prin rastignirea sensului, spiritul viu al
cuvantului creator, altfel inchis in litera moarti: ” Inceputd in picturd, aceastd “distrugere a
limbajului ” s-a extins la poezie, la roman si, recent de tot, odata cu lonescu, la teatru....E vorba de
ceva mai mult decéat o distrugere, este o regresiune catre haos, catre un fel de massa confusa,
primordiala....o modalitate germinala a materiei. La multi artisti moderni se simte ca distrugerea
limbajului plastic nu este decat prima faza a unui proces cu mult mai complex si ca facerea unui
univers nou trebuie in mod necesar si ii urmeze”.®

Finalul romanului insereaza motivul mitic al calitoriei spre Imparitie, cale ce trece prin
”punctul crucial al erosului pamantesc”, in care “otravurile letale” se alchimizeaza n “descoperiri
ceresti”, cei doi 1si pierd patimile, se egalizeaza, unul ca altul si unul cu altul, se supun calauzirii
celei mai inalte, erosului divin, se dezgolesc din nou, ca la inceputuri, cand erau gazduiti in Eden,
goi, cu neputintd de cuprins de Altcineva decat de focul rugului aprins”, de Tubirea calduzitoare.
Desi s-au gasit, ei nu-si mai apartin pentru ca se risipesc in toate, devin una, iar noaptea se face zi
si moartea se face viata: ”In Imparatie nici nu se insoard, nici nu se marita, ci sunt ca ingerii lui
Dumnezeu”(Mate1,22-30). Ar putea fi unul dintre scenariile redescoperiii sacrului in romanul
Noaptea de Sanziene, care semantizeaza tema jertfei in registrul unuia dintre complexele mitice
universale, reconstiuit in multe dintre religiile si gnozele lumii si anume, androginia, ca sansa a
iesirii din pantecele Leviathanului.

Caderea in Timp pare sa fie pentru personajele romanului incercarea labirintului care, la
sfarsitul experientelor expiatoare le readuce vederea despatimitoare. Raul are chip omenesc si in
roman el poartd mastile razboiului, ale legionarismului, forme ale cdaderii si ale participarii
colective la”cina demonica”, la care omul primeste trupul si sangele “marelui sacrificator”. Lumile
carcerale ale Leviathanului. Romanul introduce tema uitarii identitatii si intrarea in ”Vastul legat
cosmic”. Contextul politic in care se desfasoara destinul tragic al personajelor descrie Tn mod
simbolic aspectul nocturn al fiintei. Intr-o succesiune caleidoscopici, evenimentele istoriei ce isi
proiecteaza teroarea asupra lumii sunt urmatoarele: razboiul este anuntat de ocuparea Poloniei de
catre Germania nazistd; in tara primul-ministru, Armand Calinescu, este asasinat de legionari;

24 Michel de Certeau, Fabula misticd, Secolele XVI-XVII, Editura Polirom, Iasi,1996.
ZMircea Eliade,Aspecte ale mitului, Editura Univers, Bucuresti, 1978, p.69.

269

BDD-A26474 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:02 UTC)



drept raspuns, sute de legionari sunt executati, iar trupurile lor sunt expuse in piete, cadavrele sunt
aruncate pe un maidan, n apropierea Cotrocenilor § oamenii sunt invitati sa vind si sa priveasca
aceste atrocitati. Germania ataca Franta, Belgia si Olanda, Sovietele cer Basarabia, Roméania trece
de partea Axei, generalul Antonescu cere regelui sa abdice. Incepe Rebeliunea legionara, Garda
de Fier se Impotriveste generalului Antonescu. Pe strazile Bucurestiului evreii sunt ’fugariti ca
fiarele salbatice, injunghiati si imbucétiti ca la abator!”%

Rebeliunea legionara este vazuta apocaliptic: se instaleaza anarhia, pungasii si haimanalele
din mahalalele Bucurestiului devasteaza orasul, pradeaza si omoard. Romania declard razboi
sovietelor si cere recuperarea provinciei Basarabia, pierduta cu un an inainte. Urmeaza lovitura de
stat a regelui Mihai, incetarea ostilitatilor fatd de Soviete, intrarea in tard a armatei “eliberatoare”,
tifosul exantematic in Moldova, decimarea diviziilor romanesti in Cehoslovacia, prabusirea lui
Hitler. Haosul se instaleazd abominabil: patrulele romanesti trag farda somatie in bandele de
spargatori, Berlinul este cucerit de trupele sovietice, se anuntd moartea lui Hitler. In tara se spera
in caderea guvernuuil Groza, impus de Visinski. Are loc la 15 august, bombardamentul atomic
asupra Japoniei si in 1948, abdicarea Regelui Mihai.

Experienta razboiului este transformata in aventura spirituald, o initiere despre caderea in
timpul istoric. Experientele razboiului aduc raul in intimitatea personajelor, il fac cunoscut in inima
devastata de suferinta. Corupte in centrul fiintei, acestea coboara pe 0 axis mundi interioara, spre
haurile noptii apocaliptice, isi asuma puterile “marelui sacrificator”. Izbavirea de rdu in istoria
decazuta porneste Insd, iIn mod necesar, aventura spirituala a cautarii. Pentru Stefan Viziru, Ileana,
loana, Anisie, Biris, Catalina, Eonul intrupat al iubirii extrage din fiinta coruptd raul si il
instraineaza. Fiinta intelege mecanismele ispitirii ca fiindu-i strdine, ii deconspira inutilitatea
scenariului si dincolo de farsa tragicd a dezordinii istorice raméne ordinea superioard, pe care
constiinta mitica o devoaleaza, dezvelind idolii de falsa stralucire. Raul, ramas exterior inimii, nu
mai poate corupe. Prin partea sa istoricd, romanul decodeazd, in limbajul religiosului
fenomenologic, dezechilibrul provocat de razboi intre logos si eros, principiile miturilor
fondatoare.

Caderea in timpul istoric este surprinsd in rama unei farse absurde. La fel ca in
infratragediile ionesciene, personajele traiesc sentimentul abandonului; pe scena lumii, pare ca
omul este singur, parasit de puterile deinosului. Mircea Eliade intoarce aceasta intelegere nihilista
in termenii redescoperirii sacrului, singurul care poate da sens existentei. lesirea din farsa este
anuntatd de procesul tainic al reamintirii identitatii, sacre, enuntatd sophrosinic.”Eu nu sunt. Tu
esti Cel ce este”.

Singurul "spectator” lucid metafizic se dovedeste Stefan Viziru, care nu se lasa controlat
de istoria tulbure, stiind si destrame iluzia cosmici: ”In fond nu ma pot lisa posedat de un
eveniment, oricét ar fi el de actual si de catastrofal. Il discut un ceas, doud, incerc sa il inteleg, ma
acomodez sau nu ma acomodez cu el, dar apoi trec mai departe si ma ocup de altceva. Macar de
atata libertate sd mai profitam, cat ni se mai ngaduie: libertatea de a ne alege subiectele de
reflectie, de conversatie sau de gluma”.?’ Stefan isi asuma fati de istorie rolul celui care deconspira
seductiile camuflate ale scenariilor ce stau sub semnul lui Didbolé.

In aventura rizboiului, “marele sacrificator” are inima de piatra, timpul Leviathanului
perverteste. Stefan intelege pericolul ca sensul istoriei sd dispara in pantecele Leviathanului:
”Tocmai asta te intrebam si eu adineauri: crezi Intr-adevar ca numai prin moarte ne putem elibera
de Timp, de Istorie? Atunci existenta omeneneasca n-ar avea nici un sens. Atunci, ne-am afla aici,

%Noaptea de Sanziene, op.cit., vol II, p.12.
2"lbidem, vol I .p. 147.

270

BDD-A26474 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:02 UTC)



in viatd, in istorie, din greseald. Daca numai moartea ne ingaduie sa iesim dinTimp si din istorie,
nu iesim de fapt nicdieri; regasim doar neantul...” Dar ce-mi spui mie toate astea?! il intreba Ileana
cu o subita enervare in glas. De ce-mi vorbestidespre moarte si despre neant si despre pantecul
balenei?!”?

La fel cum profanul este considerat de catre Mircea Eliade o limitarea sacrului manifestat,
timpul istoric isi gaseste semnificatia doar in raport cu timpul eschatologic, clipa istorica fiind o
treapta a scarii catre vederea eidetica. Starea paradisiaca este calauza destinului istoric, oricat de
greu ar parea de crezut. Constiinta mitica, ritualul religios, recupereaza energiile inceputului,
reamintesc starea paradisiaci. Intrebarea ce contine camuflat mesajul spatiului paradisiac, prin
aluzia la spatiul mioritic, revine aproape obsedant: mai e mult pana la stand”?

Acolada istoriei cuprinsd intre anii 1936-1948, in care au loc evenimentele, inchide
simbolic personajele in pantecele Leviathanului, animal monstruos din Vechiul Testament, simbol
al Infernului, si al"Judecatii de Apoi: ”E grav, continud infrigurat poetul. Succesul legionarilor
inseamna un nou succes pentru Hitler. Si triumful lui Hitler inseamana moartea noastra spirituala,
si poate chiar fizicd, moartea tuturor”. Intre parantezele istoriei fiinta sa nu cade in “’somnul
mortii”, nu isi uitd identitatea, nu devine captiva intr-un timp slabit. Surghiunul este intrerupt, se
transcend fracturile timpului. In afara acestui timp carceral, Stefan se identifica cu ce este , nu cu
ce are, isi regaseste identitatea. Initierea vine in urma vegherii :”A sta de veghe, a fi pe deplin
congtient, a fi prezent in lumea spirtului” si oarecum absent in timpul istoric.

Pentru Stefan Viziru timpul istoric este incadrat de imaginatia miticd intre “inceputul
lumii” si Apocalipsd. Timpul istoric apare ca o enclava intr-un netimp sau intr-un prezent vesnic.
Destinul se traieste Intre parantezele timpului istoric decazut, in care se da lupta cu ignoranta, cu
suferinta, cu patimile, dar tot aici se afld si vindecarea: ’spre a te vindeca de actiunea Timpului
trebuie si te intorci inapoi si si dai de “Inceputul lumii”.?° ”Viata n-ar merita triita daca, pentru
noi, oamenii moderni, ea s-ar reduce exclusiv la istoria pe care o facem. Istoria se petrece exclusiv
in Timp, si prin tot ce are el mai bun, omul Incearca sa se impotriveascad Timpului. Adu-ti aminte
cand te-ai indrigostit prima oard. Mai triiai atunci in Timp”?*°

Stefan afla ca reintorcerea este posibild, deoarece planurile nu au fost niciodata separate:
in cel mai negru timp al uitdrii, omul s-a aflat intotdeauna in vecinatatea centrului, langa o
fereastra. Experientele fac parte din proiectul sophianic, aduc in manifestare adevarul, viata traita
calduzitor. lesirea din labirint prin ferestrele de lumina, “franghii mistice”, “lanturi de aur”,
“picaturi de lumind” ce aduc gustul de cer in fiintd, i1 reveleazad lui Stefan Viziru supravietuirile
sacrului in profan. Lumea este prezenta vie a Luminii Taborice, coloand de foc, rug aprins al
[ubirii. Se poate iesi din timpul istoric oricand, pe coloanele nesfarsite de lumind ce izbucnesc din
picaturile profanului. Stefan traieste fulgurant acest sentiment de incredere, de triumf al spiritului;
burta Leviathanului este fulgerata de Luminad, iar bezna timpului istoric se risipeste. Pe marea
scend a Spectacolului omul nu este singur, ci calduzit de Tubire. Viata nu este o farsa absurda,
exista iesiri. E nevoie insd de o noud nastere, o nastere mistica si de o solidarizare a celor doud
lumi, Unio mystica, coincidentia oppositorum , incipit vita nova, inceputul unei existente
paradoxale metafizic, asa cum o descrie Mircea Eliade in Mefistofel si androginul, un mod de a fi
simultan in Timp si in afara Timpului,avand constiinta unui centru ontologic personal, dar tototdata
al unui centru ontologic transpersoanal, in care contrariile sunt abolite si atunci,”in camera goala

2lphidem, vol.l, p. 157.
1bidem.p.83.
30Noaptea de Sanziene, vol.I p.214.

271

BDD-A26474 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:02 UTC)



se face lumina”.! Solidarizarea celor doud lumi nu omogenizeaz, pentru ci in continuare trebuie
extras “marul de aur” dintre milioanele de mere doar poleite cu aur.

Impacarea cu istoria reveleaza misterul totalitatii. Pe verticala axei, intr-un lung zbor, sunt
instalate doua porti solstitiale, una care marcheaza intrarea in labirint si cealalta, care indica iesirea
din labirint. In planul temporalititii liturgice ele sunt insemnate de dou nopti. Una in care noaptea
se lasa nvinsa de zi, si exprima inceputul ascensiunii, solstitiul de iarnd,si cea de a doua, in care
ziua, egald cu noaptea, marcheaza un hiatus,0 deschidere a cerurilor, careia 1i urmeaza, ritualic,
coborarea. In roman cilitoria incepe intr-un moment de hiatus, ciruia i urmeazi dramatic
coborarea in infernul istoriei si se incheie, dupa doisprezece ani, tot intr-un moment de hiatus,
caruia nu 1i mai urmeaza insa nicio coborare, pentru ca cei doi, asemenea eroului din basm, trec
portile solstitiale in lumina orbitoare (1934-1946). Portile oamenilor, portile micilor mistere si
portile zeilor deschid calea celui de-al treilea timp” sau timpul lui Ianus,*? cum il numeste René
Guenon, prezentul insesizabil, care contine intreaga realitate. Androginia insesizabila a
experientelor mistice este detaliatd si de Mircea Eliade: Iesirea din labirint este anuntata de lumina
care tasneste din corpul Leviathanului. Timpul si Istoria dispar in cel de-al teilea timp al lui lanus,
prezent continuu, care aboleste contrariile. Acesta pare a fi mesajul pe care Stefan il trimite Ilenei
din labirint. Misterul totalititii face parte din drama umani.*?

Pierre Riffard sistematizeaza sase categorii de practici textuale care transmit mesajul ocult
in disciplinele ezoterice: comportamentul personajelor situat in afara normelor (intelectual,
spiritual, moral, afectiv, social, profesional), criptarea ideii in discursuri echivoce, misterioase, in
interstitii mitice, parabolice, alegorice. Se practica de asemnea inchiderea mesajului in jocuri de
cuvinte, indiscursul profetic, oracular, enigmatic, jocuri de limbaj care antreneaza echivalari
sinonimice, paronimice, fonologice, ambiguitati, taceri, gesturi. Initiatorul protejeaza centrul, dar
permite oapropiere periferica a neofitului, alegand sd instrumenteze un joc al aparentelor, de cele
mai multe ori spectaculoase, atat cit sa atragd inspre cunoastere, din curiozitate. Mesajul este
incriptat cel mai adesea sub semnul anodinului, banalului sau prin transmiterea sa de catre
persoanje degenerate, foarte putin credibile. Cuvintele hermetice rostite de profeti, de sfinti
dezvoltd o bogatd polisemie sau blocheazd semioza prin semantismul paradoxal, ca in
exemplul:’cel ce isi iubeste viata o pierde”(Ioan. XII.25).Tropii, precum cdldura, soarele,
ascensorul, padurea se constituie Intr-un limbaj crepuscular, ’parlar cruz”, in descendenta nobiliara
a poemelor din ciclul Les Fidéeles d’Amour.

Printre invariantele tematice ale texteor ezoterice Pierre Riffard enumerd: imaginile si
figurile Apocalipsei, viziunea cosmologica, conceptia pesimistd asupra istoriei, dualismul,
periodizarea temporalitatii istorice, docrina celor doi Eoni, Eros Logos, nevoia de a primi inspiratia
divind, cunoasterea prin initiere, tema caderii si a mantuirii, reintegrarea in timpul paradisiac al
fiintei, de dinainte de cadere, androginitatea, natura demonicd, natura angelicd, principiile

$Mircea Eliade, Mefistofel si androginul, Editura Humanitas, Bucuresti,p.41.

32Al treilea chip al lui Tanus, Ochiul lui Siva, in care se naste “’simtul vesniciei”, simbolizeazi in ordine ezotericd si Androginul,
timpul fast In careziua esteegald cu noaptea, corpul mistic al Sfintuuil loan Botezatorul, apud. René Guenon, op. cit.

3Jubirea sacrificiald a unui sfant transcende iluzia dualismului, a diferentei profan-sacru.”pentru un rishi, insa, orice datorie,sociald,
etica, religioasd ajunge inutila. El nu seroagd pentru ci zeul e in sine; nu sacrificd, pentru ca altarul e insusi trupul lui iar focul
sacrificial, respiratia: nu se teme penru ca e fara teama, dupa cum e brahman nsusi”p.84 (Iubirea mistica in Bengal) Tot in registrul
iubirii sacrificiale este integrata si dragostea care infrunta primejdia, iubirea femeii care apartine altcuiva , simbolizata prin cuplul
mistic Krishna-Radha, perechea adultera, este mai pretioasa decat iubirea unei mirese. Amanta mistica , anloagon al Sofiei este
inseparabila uniunii mistice:”Nici Dumnezeu, nici propriul suflet nu poate cunoaste fara amanta mistica” , p.111. Refacerea perechii
mistice ideale, confluentd iubirii de mama, de prietend, de sluga si de sotie, permite revelarea integrala a fiintei, dincolo de
sexualitate, oglindd magicé in care “fata” se aratd catre Fatd. Ispitele se transforma in instrumente de perfectiune, inlantuirile in
ordinea atagamentelor erotice sunt folosite in scopul eliberarii. Satisfactia nu este cautatd niciodata, cidoar contactul cu energiile
care l-au creat,trairea stirii de sat cit ananda, unire a contrariilor.

272

BDD-A26474 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:02 UTC)



polaritatii, a metamorfozei continue, aspiratia cdtre totalitate, transcendenta, impersonalitatea
autorului, care nu isi asuma invatatura, deoarece sursa invataturii este intotdeauna transcendenta,
planul subtil, corespondentele si analogiile oculte. Aceste invariante sintetizate din opera unor
calsici ai ezoterismului®** isi subordoneazi alte serii tematice, care la randu-le organizeazi
rizomatic strategii de constituire a sensului. Uimitor este faptul ca toate aceste teme se regasesc si
in romanul Noaptea de Sanziene, ceea ce ne ingaduie s credem ca acest text legatar lasa la
indemana cititorului discipol un fel de testament secret al scenariilor posibile de redescoperire a
sacrului, construieste “ferestre” sau iesiri din pantecele Leviathanului.

Medierea referentiald, un procedeu simbolic pre-textual functioneazd si in romanul
Noaptea de Sdnziene. Trimiterea “instaurativi”**la baladaMiorita, conduce lectura citre ontologia
simbolica a textului, prezentatd de eroul baladei ca o intelegere cosmologica a relatiei om-lume.
In lucrarea sa De la Zalmoxis la Gengis-Han, analizind balada Miorifa, intr-un amplu studiu
comparativ, Mircea Eliade se opreste si asupra semnificatiilor metafizice ale textului folcloric.
Poate cea mai interesanta observatie a istoricului religiilor, care poate deveni o posibild cheie de
lecturd pentru Intelegere a mesajului lui Stefan din labirint, se referd la faptul ca lumea nu este
sacrd in sine, perspectiva pastorului asupra lumii nu este panteistd, ci ea se transformd intr-un
cosmos liturgic, prin vointa eroului de a transforma un eveniment nefericit intr-o taind a nunfii.

Dimensiunea liturgicd a eroului este cuceritd prin vointa lui de mistica solidaritate cu
lumea. Raspunsul lui Stefan Viziru in ce priveste iesirea din burta balenei este acelasi cu al
pastorului, care intelege ca nu se poate apara de destin cu aceleasi strategii care extrag dintr-0
situatie conflictuala de viatd, cd nu poti anula sensul istoriei, nu te poti extrage terorii Istoriei sinici
Timpului, dar nici abandonul in disperare ori in razvratirile iconoclate, proclamarea nihilismelor
absolute ca unice intdmpinari cognitive ale absurdului existential nu sunt solutia, ci vointa
viguroasd de a impune un sens absurdului insusi, intorcand nefericirea mortii intr-0 feerie nuptiala:
”...pastorul nu se comporta ca alti reprezentanti ilustri ai nihilismului modern. Raspunsul sdu e cu
totul altul: preface nenorocul care-1 condamna la moarte intr-un mister al tainei nuntii maiestuos
si feeric care, in cele din urmd, ii permite s triumfe asupra propriului destin”.*® In acest nod
textual romanul rescrie mitul vesnicei reintorceri din perspectiva dramei christologice, care
salveaza tragicul destin uman supus Istoriei; in final destinul este transfigurat si reintegrat unor
valori care pot ramane necunoscute in lipsa revelatiei sau a initierii. Stefan Viziru Redevine solidar
cu istoria, pe care o traieste in unitate cu sacrul si apoi gaseste firul de aur care il leaga de cer.
Coincidentia oppositorum este traita ca paradoxala unitate a vietii si a mortii.

BIBLIOGRAPHY

Bohme, Jakob, Aurora sau rasaritul care se intrezareste, Editura Stiintifica, Bucuresti, 1993.
Culianu, loan Petru, Mircea Eliade, Bucuresti, Editura Nemira, 1995.

Durand, Gilbert, Figuri mitice si chipuri ale operei — de la mitocritica la mitanaliza, Bucuresti,
Editura Nemira, 1998

Eliade, Mircea, Nunta in cer, Editura pentru Literatura, Bucuresti, 1969.

Eliade, Mircea, Aspecte ale mitului, Editura Univers, Bucuresti, 1978.

3Ibidem, p. 308 si urm.
35Gilbert Durand , Figuri mitice si chipuri ale operei — de la mitocriticd la mitanalizd, Bucuresti, Editura Nemira, 1998, p.72.
361bidem. p. 263.

273

BDD-A26474 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:02 UTC)



Eliade, Mircea, De la Zalmoxis la Genghis-Han: Studii comparative despre religiile si folclorul
Daciei si Europei Orientale, Bucuresti, Editura Humanitas, 1995.

Eliade, Mircea, Erotica mistica in Bengal, Editura ”Jurnalul Literar”, Bucuresti, 1994.

Eliade, Mircea, Imagini si simboluri, Bucuresti, Editura Humanitas, 1996.

Eliade, Mircea, Mefistofel si androginul, Editura Humanitas, Bucuresti,1995.

Eliade, Mircea, Noaptea de Sinziene, Bucuresti, Editura Minerva, 1991.

Evdochimov, Paul, Femeia si mdntuirea lumii, Bucuresti, Editura Sophia, 2015.

Jung, C. G. In lumea arhetipurilor, Editura Jurnalul literar, Bucuresti,1994.

Khan,Hazrat Inayat, Sufism, Calea iluminarii, Bucuresti, Editura Sophia, 2003.

Milarepa, marele yoghin tibetan.Introducere in Yoga Maha-Mudra. Editura Impact, 1991, dupa
traducerea din1938 a lui W.Y .Ewans-Wentz.

Riffard, Pierre, Qu 'est-ce que | "ésotérisme ? Anthologie del’ ésotérisme occidental Paris,
Edition Robert Laffont, 1990.

274

BDD-A26474 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:02 UTC)


http://www.tcpdf.org

