
 

228 
 

AUTOUR DU CONCEPT DE SYMBOLE 
 

Daniela Mirea 

Senior Lecturer, PhD., Military Technical Academy 
 

 

Abstract: Our article aims to make an analysis of the symbolic sign concept as it was understood and 

defined by different paradigms of thinking: religious, philosophical, psychoanalytic, linguistic. The 

representatives of tradition and modernity do not have in mind the same referent when talking about the 

symbol. The structuralist theories of the symbol are the reflex of a scientist society, they reduce the symbol 

either to a dyadic structure or to a triadic structure according to different schools of semiotics, knowingly 

denying the metaphysical referent. In the conception of tradition, the existence of the metaphysical referent 

is a sine qua non condition. We are dealing with two different paradigms of thinking; the working tools of 

structuralist semiologists are not functional in the logic of analogy. Our article insists on the dynamics and 

specificity of the religious sign.  

 

Keywords: symbolic sign, linguistics, psychoanalysis, symbolic religious sign, Mircea Eliade 

 

 

1. Introduction. Brève histoire du concept de symbole 

Tout au long du temps, ce qu’on appelle aujourd’hui symbole a connu de différentes 

significations. L’étymologie du mot symbole nous renvoie au grec symbolon, formé à partir du 

mot base sym-ballein dont on a dérivé aussi symbolaïon et symbolè. En effet le faisceau sémantique 

du mot base de dérivation est très riche, d’où la difficulté d’établir fermement l’étymologie du mot 

symbole. Dans son ouvrage La science des symboles, René Alleau s’est longuement arrêté sur la 

multitude des sens qu’il revêt : il évoque tout d’abord le sens topologique de symbola ayant la 

signification « des eaux où elles se réunissent, où elles se jettent ensemble ». Un autre sens constaté 

par Alleau fait partie de la terminologie technique de navigation  « la partie centrale de la vergue 

faite des deux moitiés qui une fois réunies, (sumballein) se superposent en haut du mât et sont 

alors reliées par des courroies »1 .  L’élément sémantique commun qui se retrouve dans les deux 

cas cités ci-dessus est que le mot évoque une dynamique qui rassemble, qui réunit deux éléments 

qui étaient séparés auparavant. René Alleau continue son analyse en décelant un glissement de 

sens dans le domaine juridique. Là, le même mot a évolué vers le sens de contrat, sumbolaion. 

L’idée de « rassembler » de « réunir » reste toujours présente car l’acte ne devenait actif que par 

la réunion des membres du jury qui avaient l’habilitation de l’homologuer.  

Jean Borella insiste sur le sens de signe de reconnaissance en invoquant qu’en Grèce 

antique on considérait comme symbole tout objet en terre ou en métal que deux personnes 

rompaient en deux, chacun d’elles gardant une partie, signe de reconnaissance de l’autre et en 

même temps signe de la relation établie entre eux2. Ces deux morceaux symétriques étaient 

partagés soit par un pèlerin et son hôte, soit entre le créditeur et son débiteur, soit entre deux 

                                                           
1  René Alleau. La science des symboles, Payot, Paris, 1976, p.32 
2Jean  Borella Le mystère du signe, Paris, Editions Maisonneuve&Larose, 1989, p.18 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)
BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

229 
 

personnes qui se séparaient pour plus longtemps. Le verbe a été utilisé aussi dans le contexte des 

relations grecques d’hospitalité. Les obligations et les privilèges qui résultaient de la réciprocité 

de l’hospitalité se transmettaient d’une génération à l’autre. C’est en raison de  ce genre de relation 

que ces objets signifiants sont apparus. Il faut souligner aussi le fait que chez les Grecs anciens, 

Hermès était appelé aussi Symbolos. C’était Apollon qui avait investi Hermès, ce dieu médiateur 

entre le monde divin et le monde des mortels, de ce surnom. En même temps, le dieu était le lien 

entre le monde des vivants et le monde des morts. Dans Le mystère du signe, Jean Borella signale 

que dans son Banquet, Platon fait un usage métaphysique et mystique du mot symbolon : « Chacun 

de nous est donc un symbole d’homme (anthropou symbolon) étant donné que nous sommes 

coupés à la façon des limaces : d’un être, il en vient deux. C’est pourquoi chacun cherche toujours 

son propre symbole »3.   Il attire l’attention de l’usage symbolique que Platon fait au mot « 

symbolon », qui avait aussi cette signification : « une chose composée de deux ». 

Jean Borella parle également d’une composante occulte qui s’est ultérieurement ajoutée au 

sémantisme du  mot. Il rappelle la définition donnée par H. de Lubac, insistant sur la dimension 

gnostique, ésotérique que le signe symbolique a connue à un moment donné « objet matériel ou 

formule, auquel devaient se reconnaître les initiés »4.  

2. La conception linguistique sur le signe 

La définition que Saussure a donnée au signe a mis les fondements de ce qu’on appelle 

communément sémiologie, à partir du XXeme siècle. « On peut concevoir une science qui étudiera 

la vie des signes […] nous la nommerons sémiologie (du grec semeion, « signe »). Elle nous 

apprendrait en quoi consistent les signes, quelles lois les régissent »5. Saussure a donné une 

définition qui implique la relation arbitraire de signification entre deux éléments, le signifiant- le 

corps « physique » du signe, et le signifié, l’image auquel renvoie le signifiant. Dans son Cours de 

linguistique générale, il affirme que le signe ne réunit pas une chose et un nom, mais un concept 

et une image acoustique. Par cette définition, Saussure dépasse les frontières de la linguistique 

générale, car il y inclut tous les signes participant à la communication, les rituels, les coutumes, 

les formes de politesse, la mode, l’alphabète des sourds-muets etc. La thèse saussurienne est que 

« la langue est un système de signes exprimant des idées». L’identité de chaque élément compris 

dans ce système est donnée par la différence des autres. Dans ce réseau que la langue forme, les 

unités linguistiques ne peuvent pas exister indépendamment du système, la langue en tant que 

système ne connaît que son propre ordre, idée soutenue par la métaphore du jeu d’échecs : une 

partie d’échecs est la réalisation artificielle de ce que la langue présente de manière naturelle : la 

valeur des pièces dépend de leur position sur l’échiquier, tout comme, dans la  langue, la valeur de 

chaque terme dépend de l’opposition avec les autres unités linguistiques. Chaque déplacement vise 

un seul élément mais sa nouvelle position peut révolutionner l’ensemble de la partie en influençant 

des pièces apparemment passives6. La valeur et l’identité d’un mot dépend entièrement du système 

dont fait partie le mot, elle est « négative et différentielle »7  Dans la perspective saussurienne, la 

sémiologie rend compte des relations qui s’établissent entre le signifié et le signifiant, le signe 

linguistique réunissant un concept et une image acoustique  dans une association arbitraire. En 

échange, le symbole, selon l’opinion de Saussure, suppose l’existence d’une relation basée sur 

                                                           
3 Jean Borella, Le mystère du signe, Editions Maisonneuve&Larose, Paris, 1989, p.20 
4 Ibidem, p.19 
5 Ferdinand de Saussure, Cours de linguistique générale, Payot, Paris, 1974,  p.33 
6 Ibidem, pp.125-126 
7 Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)
BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

230 
 

« un rudiment de liaison naturelle entre signifiant et signifié »8, c’est en raison de cela que la 

balance peut être le symbole de la justice et pas un autre élément, un chariot par exemple.      

Hjelmslev, dans son ouvrage Prolégomènes à une théorie de la langue, reprend la 

distinction saussurienne entre forme et substance pour la développer dans le cadre de la 

glossématique, afin de servir à la description et à la prédiction de chaque texte élaboré dans toute 

langue9. Chaque actualisation est un processus qui peut être décomposé dans un nombre limité 

d’éléments qui sont constamment utilisés dans différentes combinaisons. Il va postuler l’existence 

des deux catégories de substances : au niveau du signifié, il y a la substance de la réalité 

extralinguistique, au niveau du signifiant, il y a la substance de la masse sonore. La langue structure 

la substance dans une forme : au niveau du signifié, elle organise les significations et les valeurs, 

au niveau du signifiant, elle assure le système sonore spécifique à telle langue. Finalement, nous 

avons affaire à quatre niveaux : la substance du contenu (la réalité continue, qui n’est pas structurée 

par le langage), la forme du contenu (qui se superpose approximativement au signifié saussurien), 

la forme de l’expression (correspondant au signifiant saussurien)  et enfin la substance de 

l’expression (la masse sonore amorphe). Dans la perspective du linguiste danois, le signe 

linguistique représente la relation qui s’établit entre la forme du contenu et la forme de 

l’expression.  

Si pour Saussure le signe résulte de la réunion du signifiant avec le signifié, ou de la forme 

de l’expression avec la forme du contenu, pour la linguistique anglo-américaine, le signe est un 

modèle triadique. Rappelons le modèle de Peirce, suivi par ceux d’Ogden et Richards, de Rudolf 

Carnap, Ch. Morris, Th. Sebeok. Les composantes de ce modèle sont : le signifiant/representamen 

chez Peirce, le symbole chez Ogden et Richards, le signifié, (l’interprétant chez Peirce, la référence 

chez Ogden et Richards), et la réalité dénotée (le référent chez Ogden et Richards, l’objet chez 

Peirce). L’introduction de la notion de  référent augmente la sphère du signe et peut rendre compte 

de toute pratique sémiotique.  

Le signe peircien est une relation triadique dépendant de trois catégories : la primauté 

(Firstnesse), la secondéité (Secondness), la tertiairite, (Thirdness). Le signe est primaire quand il 

renvoie à lui-même, secondaire quand il renvoie à  l’objet et tertiaire quand il vise l’interprétant. 

La contribution de Perice a été fondamentale dans deux directions : il insiste sur le fait que la 

relation de signification est toujours une relation du representamen, de l’interprétant et de l’objet. 

L’interprétant est à son tour lui aussi un signe qui a un interprétant. Peirce reconnaît la diversité 

des signes et leur irréductibilité au mode de fonctionnement du signe linguistique. Si le signe 

iconique est marqué par une certaine ressemblance avec l’objet, le signe indiciel se trouve en 

relation de contiguïté avec l’objet et le signe symbolique est établi par des conventions de 

signification (meaning convention) ou par des habitudes. Le symbole pericien est entièrement de 

type scientifique, tandis que le symbole saussurien a des connotations traditionnelles, culturelles.  

3. Le Symbole dans la perspective psychanalytique 

Dans la conception psychanalytique le symbole a la fonction de rendre conscient, sous différentes 

formes, des contenus qui ne pourraient pas passer dans le registre conscient à cause de la censure. 

L’une des causes de la rupture entre Jung et Freud a été due, parmi d’autres, à la divergence 

concernant la conception sur le symbole.  

« Les contenus conscientes qui nous donnent une indication sur les niveaux inconscientes, 

sont incorrectement appelés symboles par Freud. Ils ne sont pas de vrais symboles […] car d’après 

sa théorie, ils jouent le rôle de signe ou symptômes de processus subliminaux. Le vrai symbole 

                                                           
8 Ibidem, p.181 
9 Hjelmslev, Prolégomènes à une théorie de la langue, Payot, Paris, 1968 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)
BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

231 
 

c’est tout à fait quelque chose d’autre, il doit être compris en tant qu’idée intuitive qui ne peut être 

formulée mieux que cela »10.  

Jung parle de l’existence de l’inconscient tout comme Freud parle de l’existence du 

subconscient. Tandis que Freud considère que le contenu de cet espace comprend tous les désirs 

refoulés, Jung affirme que ce monde est une partie aussi importante que réelle de la vie de 

l’individu, que celui du moi conscient. Les éléments qui peuplent cet univers sont des symboles. 

Pour Jung le symbole est plus que l’expression d’une sexualité refoulée ou d’un autre contenu très 

bien délimite.  

Jung met en relation la présence du symbole avec l’archétype, il conçoit le symbole en tant 

que l’énergie manifestée d’un archétype. Il représenterait les contenus conscients du psychisme à 

l’aide desquels se produit le processus de compensation, c'est-à-dire, de conscientisation de 

manière camouflée, car les contenus matrices sont restés dans inconscient, ne pouvant pas passer 

dans le conscient, à cause de la censure. Quand le symbole reste incompréhensible, il se transforme 

en névrose ou psychose, quand il est entièrement déchiffré, il devient allégorie, enfin quand son 

sens n’est pas exhaustivement compris, le symbole garde toute son attraction et vitalité. Si Freud 

croit que  la forme que le symbole revêt est la même pour tous les individus, Jung affirme qu’il est 

impossible d’établir un dictionnaire universel des symboles car chaque personne à sa 

symbolistique personnelle.  

 Le noyau ontologique du symbole dépend de son caractère irrécognoscible, de son opacité, 

de son refoulement en termes psychanalytiques. En fait, c’est le terme qui le rend différent du 

signe, qui est complètement transparent. C’est dans sa démarche d’apporter dans le registre 

conscient les structures inconscientes qu’apparaît son caractère unificateur. Le symbolisme 

implique le fait de trouver la meilleure formule pour désigner de manière pertinente et exacte ce 

qui doit être désigné. Ce qui est important à souligner dans la vision de Jung sur le symbole, porte 

sur deux concepts clés, c’est-à-dire l’inconscient collectif et l’archétype. L’inconscient collectif 

est non individuel et supra individuel. Cette observation est soutenue par le fait que les 

psychotiques reproduisent dans leurs délires les mêmes images et corrélations des textes anciens 

de  l’humanité, ce qui a déterminé Jung à conclure qu’il y avait une mémoire supra individuelle 

accessible à n’importe qui. Plus que cela, il ne s’agit pas des sens religieux exotériques, mais des 

informations ésotériques.  

Dans la  vision de Jung, le symbole a deux traits transitifs fondamentaux : tout d’abord le 

symbole révèle par l’intermédiaire de son corps sensible un sens caché, qui vient d’un au-delà, 

d’une zone interdite, inaccessible. Puis, il a la capacité de former des  « chaînes » toujours 

renouvelées.  Jung parle de la flexibilité du symbole, de sa capacité à s’adapter aux contextes. Il 

en établit trois fonctions : représentation, médiation, unification. Selon lui, le symbole est une 

invention inconsciente qui fournit une réponse à un problème conscient. Gilbert Durant, dans 

L’imagination symbolique11, se référant à l’analyse jungienne affirme que la fonction symbolique 

représente pour l’homme le lieu de passage, de réunion des contraires, le symbole étant en essence 

l’unificateur des contraires. 

4. Le signe symbolique religieux 

Le propre du symbole sacré est qu’il opère une ouverture vers le suprasensible. Son paradoxe est 

qu’il révèle et occulte à la fois. Son but est de suggérer, de renvoyer à  une dimension autrement 

inaccessible, de faire apparaître et traduire l’invisible dans le visible. Le symbole sacré est une 

manière de connaissance de la réalité transcendante. L’idée devient sensible pour celui qui a la 

                                                           
10 C.G.Jung, Opere complete, tome XIV, Editions Trei, Bucarest, p.105 (notre traduction) 
11 Gilbert Durand, L’Imagination symbolique, PUF, Paris, 1966 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)
BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

232 
 

capacité de la contempler, pour celui qui s’adonne à ce processus d’éveil. Eurigène croit que Dieu, 

conscient du fait qu’il est incompréhensible, se manifeste pour devenir accessible, ce qu’on appelle 

une théophanie. Les théophanies sont des manifestations de Dieu dans ce but de se rendre 

intellectuellement compréhensible aux humains. Pour Dieu, créer c’est révéler et se révéler.  

Toutes les créatures cachent la lumière divine, ainsi la création n’est qu’un processus 

d’illumination ayant pour objet de rendre sensible Dieu. Chaque chose est essentiellement un 

signe, un symbole par lequel Dieu devient accessible aux gens. L’homme a cette capacité de 

reconnaître la divinité dans les objets sensibles, à cause de la lumière qui en émane. Dans 

l’ouverture de la conscience qui se rappelle de quelque chose de sacrée s’établit la relation à la 

dimension transcendante. L’expérience religieuse est un rapport symbolique avec le transcendant, 

il s’agit d’une une herméneutique existentielle déterminée par le sacré.  

Dans l’Introduction générale à l’étude des doctrines hindoues, René Guénon fixe les 

caractéristiques du symbolisme qui pourraient être réduites à six : le symbolisé emploie des formes 

et des images en tant que signes des idées suprasensibles, il représente de manière figurée le savoir 

de la métaphysique ; il opère par des niveaux successifs et dynamiques, ce qui entraîne 

l’impossibilité d’arrêt sur un de ces niveaux : les symboles essentiels : la lune, le soleil, ne 

désignent pas les astres proprement dits, mais les principes universaux manifestés dans le monde 

sensible ; il fonctionne invariablement conformément à l’ordre hiérarchique, de haut en bas, ce qui 

fait que le symbole se trouve à un niveau inférieur au symbolisé. Au-delà de tout ce qui est 

symbolisable, le Principe reste non symbolisable et non exprimable. D’après Guénon, les réalités 

d’un plan supérieur sont reflétées dans un plan inférieur en devenant de cette manière des symboles 

à cause du rapport d’irréversibilité entre le Principe et la Manifestation. Le Principe se reflète de 

cette manière dans le monde sensible.  La cause de la dépendance de ce dernier est l’énergie 

première. La manifestation du monde sensible est conditionnée par la polarisation du Principe en 

deux termes complémentaires, l’essence et la substance, appelés par la tradition hindoue Purusa 

et Prakriti, qui restent en eux-mêmes non manifestés, mais produisent dans le champ de forces qui 

les séparent la manifestation intégrale. Ainsi le monde sensible est structuré par des paires 

complémentaires : homme-femme, positif-négatif, vie-mort, jour-nuit, soleil-lune, ciel-terre, 

vertical-horizontal. Ces couples complémentaires sont des signes dans le monde manifesté de la 

polarisation du Principe non manifesté qui ne peut être présent dans le plan matériel qu’en tant que 

symbole.  

La métaphysique traditionnelle porte sur l’inexprimable, mais les connaissances sur 

l’inexprimable ne peuvent que le suggérer à l’idée des images pertinentes qui serviront de supports 

pour la contemplation, ce qui implique le fait qu’une telle dynamique sera exprimée de manière 

symbolique.  Le symbolisme s’adapte aux propres de la nature humaine, qui a besoin d’un 

fondement sensible pour pouvoir accéder aux registres supérieurs. Un texte védique cité par 

Guénon explique le rôle du symbole et des formes symboliques extérieures : ces formes sont 

pareilles au cheval qui permet à l’homme de faire un voyage plus rapide et plus commode que s’il 

le faisait à pieds. Donc les symboles sont des médiateurs, et dans cette qualité de médiateurs, ils 

peuvent avoir plusieurs significations, parfois même opposées, compte tenu du niveau de 

signification où ils fonctionnent. Le symbolisme est inhérent à la pensée traditionnelle et c’est un 

des principaux trais qui le distingue de la pensée profane. Le symbolisme traduit un élément 

surhumain. Voilà l’élément qui distingue le symbolisme sacré des autres types de symbolisme 

analysés par la linguistique ou la philosophie. 

5. Le Signe symbolique selon Mircea Eliade 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)
BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

233 
 

La Transcendance, l’Absolu ne peut exister dans ce monde qu’en tant que hiérophanie ou 

cratophanie. Etymologiquement parlant, le sens du mot hiérophanie est de « manifestation du 

sacré ». Dans l’horizon spatio-temporel, la condition de manifestation du sacré est l’hiérophanie. 

Les manifestations de l’absolu peuvent s’incarner dans quelque chose de stable, dans une forme, 

ou bien, peuvent prendre l’apparence d’un pouvoir, d’une force indélébile. Par exemple dans 

l’orthodoxie les icônes sont premièrement hiérophantiques et secondairement kratophanies. La 

kratophanie ne peut pas se passer d’un minimum de forme, pour être saisissable. Rudolf Otto (Le 

Sacré) est attiré plutôt par l’aspect kratophanique du sacré, sans tout de même perdre de vue qu’il 

y a quelque chose de hiérophantique dans ces manifestations. C’est en raison de son désir de mettre 

en relief l’aspect numineux du sacré, « irrationnel » dans ce sens, en dehors des lois de la raison, 

difficile à comprendre pour l’homme. Tandis que M. Eliade fait l’option de focaliser davantage 

sur l’hiérophanie. Ses recherches visent plutôt l’hiérophanie, le symbole religieux, le mythe que le 

volet de la kratophanie, de la pensée magique ou du rituel. 

 Pour Eliade l’hiérophanie est inséparable de l’expérience religieuse. La structure de 

l’hiérophanie est la même avec celle de l’expérience religieuse. C’est dans elle que se réunit une 

réalité invisible, -  le ganz Andere12 de Rudolf Otto - avec un objet naturel : homme, roche, arbre, 

perle. Par l’irruption du sacré dans le monde, apparaît l’objet médiateur, dual, qui le manifeste et 

qui est l’hiérophanie. Cette entité opère des changements dans l’ordre de la rationalité signifiante. 

La forme de l’hiérophanie est le symbole. Nous avons vu, en rappelant l’étymologie du mot, que 

le symbole est simultanément un et deux, le symbole rend compte de l’existence des deux parties 

qui se cherchent afin de réaliser l’unité. Pour Mircea Eliade le rôle des symboles est de prolonger 

la dialectique de la hiérophanie (caractérisée par la dynamique manifestation – occultation). Ils 

révèlent une réalité sacrée qui ne pourrait pas être révélée autrement. 

Gilbert Durand, dans l’Imagination symbolique13 analyse ces qualités. En rapport avec le 

signe, le symbole est un signe non arbitraire. Quand il parle de l’arbitraire des signes, il n’invoque 

pas que  la relation entre signifiant et signifié, - relation à laquelle la linguistique structurale se 

limite- mais aussi celle entre le signe et son référent. Selon lui,  les signes  renvoient à une réalité 

signifiante qui, si elle n’est pas présente, au moins elle est présentifiable. Dans la catégorie des 

signes non arbitraires, la comparaison édificatrice intervient entre les allégoriques et les 

symboliques. Les signes allégoriques renvoient à une réalité difficile à présenter, réalité qu’ils 

doivent figurer au moins partiellement. Dans le cas des signes symboliques religieux, ce qu’on 

signifie, ne peut pas être présent dans le monde des formes. Le symbole porte plutôt à un sens qu’à 

un objet sensible. Si le signifiant est concrétisé au maximum : pierre, homme, plante, animal, le 

signifié, l’autre élément du symbole, reste invisible et indicible: Transcendant, âme, Principe. Le 

signifiant peut renvoyer à des réalités qui, dans le monde manifesté, sont en relation d’opposition : 

le feu peut être purificateur ou infernal. Entre le signifiant et le signifié, conclut Durand, le rapport 

est d’inadéquation.  

 Le secret de la forme symbolique de l’hiérophanie doit être cherché dans cette forme 

symbolique de l’hiérophanie. Hegel l’avait très bien saisi et l’avait attribué à une certaine forme 

d’art, l’art symbolique, et à une catégorie esthétique, le sublime. Cet art est caractérisé par une 

inadéquation de type symbolique- selon Hegel- entre contenu et forme. 

En rapport avec l’absolu, toute manifestation du sacré dans l’histoire reste inadéquate. Le 

symbole religieux est la seule relation possible de l’union du divin avec l’humain. Aucun autre 

signe ne garde simultanément la qualité de signe et l’ouverture maximale de la signification 

                                                           
12 Rudolf Otto, Le sacré, Payot, Paris, 1949 
13 Gilbert Durand, L’imagination symbolique, PUF, Paris, 1966 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)
BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

234 
 

globale. Il n’y a paradoxalement que le silence qui puisse manifester cette ouverture maximale de 

la signification totale. Le signe religieux rend compte des relations qui s’établissent entre le divin 

et le monde manifesté. Les dieux grecs se montrent dans des formes très proches de celles des 

humains, tandis que le Dieu judéo chrétien est transcendant, il est en dehors de l’espace et du 

temps. En tant que mystère, il est en dehors de toute connaissance positive. Mais dans la réalité de 

la rationalité signifiante, l’homme peut signifier ce qu’il ne peut connaître ou ce qui n’est pas 

signifiable de manière adéquate. Le symbole est  en même temps signe et réalité. Il est la réalité 

effective de ce qu’il symbolise, et en même temps le signe de cette réalité. Les symboles sacrés 

visent toujours un fragment de réalité qui appartient au sacré. 

5.1. Les fonctions du symbole selon Eliade 

Dans la vision éliadienne, le symbole se caractérise par un polysémantisme très riche, il peut 

exprimer simultanément des significations multiples. L’un des plus évidents traits du symbole 

archétypal réside dans sa densité sémantique, dans son potentiel sémantique qui est pratiquement 

inépuisable. C’est justement cette productivité sémantique qui le rend différent des autres types de 

signes, tout d’abord des signes scientifiques dont la principale vertu est justement le caractère 

univoque qui rend impossible toute ambiguïté. Au niveau du signe symbolique le signifié est plus 

fort que le signifiant, il a le pouvoir de développer plusieurs sens. Le symbole archétypal a cette 

capacité de multiplier ses sens et d’adjoindre de nouveaux. Il a la capacité de transcender la réalité 

factuelle et de renvoyer à une dimension numineuse. Malgré sa pléthore sémantique et son 

caractère ambivalent qui parfois met en jeu des éléments apparemment contradictoires, le symbole 

n’est jamais un amoncellement chaotique de significations. Les algorithmes de la lecture du 

symbole correspondent à une pensée spécifique, symbolique, et la découverte de ces règles de 

décodage forme l’objet de l’herméneutique. Tout signe linguistique peut devenir symbole. Des 

termes tels l’Eau, la Nuit, la Mer, le Feu, le Cercle, sont retrouvables dans un dictionnaire de 

symboles, mais avant, ils sont des unités linguistiques appartenant au lexique. La fonction 

symbolique de ces mots n’est donnée ni par leur corps phonétique, ni par leur référent. Ils 

acquièrent une fonction symbolique au moment où leur signification habituelle est redoublée par 

une information d’un autre type que celle référentielle, purement dénotative. Dans leur structure 

on distingue un niveau dénotatif-référentiel et un niveau connotatif. Le saut qualitatif dans le 

champ symbolique n’est pas une simple opération consistant à commuter le sens dénotatif en un 

sens connotatif.  

Le symbole religieux ne se fonde pas sur une connaissance rationnelle, il n’est pas l’effet 

d’une spéculation mentale, il représente un mode de présence dans le monde. Le symbole est à 

même de soutenir la suprême altérité de la coincidentia oppositorum. Eliade soutient que la 

capacité la plus importante du symbole est de pouvoir exprimer certaines situations paradoxales 

ou certains aspects de la réalité ultime, autrement insaisissables. Le symbole est à même 

d’exprimer autant l’idée que la réalité ultime, l’Absolu, il est saisissable seulement en tant que 

paradoxe et mystère par rapport à l’expérience immédiate, de même que le sentiment nostalgique 

de la Totalité originaire. Pour l’homme consciemment ou inconsciemment religieux, le symbole 

est un véhicule qui le fait s’installer dans un mode d’être complètement différent au mode profane : 

« L’homme religieux tend périodiquement vers l’archétype, vers les états « purs », d’où la tendance 

à retourner au moment premier, à répéter ce qui était au commencement. Tant qu’on n’a pas 

compris  la fonction « simplificatrice », créatrice d’archétypes, des retours, des répétitions, des 

reprises – on ne comprendra pas comment sont possibles l’expérience  religieuse et la continuité 

des formes divines, en un mot comment sont possibles l’histoire et la forme dans la religion.14»  

                                                           
14 Mircea Eliade, Fragment d’un Journal, tome I, Gallimard, Paris, 1973, p.26 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)
BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

235 
 

Le symbole religieux a valeur existentielle. Il fait toujours allusion à une réalité ou à une 

situation qui engage l’existence humaine. Il  rend possible la solidarité entre les structures 

cosmiques et les structures de la vie humaine en ouvrant l’homme vers les premières sans l’aliéner. 

Eliade, dans son Traité d’histoire des religions parle de la « porosité » des niveaux du réel15 (de 

même que dans  Images et symboles), ce terme définit l’ouverture de l’homme envers le cosmos. 

Son existence reçoit de la sorte une signification transhistorique.  

L’hiérophanie suppose un saut, un éclair du sacré dans le profane, ce qui marque l’essence 

de l’expérience religieuse, en tant que rupture de niveau. Le symbolisme est un hiérophanie de 

poche. Il rend solidaire l’homme avec le sacré dans le champ de la vie quotidienne. Relation qui 

opère l’ouverture de l’homme vers le transcendant. L’hiérophanie ne marque qu’un seul point de 

l’espace, relation qui se réalise du transcendant vers le manifesté.  

Les sémiologies structuralistes et les herméneutiques positives sont d’accord avec le fait 

que l’ensemble  symbolique est celui qui valorise et corrige les différentes significations des 

hiérophanies. La divergence apparaît avec la formulation du principe selon lequel l’ensemble 

signifiant symbolique opère. La sémiologie structuraliste soutient le principe de la différence, 

tandis que les herméneutiques positives de la philosophie et l’histoire des religions affirment le 

principe de l’analogie. : « ce qui est en haut, est aussi en bas et ce qui est en bas,  est aussi en 

haut ».  D’où les malentendus et les disputes. Car nous avons affaire à deux paradigmes différents, 

les instruments de travail des sémiologues structuralistes ne sont pas fonctionnels dans cette 

logique de l’analogie. Précisons que dans notre démarche c’est le symbole religieux qui nous 

intéresse. 

L’herméneutique symbolique d’Eliade est très pertinente pour interpréter les symbolismes 

religieux. Du point de vue méthodologique, elle s’appuie sur la ressemblance en tant qu’instrument 

adéquat à exprimer la cohérence et la systématicité des symbolismes sans que leur polysémie en 

soit affectée. En employant cette méthodologie, Eliade arrive aux archétypes, comparables avec 

ce que sont  les archétypes platoniciens et junguiens, en étant tout de même différents. Ils prennent 

les caractéristiques de l’archétype junguien dans ce sens qu’ils appartiennent au psychisme, mais 

ils sont en permanence aprioriques tels les archétypes platoniciens. Ces archétypes sont des 

modèles exemplaires que l’imagination reproduit et  réactualise sans cesse.  Il place l’archétype au 

cœur de la logique symbolique. C’est lui qui organise les symboles. Il constitue le noyau fort de 

tout symbolisme dont les significations peuvent être enrichies dans l’histoire par les événements, 

mais seulement dans le sens de son entéléchie signifiante. Eliade place les archétypes au niveau 

du transconscient. Mais, continue-t-il, ils fonctionnent très bien au niveau du psychisme par le 

travail de l’imaginaire. Un complexe symbolique, un symbolisme archétypal fonctionne autant au 

niveau de l’inconscient qu’au niveau du transconscient ou du conscient. Le symbole, tout comme 

la catégorie du sacré, se manifeste effectivement à tous les niveaux de la conscience totale : 

transconscient, inconscient et conscient.      

6.Conclusions 

Quand on parle du symbole, les représentants de la tradition et les représentants de la modernité 

n’envisagent pas le même référent, ils parlent des choses qui renvoient à de réalités sensiblement 

différentes. Les théories structuralistes du symbole sont le reflet d’une société scientiste, 

rationaliste qui réduit le symbole soit à la structure dyadique, soit à la structure triadique, compte 

tenu des différentes écoles de sémiotique, reniant et supprimant à bon escient le référent 

métaphysique, traité pour inexistant. Jean Borella, dans son ouvrage  La crise du symbolisme 

religieux,  montre que dans la conception de la tradition sur la nature du symbole, l’existence du 

                                                           
15 Mircea Eliade, Traité d’histoire des religions, Payot, Paris, 1949, p.415 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)
BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

236 
 

référent métaphysique est une condition sine qua non, et plus que cela, il souligne l’importance de 

sa présence, car le triangle sémantique des modernes, comprenant le signifié, le signifiant et le 

référent particulier, se trouve sous « la juridiction d’un quatrième, du référent métaphysique »16 

C’est ce dernier qui contient la structure triadique où elle trouve son principe d’unité.  Le référent 

métaphysique est en fait l’archétype et c’est en rapport avec celui-ci que le signifié, le signifiant 

et le référent particulier sont des manifestations sensibles. C’est par lui que le signe devient 

symbole. 

Il faut convenir que les définitions données au symbole dépendent des paradigmes 

linguistique, philosophique, gnostique etc. Mais il y a tout de même quelque chose de commun 

entre toutes ces définitions : tout symbole est un signe ou un objet qui représente autre chose que 

sa propre substance physique. De la linguistique aux mathématiques, de l’art à la religion, le 

symbole couvre une réalité qui est la même en vertu d’une qualité primordiale : la capacité de 

substituer. Le fait que pour nous, le symbole n’est pas exclusivement religieux, est un signe de la 

sécularisation. Le symbole a subi dernièrement un processus d’érosion continue en faveur du signe. 

L’expérience religieuse considère le monde entier comme peuplé de signes, qui en raison de la 

réalité du sacré, sont en même temps des forces.  

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Alleau, René,  De la nature des symboles, Flammarion, Paris, 1958 

Alleau, René,  La science des symboles, Payot, Paris, 1976, 

Alleman, Beda, Le symbole, Fayanrd, Paris, 1959, 

Baudrillard, Jean, L’échange symbolique et la mort, Gallimard, Paris, 1976 

Borella, Jean,  Le mystère du signe, Paris, Editions Maisonneuve&Larose, 1989 

 Borella, Jean,  La crise du symbolisme religieux, l’Âge d’Homme, Lausanne, 1990 

Danielou, Jean, Les symboles chretiens primitifs, Gallimard, Paris, 1961 

Diel Paul, Le symbolisme dans la Bible, Payot, Paris, 1976, 

 Durand,  Gilbert, L’Imagination symbolique, PUF, Paris, 1966 

Eco, Umberto, Le signe, Le Livre de Poche, Paris, 1989 

Eliade, Traité d’histoire des religions, Payot, Paris, 1949 

Eliade, Mircea,  Images et symboles, Gallimard, Paris, 1952, (renouvelé, en 1980) 

Eliade, Mircea, Le sacré et le profane, Gallimard, Paris, 1965 

Eliade, Mircea, Fragment d’un Journal, tome I, Gallimard, Paris, 1973, 

Guenon, René, Symboles fondamentaux de la science sacrée, Gallimard, Paris, 1962 

Jung, Carl, Gustav, Métamorphoses de l’âme et ses symboles, Georg, Genève, 1953 

Jung, Carl, Gustav, Opere complete, tome XIV, Editions Trei, Bucarest, 2005 

Hjelmslev, Prolégomènes à une théorie de la langue, Payot, Paris, 1968 

Otto, Rudolf, Le sacré, Payot, Paris, 1949 

 de Saussure, Ferdinand, Cours de linguistique générale, Payot, Paris, 1974 

Todorov, Tzvetan, Théories du symbole, Seuil, Paris, 1977 

Todorov, Tzvetan, Symbolisme et interprétation, Seuil, Paris, 1978

                                                           
16 Jean Borella, La crise du symbolisme religieux,  l’Âge d’Homme, Lausanne, 1990 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)
BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

