AUTOUR DU CONCEPT DE SYMBOLE

Daniela Mirea

Senior Lecturer, PhD., Military Technical Academy

Abstract: Our article aims to make an analysis of the symbolic sign concept as it was understood and
defined by different paradigms of thinking: religious, philosophical, psychoanalytic, linguistic. The
representatives of tradition and modernity do not have in mind the same referent when talking about the
symbol. The structuralist theories of the symbol are the reflex of a scientist society, they reduce the symbol
either to a dyadic structure or to a triadic structure according to different schools of semiotics, knowingly
denying the metaphysical referent. In the conception of tradition, the existence of the metaphysical referent
is a sine qua non condition. We are dealing with two different paradigms of thinking; the working tools of
structuralist semiologists are not functional in the logic of analogy. Our article insists on the dynamics and
specificity of the religious sign.

Keywords: symbolic sign, linguistics, psychoanalysis, symbolic religious sign, Mircea Eliade

1. Introduction. Bréve histoire du concept de symbole

Tout au long du temps, ce qu’on appelle aujourd’hui symbole a connu de différentes
significations. L’étymologie du mot symbole nous renvoie au grec symbolon, formé a partir du
mot base sym-ballein dont on a dérivé aussi symbolaion et symbole. En effet le faisceau sémantique
du mot base de dérivation est tres riche, d’ou la difficulté d’établir fermement 1’étymologie du mot
symbole. Dans son ouvrage La science des symboles, René Alleau s’est longuement arrété sur la
multitude des sens qu’il revét : il évoque tout d’abord le sens topologique de symbola ayant la
signification « des eaux ou elles se réunissent, ou elles se jettent ensemble ». Un autre sens constaté
par Alleau fait partie de la terminologie technique de navigation « la partie centrale de la vergue
faite des deux moitiés qui une fois réunies, (Sumballein) se superposent en haut du mat et sont
alors reliées par des courroies »* . L’élément sémantique commun qui se retrouve dans les deux
cas cités ci-dessus est que le mot évoque une dynamique qui rassemble, qui réunit deux éléments
qui étaient séparés auparavant. René Alleau continue son analyse en décelant un glissement de
sens dans le domaine juridique. La, le méme mot a évolué vers le sens de contrat, sumbolaion.
L’idée de « rassembler » de « réunir » reste toujours présente car 1’acte ne devenait actif que par
la réunion des membres du jury qui avaient I’habilitation de ’homologuer.

Jean Borella insiste sur le sens de signe de reconnaissance en invoquant qu’en Gréce
antique on considérait comme symbole tout objet en terre ou en métal que deux personnes
rompaient en deux, chacun d’elles gardant une partie, signe de reconnaissance de 1’autre et en
méme temps signe de la relation établie entre eux?. Ces deux morceaux symétriques étaient
partagés soit par un pelerin et son hote, soit entre le créditeur et son débiteur, soit entre deux

1 René Alleau. La science des symboles, Payot, Paris, 1976, p.32
2Jean Borella Le mystére du signe, Paris, Editions Maisonneuve&Larose, 1989, p.18

228

BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)



personnes qui se séparaient pour plus longtemps. Le verbe a été utilisé aussi dans le contexte des
relations grecques d’hospitalité. Les obligations et les priviléges qui résultaient de la réciprocité
de I’hospitalité se transmettaient d’une génération a I’autre. C’est en raison de ce genre de relation
que ces objets signifiants sont apparus. 1l faut souligner aussi le fait que chez les Grecs anciens,
Hermés était appelé aussi Symbolos. C’était Apollon qui avait investi Hermes, ce dieu médiateur
entre le monde divin et le monde des mortels, de ce surnom. En méme temps, le dieu était le lien
entre le monde des vivants et le monde des morts. Dans Le mystere du signe, Jean Borella signale
que dans son Banquet, Platon fait un usage métaphysique et mystique du mot symbolon : « Chacun
de nous est donc un symbole d’homme (anthropou symbolon) étant donné que nous sommes
coupés a la fagon des limaces : d’un étre, il en vient deux. C’est pourquoi chacun cherche toujours
son propre symbole »3. Il attire ’attention de 1’usage symbolique que Platon fait au mot «
symbolon », qui avait aussi cette signification : « une chose composée de deux ».

Jean Borella parle également d’une composante occulte qui s’est ultérieurement ajoutée au
sémantisme du mot. Il rappelle la définition donnée par H. de Lubac, insistant sur la dimension
gnostique, ésotérique que le signe symbolique a connue & un moment donné « objet matériel ou
formule, auquel devaient se reconnaitre les initiés »*.

2. La conception linguistique sur le signe

La définition que Saussure a donnée au signe a mis les fondements de ce qu’on appelle
communément sémiologie, a partir du XXeme siccle. « On peut concevoir une science qui étudiera
la vie des signes [...] nous la nommerons sémiologie (du grec semeion, « signe »). Elle nous
apprendrait en quoi consistent les signes, quelles lois les régissent »°. Saussure a donné une
définition qui implique la relation arbitraire de signification entre deux éléments, le signifiant- le
corps « physique » du signe, et le signifié¢, I’'image auquel renvoie le signifiant. Dans son Cours de
linguistique générale, il affirme que le signe ne réunit pas une chose et un nom, mais un concept
et une image acoustique. Par cette définition, Saussure dépasse les fronticres de la linguistique
générale, car il y inclut tous les signes participant a la communication, les rituels, les coutumes,
les formes de politesse, la mode, I’alphabéte des sourds-muets etc. La thése saussurienne est que
« la langue est un systeme de signes exprimant des idées». L’identité de chaque élément compris
dans ce systeme est donnée par la différence des autres. Dans ce réseau que la langue forme, les
unités linguistiques ne peuvent pas exister indépendamment du systéme, la langue en tant que
systétme ne connait que son propre ordre, idée soutenue par la métaphore du jeu d’échecs : une
partie d’échecs est la réalisation artificielle de ce que la langue présente de maniére naturelle : la
valeur des piéces dépend de leur position sur I’échiquier, tout comme, dans la langue, la valeur de
chaque terme dépend de I’opposition avec les autres unités linguistiques. Chaque déplacement vise
un seul élément mais sa nouvelle position peut révolutionner I’ensemble de la partie en influengant
des piéces apparemment passives®. La valeur et I’identité d’un mot dépend entiérement du systéme
dont fait partie le mot, elle est « négative et différentielle » Dans la perspective saussurienne, la
sémiologie rend compte des relations qui s’établissent entre le signifié et le signifiant, le signe
linguistique réunissant un concept et une image acoustique dans une association arbitraire. En
échange, le symbole, selon I’opinion de Saussure, suppose 1’existence d’une relation basée sur

3 Jean Borella, Le mystére du signe, Editions Maisonneuve&Larose, Paris, 1989, p.20
4 Ibidem, p.19

5 Ferdinand de Saussure, Cours de linguistique générale, Payot, Paris, 1974, p.33

6 lhidem, pp.125-126

7 Ibidem

229

BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)



«un rudiment de liaison naturelle entre signifiant et signifié »®, c’est en raison de cela que la
balance peut étre le symbole de la justice et pas un autre élément, un chariot par exemple.

Hjelmslev, dans son ouvrage Prolégoménes a une théorie de la langue, reprend la
distinction saussurienne entre forme et substance pour la développer dans le cadre de la
glossématique, afin de servir a la description et a la prédiction de chaque texte ¢laboré dans toute
langue®. Chaque actualisation est un processus qui peut étre décomposé dans un nombre limité
d’¢léments qui sont constamment utilisés dans différentes combinaisons. Il va postuler I’existence
des deux catégories de substances : au niveau du signifié, il y a la substance de la réalité
extralinguistique, au niveau du signifiant, il y a la substance de la masse sonore. La langue structure
la substance dans une forme : au niveau du signifié, elle organise les significations et les valeurs,
au niveau du signifiant, elle assure le systéme sonore spécifique a telle langue. Finalement, nous
avons affaire a quatre niveaux : la substance du contenu (la réalité continue, qui n’est pas structurée
par le langage), la forme du contenu (qui se superpose approximativement au signifié¢ saussurien),
la forme de I’expression (correspondant au signifiant saussurien) et enfin la substance de
I’expression (la masse sonore amorphe). Dans la perspective du linguiste danois, le signe
linguistique représente la relation qui s’établit entre la forme du contenu et la forme de
I’expression.

Si pour Saussure le signe résulte de la réunion du signifiant avec le signifié, ou de la forme
de I’expression avec la forme du contenu, pour la linguistique anglo-américaine, le signe est un
modele triadique. Rappelons le modele de Peirce, suivi par ceux d’Ogden et Richards, de Rudolf
Carnap, Ch. Morris, Th. Sebeok. Les composantes de ce mode¢le sont : le signifiant/representamen
chez Peirce, le symbole chez Ogden et Richards, le signifié, (I’interprétant chez Peirce, la référence
chez Ogden et Richards), et la réalit¢ dénotée (le référent chez Ogden et Richards, 1’objet chez
Peirce). L’introduction de la notion de référent augmente la sphére du signe et peut rendre compte
de toute pratique sémiotique.

Le signe peircien est une relation triadique dépendant de trois catégories : la primauté
(Firstnesse), la secondéité (Secondness), la tertiairite, (Thirdness). Le signe est primaire quand il
renvoie a lui-méme, secondaire quand il renvoie a 1’objet et tertiaire quand il vise I’interprétant.
La contribution de Perice a été fondamentale dans deux directions : il insiste sur le fait que la
relation de signification est toujours une relation du representamen, de I’interprétant et de 1’objet.
L’interprétant est a son tour lui aussi un signe qui a un interprétant. Peirce reconnait la diversité
des signes et leur irréductibilité au mode de fonctionnement du signe linguistique. Si le signe
iconique est marqué par une certaine ressemblance avec I’objet, le signe indiciel se trouve en
relation de contiguité avec 1’objet et le signe symbolique est établi par des conventions de
signification (meaning convention) ou par des habitudes. Le symbole pericien est entiérement de
type scientifique, tandis que le symbole saussurien a des connotations traditionnelles, culturelles.
3. Le Symbole dans la perspective psychanalytique
Dans la conception psychanalytique le symbole a la fonction de rendre conscient, sous différentes
formes, des contenus qui ne pourraient pas passer dans le registre conscient a cause de la censure.
L’une des causes de la rupture entre Jung et Freud a été due, parmi d’autres, a la divergence
concernant la conception sur le symbole.

« Les contenus conscientes qui nous donnent une indication sur les niveaux inconscientes,
sont incorrectement appelés symboles par Freud. Ils ne sont pas de vrais symboles [...] car d’apres
sa théorie, ils jouent le role de signe ou symptomes de processus subliminaux. Le vrai symbole

8 Ibidem, p.181
9 Hjelmslev, Prolégoménes a une théorie de la langue, Payot, Paris, 1968

230

BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)



c’est tout a fait quelque chose d’autre, il doit étre compris en tant qu’idée intuitive qui ne peut étre
formulée mieux que cela »°.

Jung parle de I’existence de I’inconscient tout comme Freud parle de 1’existence du
subconscient. Tandis que Freud considére que le contenu de cet espace comprend tous les désirs
refoulés, Jung affirme que ce monde est une partie aussi importante que réelle de la vie de
I’individu, que celui du moi conscient. Les éléments qui peuplent cet univers sont des symboles.
Pour Jung le symbole est plus que I’expression d’une sexualité refoulée ou d’un autre contenu tres
bien délimite.

Jung met en relation la présence du symbole avec 1’archétype, il congoit le symbole en tant
que I’énergie manifestée d’un archétype. Il représenterait les contenus conscients du psychisme a
I’aide desquels se produit le processus de compensation, c'est-a-dire, de conscientisation de
manicre camouflée, car les contenus matrices sont restés dans inconscient, ne pouvant pas passer
dans le conscient, a cause de la censure. Quand le symbole reste incompréhensible, il se transforme
en névrose ou psychose, quand il est entie¢rement déchiffré, il devient allégorie, enfin quand son
sens n’est pas exhaustivement compris, le symbole garde toute son attraction et vitalité. Si Freud
croit que la forme que le symbole revét est la méme pour tous les individus, Jung affirme qu’il est
impossible d’établir un dictionnaire universel des symboles car chaque personne a sa
symbolistique personnelle.

Le noyau ontologique du symbole dépend de son caractere irrécognoscible, de son opacité,
de son refoulement en termes psychanalytiques. En fait, c’est le terme qui le rend différent du
signe, qui est complétement transparent. C’est dans sa démarche d’apporter dans le registre
conscient les structures inconscientes qu’apparait son caractére unificateur. Le symbolisme
implique le fait de trouver la meilleure formule pour désigner de maniére pertinente et exacte ce
qui doit étre désigné. Ce qui est important a souligner dans la vision de Jung sur le symbole, porte
sur deux concepts clés, c’est-a-dire I’inconscient collectif et I’archétype. L’inconscient collectif
est non individuel et supra individuel. Cette observation est soutenue par le fait que les
psychotiques reproduisent dans leurs délires les mémes images et corrélations des textes anciens
de I’humanité, ce qui a déterminé Jung a conclure qu’il y avait une mémoire supra individuelle
accessible a n’importe qui. Plus que cela, il ne s’agit pas des sens religieux exotériques, mais des
informations ésotériques.

Dans la vision de Jung, le symbole a deux traits transitifs fondamentaux : tout d’abord le
symbole révele par I’intermédiaire de son corps sensible un sens caché, qui vient d’un au-dela,
d’une zone interdite, inaccessible. Puis, il a la capacité de former des « chaines » toujours
renouvelées. Jung parle de la flexibilité du symbole, de sa capacité a s’adapter aux contextes. Il
en établit trois fonctions : représentation, médiation, unification. Selon lui, le symbole est une
invention inconsciente qui fournit une réponse a un probléme conscient. Gilbert Durant, dans
L’imagination symbolique'®, se référant a I’analyse jungienne affirme que la fonction symbolique
représente pour I’homme le lieu de passage, de réunion des contraires, le symbole étant en essence
I’unificateur des contraires.

4. Le signe symbolique religieux

Le propre du symbole sacré est qu’il opere une ouverture vers le suprasensible. Son paradoxe est
qu’il révele et occulte a la fois. Son but est de suggérer, de renvoyer a une dimension autrement
inaccessible, de faire apparaitre et traduire ’invisible dans le visible. Le symbole sacré est une
maniere de connaissance de la réalité transcendante. L’idée devient sensible pour celui qui a la

10 C.G.Jung, Opere complete, tome XIV, Editions Trei, Bucarest, p.105 (notre traduction)
11 Gilbert Durand, L 'Imagination symbolique, PUF, Paris, 1966

231

BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)



capacité de la contempler, pour celui qui s’adonne a ce processus d’éveil. Eurigéne croit que Dieu,
conscient du fait qu’il est incompréhensible, se manifeste pour devenir accessible, ce qu’on appelle
une théophanie. Les théophanies sont des manifestations de Dieu dans ce but de se rendre
intellectuellement compréhensible aux humains. Pour Dieu, créer c’est révéler et se révéler.
Toutes les créatures cachent la lumiére divine, ainsi la création n’est qu’un processus
d’illumination ayant pour objet de rendre sensible Dieu. Chaque chose est essentiellement un
signe, un symbole par lequel Dieu devient accessible aux gens. L’homme a cette capacité de
reconnaitre la divinité dans les objets sensibles, a cause de la lumiére qui en émane. Dans
I’ouverture de la conscience qui se rappelle de quelque chose de sacrée s’établit la relation a la
dimension transcendante. L’expérience religieuse est un rapport symbolique avec le transcendant,
il s’agit d’une une herméneutique existentielle déterminée par le sacré.

Dans I’Introduction générale a [’étude des doctrines hindoues, René Guénon fixe les
caractéristiques du symbolisme qui pourraient étre réduites a six : le symbolisé emploie des formes
et des images en tant que signes des idées suprasensibles, il représente de manicre figurée le savoir
de la métaphysique ; il opére par des niveaux successifs et dynamiques, ce qui entraine
I’impossibilité d’arrét sur un de ces niveaux : les symboles essentiels : la lune, le soleil, ne
désignent pas les astres proprement dits, mais les principes universaux manifestés dans le monde
sensible ; il fonctionne invariablement conformément a 1’ordre hiérarchique, de haut en bas, ce qui
fait que le symbole se trouve a un niveau inférieur au symbolisé. Au-dela de tout ce qui est
symbolisable, le Principe reste non symbolisable et non exprimable. D’aprés Guénon, les réalités
d’un plan supérieur sont reflétées dans un plan inférieur en devenant de cette maniere des symboles
a cause du rapport d’irréversibilité entre le Principe et la Manifestation. Le Principe se refléte de
cette maniere dans le monde sensible. La cause de la dépendance de ce dernier est I’énergie
premiére. La manifestation du monde sensible est conditionnée par la polarisation du Principe en
deux termes complémentaires, I’essence et la substance, appelés par la tradition hindoue Purusa
et Prakriti, qui restent en eux-mémes non manifestés, mais produisent dans le champ de forces qui
les séparent la manifestation intégrale. Ainsi le monde sensible est structuré par des paires
complémentaires : homme-femme, positif-négatif, vie-mort, jour-nuit, soleil-lune, ciel-terre,
vertical-horizontal. Ces couples complémentaires sont des signes dans le monde manifesté de la
polarisation du Principe non manifesté qui ne peut étre présent dans le plan matériel qu’en tant que
symbole.

La métaphysique traditionnelle porte sur I’inexprimable, mais les connaissances sur
I’inexprimable ne peuvent que le suggérer a 1I’idée des images pertinentes qui serviront de supports
pour la contemplation, ce qui implique le fait qu’une telle dynamique sera exprimée de manicre
symbolique. Le symbolisme s’adapte aux propres de la nature humaine, qui a besoin d’un
fondement sensible pour pouvoir accéder aux registres supérieurs. Un texte védique cité par
Guénon explique le role du symbole et des formes symboliques extérieures : ces formes sont
pareilles au cheval qui permet a I’homme de faire un voyage plus rapide et plus commode que s’il
le faisait a pieds. Donc les symboles sont des médiateurs, et dans cette qualité de médiateurs, ils
peuvent avoir plusieurs significations, parfois méme opposées, compte tenu du niveau de
signification ou ils fonctionnent. Le symbolisme est inhérent a la pensée traditionnelle et c’est un
des principaux trais qui le distingue de la pensée profane. Le symbolisme traduit un élément
surhumain. Voila I’élément qui distingue le symbolisme sacré des autres types de symbolisme
analysés par la linguistique ou la philosophie.

5. Le Signe symbolique selon Mircea Eliade

232

BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)



La Transcendance, 1’ Absolu ne peut exister dans ce monde qu’en tant que hiérophanie ou
cratophanie. Etymologiquement parlant, le sens du mot hiérophanie est de « manifestation du
sacré ». Dans 1’horizon spatio-temporel, la condition de manifestation du sacré est I’hiérophanie.
Les manifestations de 1’absolu peuvent s’incarner dans quelque chose de stable, dans une forme,
ou bien, peuvent prendre I’apparence d’un pouvoir, d’une force indélébile. Par exemple dans
I’orthodoxie les icones sont premierement hiérophantiques et secondairement kratophanies. La
kratophanie ne peut pas se passer d’un minimum de forme, pour étre saisissable. Rudolf Otto (Le
Sacreé) est attiré plutdt par I’aspect kratophanique du sacré, sans tout de méme perdre de vue qu’il
y a quelque chose de hiérophantique dans ces manifestations. C’est en raison de son désir de mettre
en relief I’aspect numineux du sacré, « irrationnel » dans ce sens, en dehors des lois de la raison,
difficile a comprendre pour I’homme. Tandis que M. Eliade fait I’option de focaliser davantage
sur I’hiérophanie. Ses recherches visent plutot 1’hiérophanie, le symbole religieux, le mythe que le
volet de la kratophanie, de la pensée magique ou du rituel.

Pour Eliade I’hiérophanie est inséparable de 1’expérience religieuse. La structure de
I’hiérophanie est la méme avec celle de I’expérience religieuse. C’est dans elle que se réunit une
réalité invisible, - le ganz Andere!? de Rudolf Otto - avec un objet naturel : homme, roche, arbre,
perle. Par ’irruption du sacré dans le monde, apparait I’objet médiateur, dual, qui le manifeste et
qui est I’hiérophanie. Cette entité opére des changements dans 1’ordre de la rationalité signifiante.
La forme de I’hiérophanie est le symbole. Nous avons vu, en rappelant I’étymologie du mot, que
le symbole est simultanément un et deux, le symbole rend compte de I’existence des deux parties
qui se cherchent afin de réaliser I’unité. Pour Mircea Eliade le role des symboles est de prolonger
la dialectique de la hiérophanie (caractérisée par la dynamique manifestation — occultation). Ils
révelent une réalité sacrée qui ne pourrait pas étre révélée autrement.

Gilbert Durand, dans 1’Imagination symbolique®® analyse ces qualités. En rapport avec le
signe, le symbole est un signe non arbitraire. Quand il parle de I’arbitraire des signes, il n’invoque
pas que la relation entre signifiant et signifié, - relation a laquelle la linguistique structurale se
limite- mais aussi celle entre le signe et son référent. Selon lui, les signes renvoient a une réalité
signifiante qui, si elle n’est pas présente, au moins elle est présentifiable. Dans la catégorie des
signes non arbitraires, la comparaison édificatrice intervient entre les allégoriques et les
symboliques. Les signes allégoriques renvoient a une réalité difficile a présenter, réalité qu’ils
doivent figurer au moins partiellement. Dans le cas des signes symboliques religieux, ce qu’on
signifie, ne peut pas étre présent dans le monde des formes. Le symbole porte plutdt a un sens qu’a
un objet sensible. Si le signifiant est concrétisé au maximum : pierre, homme, plante, animal, le
signifié, I’autre élément du symbole, reste invisible et indicible: Transcendant, ame, Principe. Le
signifiant peut renvoyer a des réalités qui, dans le monde manifesté, sont en relation d’opposition :
le feu peut étre purificateur ou infernal. Entre le signifiant et le signifié, conclut Durand, le rapport
est d’inadéquation.

Le secret de la forme symbolique de I’hiérophanie doit étre cherché dans cette forme
symbolique de I’hiérophanie. Hegel 1’avait trés bien saisi et I’avait attribu¢ a une certaine forme
d’art, I’art symbolique, et a une catégorie esthétique, le sublime. Cet art est caractérisé par une
inadéquation de type symbolique- selon Hegel- entre contenu et forme.

En rapport avec 1’absolu, toute manifestation du sacré dans I’histoire reste inadéquate. Le
symbole religieux est la seule relation possible de I’union du divin avec I’humain. Aucun autre
signe ne garde simultanément la qualité de signe et I’ouverture maximale de la signification

12 Rudolf Otto, Le sacré, Payot, Paris, 1949
13 Gilbert Durand, L 'imagination symbolique, PUF, Paris, 1966

233

BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)



globale. Il n’y a paradoxalement que le silence qui puisse manifester cette ouverture maximale de
la signification totale. Le signe religieux rend compte des relations qui s’établissent entre le divin
et le monde manifesté. Les dieux grecs se montrent dans des formes trés proches de celles des
humains, tandis que le Dieu judéo chrétien est transcendant, il est en dehors de 1’espace et du
temps. En tant que mystere, il est en dehors de toute connaissance positive. Mais dans la réalité de
la rationalité signifiante, I’homme peut signifier ce qu’il ne peut connaitre ou ce qui n’est pas
signifiable de maniére adéquate. Le symbole est en méme temps signe et réalité. Il est la réalité
effective de ce qu’il symbolise, et en méme temps le signe de cette réalité. Les symboles sacrés
visent toujours un fragment de réalité qui appartient au sacré.
5.1. Les fonctions du symbole selon Eliade
Dans la vision ¢liadienne, le symbole se caractérise par un polysémantisme trés riche, il peut
exprimer simultanément des significations multiples. L’un des plus évidents traits du symbole
archétypal réside dans sa densité sémantique, dans son potentiel sémantique qui est pratiquement
inépuisable. C’est justement cette productivité sémantique qui le rend différent des autres types de
signes, tout d’abord des signes scientifiques dont la principale vertu est justement le caractere
univoque qui rend impossible toute ambiguité. Au niveau du signe symbolique le signifié est plus
fort que le signifiant, il a le pouvoir de développer plusieurs sens. Le symbole archétypal a cette
capacité de multiplier ses sens et d’adjoindre de nouveaux. Il a la capacité de transcender la réalité
factuelle et de renvoyer a une dimension numineuse. Malgré sa pléthore sémantique et son
caractére ambivalent qui parfois met en jeu des éléments apparemment contradictoires, le symbole
n’est jamais un amoncellement chaotique de significations. Les algorithmes de la lecture du
symbole correspondent a une pensée spécifique, symbolique, et la découverte de ces regles de
décodage forme 1’objet de I’herméneutique. Tout signe linguistique peut devenir symbole. Des
termes tels ’Eau, la Nuit, la Mer, le Feu, le Cercle, sont retrouvables dans un dictionnaire de
symboles, mais avant, ils sont des unités linguistiques appartenant au lexique. La fonction
symbolique de ces mots n’est donnée ni par leur corps phonétique, ni par leur référent. Ils
acquicrent une fonction symbolique au moment ou leur signification habituelle est redoublée par
une information d’un autre type que celle référentielle, purement dénotative. Dans leur structure
on distingue un niveau dénotatif-référentiel et un niveau connotatif. Le saut qualitatif dans le
champ symbolique n’est pas une simple opération consistant a commuter le sens dénotatif en un
sens connotatif.

Le symbole religieux ne se fonde pas sur une connaissance rationnelle, il n’est pas 1’effet
d’une spéculation mentale, il représente un mode de présence dans le monde. Le symbole est a
méme de soutenir la supréme altérité de la coincidentia oppositorum. Eliade soutient que la
capacité la plus importante du symbole est de pouvoir exprimer certaines situations paradoxales
ou certains aspects de la réalité ultime, autrement insaisissables. Le symbole est a méme
d’exprimer autant I’idée que la réalité ultime, I’ Absolu, il est saisissable seulement en tant que
paradoxe et mystére par rapport a I’expérience immédiate, de méme que le sentiment nostalgique
de la Totalité originaire. Pour I’homme consciemment ou inconsciemment religieux, le symbole
est un véhicule qui le fait s’installer dans un mode d’étre complétement différent au mode profane :
« L’homme religieux tend périodiquement vers 1’archétype, vers les états « purs », d’ou la tendance
a retourner au moment premier, a répéter ce qui €tait au commencement. Tant qu’on n’a pas
compris la fonction « simplificatrice », créatrice d’archétypes, des retours, des répétitions, des
reprises — on ne comprendra pas comment sont possibles ’expérience religieuse et la continuité
des formes divines, en un mot comment sont possibles ’histoire et la forme dans la religion.*»

14 Mircea Eliade, Fragment d'un Journal, tome 1, Gallimard, Paris, 1973, p.26

234

BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)



Le symbole religieux a valeur existentielle. Il fait toujours allusion a une réalité ou a une
situation qui engage I’existence humaine. 11 rend possible la solidarit¢ entre les structures
cosmiques et les structures de la vie humaine en ouvrant I’homme vers les premiéres sans 1’aliéner.
Eliade, dans son Traité d’histoire des religions parle de la « porosité » des niveaux du réel™® (de
méme que dans Images et symboles), ce terme définit 1I’ouverture de ’homme envers le cosmos.
Son existence regoit de la sorte une signification transhistorique.

L’hiérophanie suppose un saut, un éclair du sacré dans le profane, ce qui marque I’essence
de I’expérience religieuse, en tant que rupture de niveau. Le symbolisme est un hiérophanie de
poche. Il rend solidaire I’homme avec le sacré dans le champ de la vie quotidienne. Relation qui
opere I’ouverture de I’homme vers le transcendant. L hiérophanie ne marque qu’un seul point de
I’espace, relation qui se réalise du transcendant vers le manifesté.

Les sémiologies structuralistes et les herméneutiques positives sont d’accord avec le fait
que ’ensemble symbolique est celui qui valorise et corrige les différentes significations des
hiérophanies. La divergence apparait avec la formulation du principe selon lequel 1’ensemble
signifiant symbolique opére. La sémiologie structuraliste soutient le principe de la différence,
tandis que les herméneutiques positives de la philosophie et 1’histoire des religions affirment le
principe de 1’analogie. : « ce qui est en haut, est aussi en bas et ce qui est en bas, est aussi en
haut ». D’ou les malentendus et les disputes. Car nous avons affaire a deux paradigmes différents,
les instruments de travail des sémiologues structuralistes ne sont pas fonctionnels dans cette
logique de I’analogie. Précisons que dans notre démarche c’est le symbole religieux qui nous
intéresse.

L’herméneutique symbolique d’Eliade est trés pertinente pour interpréter les symbolismes
religieux. Du point de vue méthodologique, elle s’appuie sur la ressemblance en tant qu’instrument
adéquat a exprimer la cohérence et la systématicité des symbolismes sans que leur polysémie en
soit affectée. En employant cette méthodologie, Eliade arrive aux archétypes, comparables avec
ce que sont les archétypes platoniciens et junguiens, en étant tout de méme différents. Ils prennent
les caractéristiques de 1’archétype junguien dans ce sens qu’ils appartiennent au psychisme, mais
ils sont en permanence aprioriques tels les archétypes platoniciens. Ces archétypes sont des
modeles exemplaires que I’imagination reproduit et réactualise sans cesse. Il place I’archétype au
ceeur de la logique symbolique. C’est lui qui organise les symboles. Il constitue le noyau fort de
tout symbolisme dont les significations peuvent étre enrichies dans I’histoire par les événements,
mais seulement dans le sens de son entéléchie signifiante. Eliade place les archétypes au niveau
du transconscient. Mais, continue-t-il, ils fonctionnent trés bien au niveau du psychisme par le
travail de I’imaginaire. Un complexe symbolique, un symbolisme archétypal fonctionne autant au
niveau de I’inconscient qu’au niveau du transconscient ou du conscient. Le symbole, tout comme
la catégorie du sacré, se manifeste effectivement a tous les niveaux de la conscience totale :
transconscient, inconscient et conscient.
6.Conclusions
Quand on parle du symbole, les représentants de la tradition et les représentants de la modernité
n’envisagent pas le méme référent, ils parlent des choses qui renvoient a de réalités sensiblement
différentes. Les théories structuralistes du symbole sont le reflet d’une société scientiste,
rationaliste qui réduit le symbole soit a la structure dyadique, soit a la structure triadique, compte
tenu des différentes écoles de sémiotique, reniant et supprimant a bon escient le référent
métaphysique, traité pour inexistant. Jean Borella, dans son ouvrage La crise du symbolisme
religieux, montre que dans la conception de la tradition sur la nature du symbole, I’existence du

15 Mircea Eliade, Traité d’histoire des religions, Payot, Paris, 1949, p.415

235

BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)



référent métaphysique est une condition sine qua non, et plus que cela, il souligne 1I’importance de
sa présence, car le triangle sémantique des modernes, comprenant le signifié, le signifiant et le
référent particulier, se trouve sous « la juridiction d’un quatriéme, du référent métaphysique »*°
C’est ce dernier qui contient la structure triadique ou elle trouve son principe d’unité. Le référent
métaphysique est en fait 1’archétype et c’est en rapport avec celui-ci que le signifié, le signifiant
et le référent particulier sont des manifestations sensibles. C’est par lui que le signe devient
symbole.

Il faut convenir que les définitions données au symbole dépendent des paradigmes
linguistique, philosophique, gnostique etc. Mais il y a tout de méme quelque chose de commun
entre toutes ces définitions : tout symbole est un signe ou un objet qui représente autre chose que
sa propre substance physique. De la linguistique aux mathématiques, de ’art a la religion, le
symbole couvre une réalité qui est la méme en vertu d’une qualité primordiale : /a capacité de
substituer. Le fait que pour nous, le symbole n’est pas exclusivement religieux, est un signe de la
sécularisation. Le symbole a subi derniérement un processus d’érosion continue en faveur du signe.
L’expérience religieuse considére le monde entier comme peuplé de signes, qui en raison de la
réalité du sacré, sont en méme temps des forces.

BIBLIOGRAPHY

Alleau, René, De la nature des symboles, Flammarion, Paris, 1958

Alleau, René, La science des symboles, Payot, Paris, 1976,

Alleman, Beda, Le symbole, Fayanrd, Paris, 1959,

Baudrillard, Jean, L échange symbolique et la mort, Gallimard, Paris, 1976
Borella, Jean, Le mystere du signe, Paris, Editions Maisonneuve&Larose, 1989
Borella, Jean, La crise du symbolisme religieux, 1’Age d’Homme, Lausanne, 1990
Danielou, Jean, Les symboles chretiens primitifs, Gallimard, Paris, 1961

Diel Paul, Le symbolisme dans la Bible, Payot, Paris, 1976,

Durand, Gilbert, L Imagination symbolique, PUF, Paris, 1966

Eco, Umberto, Le signe, Le Livre de Poche, Paris, 1989

Eliade, Traité d’histoire des religions, Payot, Paris, 1949

Eliade, Mircea, Images et symboles, Gallimard, Paris, 1952, (renouvelé, en 1980)
Eliade, Mircea, Le sacré et le profane, Gallimard, Paris, 1965

Eliade, Mircea, Fragment d'un Journal, tome 1, Gallimard, Paris, 1973,

Guenon, René, Symboles fondamentaux de la science sacrée, Gallimard, Paris, 1962
Jung, Carl, Gustav, Métamorphoses de ['ame et ses symboles, Georg, Genéve, 1953
Jung, Carl, Gustav, Opere complete, tome X1V, Editions Trei, Bucarest, 2005
Hjelmslev, Prolégoménes a une théorie de la langue, Payot, Paris, 1968

Otto, Rudolf, Le sacré, Payot, Paris, 1949

de Saussure, Ferdinand, Cours de linguistique générale, Payot, Paris, 1974
Todorov, Tzvetan, Théories du symbole, Seuil, Paris, 1977

Todorov, Tzvetan, Symbolisme et interprétation, Seuil, Paris, 1978

16 Jean Borella, La crise du symbolisme religieux, 1’Age d’Homme, Lausanne, 1990

236

BDD-A26470 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:27 UTC)


http://www.tcpdf.org

