
 

165 
 

MIRCEA ELIADE. THE FOLKLORE AND THE SUBSTANCE OF REALITY 
 

Rodica Brad 

Assoc. Prof.,  PhD, ”Lucian Blaga” University of Sibiu 

 
 

Abstract: This article aims at analyzing « Folklore, as knowledge instrument » (1937), which is part of 

Eliade’s essays from younghood as perspective of his later evolution of philosopher of culture and history 

of religion. This study demonstrates a quite interesting way of reading ethnographic and folkloric 

documents, as they may lead to exploration of experience and conscience not fully rationally. Il is about 

real alive fossils, which inform about the mental universe of the archaic man which is connected to the real, 

i.e. to the transcendent. Therefore, these documents may lead the researcher (according to Eliade), to 

hypotheses ot theories about unseen capacities of the human nature, describing apparently impossible facts, 

produced as a result of human direct experiences. Moreover, some scientific discoveries or contemporary 

experiences (contagious magic, pragmatic crypthestesie, body’s combustible etc.) attest this type of 

impossible experiences. 

 

Keywords: folklore, knowledge, experience, documents, beliefs, death, fantastic creations 

 

 

Eliade credea cu tărie în faptul că, așa cum secolul al XIX-lea a fost secolul istoriei, 

secolul al XX-lea a fost/trebuia să fie/ unul al sociologiei și al etnografiei prin redescoperirea 

simbolurilor, ritualurilor și a universului spiritual al omului arhaic: «secolul al XIX-lea a fost, cum 

se spune, secolul istoriei, secolul al XX-lea este secolul sociologiei și al etnografiei »1. Interesant 

ni se pare și faptul că, într-o scrisoare datată 5 octombrie 1937, tânărul cercetător îi scria lui Lucian 

Blaga: « dacă Leonardo ar fi trăit în secolul al XIX-lea, ar fi făcut, fără voia lui, istorie-și istorie. 

Iar dacă ar fi voit să-și depășească timpul, ar fi făcut preistorie sau folclor.»2 În același an, Eliade 

afirma într-un alt articol din Fragmentarium că etnografia, folclorul, sociologia, antropologia 

depășesc abordarea istoristă, trec dincolo de eveniment, căutând categoria, și mai mult, destinul și 

mai ales simbolul restaurat ca mijloc de cunoaștere : «interesul s-a deplasat de la istorie la 

protoistorie […] rămâne semnul, simbolul […], simbolul se întâlnește, alături de alte fenomene 

originare, uneori mai pur și mai bogat exprimat, în zone fără istorie, dar cu foarte multă 

preistorie… »3. Despre importanţa descoperirii unui simbol, Eliade scrie : « originea unui simbol 

prețuiește cât descoperirea unei dinastii de faraoni. »4. Interesul pentru istorie « trebuie corectat cu 

promovarea urgentă a studiilor de antropogeografie, preistorie, protoistorie și folclor », revine 

Eliade, menționând că  România, dacă n-a avut un Ev Mediu glorios, « a avut o preistorie egală, 

dacă nu superioară neamurilor din fruntea Europei și creatoare de cultură. ».5  

Ideea noastră este de a demonstra că, la data scrierii studiului Folclorul ca instrument de 

cunoaștere, și, prin extensie, în perioada 1932-1943, (coincizând cu elaborarea și publicarea celor 

                                                           
1 Mircea Eliade «Clipa din urmă » in vol. Fragmentarium, 1937, republicat la Editura Destin, Deva, 1990, p. 113. 
2 Mircea Eliade Scrisoare către Lucian Blaga, București, 5 octombrie, 1937, în vol. Mircea Eliade, Europa, Asia, America, 

Corespondență, Vol. I, Editura Humanitas, București, 2004, p. 67. 
3 Mircea Eliade, « Proistorie sau Ev Mediu », in vol. Fragmentarium, ed.cit., p.45. 
4 Ibidem, p. 47. 
5 Ibidem, p. 45. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:02:54 UTC)
BDD-A26462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

166 
 

trei volume de eseuri de tinerețe, Oceanografie, Insula lui Euthanasius și Fragmentarium), Eliade 

afirma deja o viziune proprie care va evolua de la aceste eseuri mai mult sau mai puțin sistematice 

înspre viziunea integratoare de mai târziu a lui hommo religiosus și chiar la hermeneutica creatoare 

pe care o va dezvolta ulterior. Aceste texte constituie laboratorul din care se vor decanta marile 

teorii ale operei savante ulterioare. Ele conțin  de asemenea in nuce marile idei despre teoria 

camuflării sacrului în profan, cu consecințe peremptorii asupra scrierilor literare și în special a 

formulei de fantastic pe care o va dezvolta scriitorul.  

Meritul cel mai mare al folclorului este acela că a păstrat forme de manifestare din mai 

multe ere, reprezentând etape mentale diferite, care, studiate cu atenţie, pot oferi clarificări cu 

privire la evoluţia civilizației umane de-a lungul timpului, pentru că a păstrat documente autentice 

relatând experienţe mentale pe care actuala condiţie umană le face nu numai imposibile, dar chiar 

imposibil de crezut. Prin interesul pe care îl prezintă pentru studierea lumii arhaice, acestea oferă 

șansa explicării fenomenelor uneori paradoxale care marchează existenţa umană în diferitele ei 

etape de evoluție. 

Eliade atinge aici și anumite aspecte ale folcloristicii: origini, istoric, interpretare, culegeri, 

traduceri, studii comparate, surse de inspirație etc. În toate studiile dedicate folclorului este 

relevată cu fermitate genialitatea folclorului românesc, prin raportare la manifestările similare ale 

altor popoare, în pertinente pagini de analiză cum sunt cele închinate celor două balade – 

capodoperă a folclorului românesc Miorița sau Meșterul Manole care afirmă un specific național 

pregnant, consonant cu sufletul românesc. Eliade face referire cu precădere la spiritualitatea 

popoarelor balcanice, exprimată în special în elementele de « viață asociată » a populațiilor rurale 

din regiune și insistă mai ales asupra solidarității oamenilor cu ritmurile cosmice, cu ieșirea de sub 

teroarea istoriei corespunzînd regăsirii și recuperării vechilor valori ale culturilor tradiționale.  

Un liant al acestor scrieri de tinerețe ale lui Eliade este reprezentat de redefinirea 

raporturilor dintre om și planul transcendent prin raportarea conținuturilor conștiinței la prezența 

fantastică pe care o exprimă miturile și simbolurile vechi ale umanității. Drumul spre sine este un 

drum spre centru, spre libertate, adevăr și  realitate absolută : « drumul spre înțelepciune sau spre 

libertate, este un drum spre centrul ființei tale. ».6   

 Interpretând documentele folclorice considerate « fosile vii» ale spiritualității și 

metafizicii arhaice, Eliade exprimă convingeri clare în legătură cu faptul că aceste creații arhaice 

poartă în ele universul mental care le-a dat naștere, chiar dacă, pentru cel care folosește asemenea 

documente sau le face să circule, aceste implicații nu sunt de ordinul evidenței. Documentele 

etnografice, ca și aspectele de istoria religiilor, de altfel, prezintă particularitatea de a conserva 

acest univers mental arhaic pe care filozofia culturii sau istoria religiilor sunt chemate să le 

valorifice, recompunându-le și interpretându-le pe baza simbolurilor și arhetipurilor conținute în  

acest tip de creații.  

De altfel, importanța pentru mai târziu a acestor eseuri a fost subliniată, printre alți 

cercetători de Ioan Petru Culianu care observă, pe bună dreptate, că majoritatea ideilor exprimate, 

după 1945, în cărţile lui Eliade apărute pentru prima dată în Franţa, Germania sau Statele Unite, 

se regăsesc deja în volumele-i ştiinţifice de tinereţe7. 

Mihai Gheorghiu, în contribuția sa recentă la exegeza lui Eliade este de părere că, printre 

eseurile de tinerețe, Insula lui Euthanasius ( volum în care Eliade a încadrat studiul în discuție) 

este cel mai important pentru că autorul se clasicizează, evidențiind un tip de hermeneutică pe care 

îl vom regăsi ulterior adesea în scrierile sale. Este vorba, crede criticul, de o eseistică înaltă, 

                                                           
6 Mircea Eliade « Drumul spre centru » in vol. Fragmentarium, ed.cit., p. 121. 
7 Ioan Petru Culianu Mircea Eliade, Editura Humanitas, București, 1994. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:02:54 UTC)
BDD-A26462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

167 
 

adresată nespecialiștilor, dar care focalizează totuși cu o claritate maximă asupra unui public 

cultivat și în care abordează la modul pasionat probleme de estetică, morală, filologie și istorie 

literară, dar mai ales insistă asupra simbolului și pledează pentru o hermeneutică atotcuprinzătoare. 

De altfel, tocmai unui astfel de cititor mărturisea Eliade că se adresează cu ocazia publicării 

volumului Fragmentarium, adică « cititorului neconformist », « curiozității lui intelectuale », « 

sensibilității lui nealterate » : « am avut întotdeauna certitudinea că datoria unui scriitor este să 

facă apel și la inteligența cititorului, la cultura lui, la demonul său teoretic».8  

Înainte de a aborda analiza studiului Folclorul ca instrument de cunoaştere, punctăm 

câteva luări de poziție ale autorului exprimate în aceste volume de eseuri de tinereţe care anunță 

sau reiau ideile acestui studiu situându-se deja într-o continuitate ideatică cu acesta. Lecturând din 

unghiul de vedere propus eseurile de tinerețe publicate între anii 1932 și 1943 constatarea care se 

impune este că Eliade e preocupat de redefinirea relațiilor dintre om și planul transcendent prin 

raportarea conștiinței la prezența fantastică percepută în creațiile folclorice. Cât privește acest tip 

de documente, referindu-se la atitudinile spirituale centrate pe viața asociată a populațiilor rurale, 

în special a celor din regiunea Europei de sud-est, Eliade insistă asupra solidarității acestor oameni 

cu ritmurile cosmice, mod de a fi în lume care presupune ieșirea din istorie și raportarea la real, la 

sacru.  

În Prefața la Comentarii la Legenda Meșterului Manole (1943), Eliade vorbește despre o 

« filosofie a culturilor populare» care trebuie să valorizeze universul mental prin care se 

reactualizează structurile transpersonale și atemporale specifice creațiilor folclorice. În acest 

demers al creării unei noi discipline, Eliade subliniază faptul că, în afara culegerii și interpretării 

creațiilor vechi, se impune sublinierea sensului metafizic care determină ceea ce el numește « 

consistența intimă »9 a unui produs folcloric. Dincolo de simpla culegere și interpretare a 

documentelor spiritualității arhaice, se impune, în viziunea filosofului religiilor, descoperirea 

sensului metafizic primordial care ordonează « consistența intimă a unui produs folkloric. »10 Ceea 

ce se impune în orice analiză, crede Eliade, este « intrarea în rezonanță cu sentimentul metafizic și 

cu gesturile arhetipale, mitice »11. Noutatea interpretărilor eliadești constă în reconstituirea teoriei 

metafizice și a gesturilor arhetipale prin care prind viață creațiile folclorice. Avându-și rădăcinile 

în miezul experienței concrete, aceste « fosile vii» rămân « deasupra curgerii timpului, pe un nivel 

ontologic prin care ființa intră în rezonanță cu structuri ale realității ultime. ».12 Spre deosebire de 

operele literaților și artiștilor moderni, care exprimă viziuni personale asupra lumii, creațiile 

folclorice « participă la emoția unei întregi colectivități, ajungând la rădăcinile lucrurilor ».13 

Datorită « contactului viu cu esența vieții »14, izvoarele folclorice reprezintă valoroase instrumente 

de cunoaștere care trebuie redescoperite de oamenii de știință. După cum credeau oamenii 

societăților arhaice,  realitatea este fluidă, interconectată, asemeni unei plase din care fiecare parte 

conține informația întregului »15.  

 În articolul Speologie, istorie, folclor…, referindu-se la opera naturalistului Emil Racoviță 

Eliade precizează că: « în folclor se întâlnesc astăzi forme din mai multe ere, reprezentând etape 

mentale diferite. Găsim o legendă cu substrat istoric relativ  recent, găsim un cântec popular de 

                                                           
8 Mircea Eliade «Către cititor», Cuvânt înainte la volumul Fragmentarium, Editura Destin, Deva, 1990, p. 6. 
9 Mircea Eliade, Prefață, «Comentarii la Legenda Meșterului Manole» (1943), republicat în Mircea Eliade, Meșterul Manole, 

Editura Junimea, Iași, 1992, p. 56. 
10 Ibidem. 
11Ibidem.  
12 Ibidem, p. 64.  
13 Ibidem, p.66. 
14 Ibidem. 
15 Ibidem, p. 135. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:02:54 UTC)
BDD-A26462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

168 
 

inspirație contemporană, alături de forme medievale, precreștine sau chiar preistorice. Lucrurile 

acestea le știu și folcloriștii. Dar, îndrăznim a crede, le înțeleg foarte puțini. Foarte puțini folcloriști 

înțeleg că memoria populară, întocmai ca o peșteră, a păstrat documente autentice, reprezentând 

experiențe mentale pe care actuala condiție umană le face nu numai imposibile, dar chiar imposibil 

de crezut .» 16 Ideea este, de fapt, aceeași cu cea din Folclorul ca instrument de cunoaștere. 

Înțelegem că creațiile folclorice sunt, crede Eliade, atemporale  pentru că se situează deasupra 

trecerii timpului, ridicându-se la un nivel ontologic superior prin care ființa intră în rezonanță cu 

structuri ale realității ultime.17  

În articolul Cunoașterea gordianică Eliade afirmă că problema morții « nu va mai putea 

fi soluționată decât  gordianic, adică din afară »18 și trimite la dovezi indirecte și anume la 

mărturiile diverșilor inițiați care atestă capacități supraumane: « în anumite cazuri, legea gravitației 

poate fi suspendată, și corpul uman se poate ridica în aer[…]se observă, de asemenea,că în anumite 

cazuri, legea biologică a incombustibilității corpului uman este anulată, și anumiți oameni pot sta 

pe jăratic fără să sufere cel mai mic rău[…]Se poate ajunge deci la următoarea concluzie în anumite 

cazuri, legile fizice și biologice care condiționează viața umană pot fi anulate. În fața acestei 

concluzii, problema morții capătă alt sens »19. 

Alegerea faptului semnificativ din noianul de fapte ale vieții îl poate transforma pe acesta 

în esență, adică în mijloc de cunoaștere, observă Eliade în Faptul : « dar cum alegem, din 

milioanele de fapte, acele câteva fapte esențiale ? Cum obținem un fapt dintr-o mie de documente, 

cum îl transformăm în act de cunoaștere ? » 20 

Autenticitatea- cuvânt de ordine al întregii generații criterioniste - înseamnă întemeierea 

pe concret, pe experiențe, pe probe și pe documente, fiind : « o tehnică a 

realului »21 : « autenticitatea este un moment în marea mișcare către concret care caracterizează 

viața mentală a ultimului sfert de veac[….] acordă importanță documentelor, experiențelor, numai 

pentru că acestea participă la real, evită, astfel, automatismele,schemele formale, iluziile. Departe 

de a trăda o atitudine antimetafizică, autenticitatea expimă o puternică sete ontologică, de 

cunoaștere a realului. »22. 

Dar poate cel mai interesant articol cuprins în Fragmentarium privește înțelesul semnelor 

și al simbolurilor. În înțelegerea semnelor, Eliade vorbește de enorma diferență dintre profeții evrei 

« care transformau întâmplările istorice - și mediteranienii care vedeau în semn forma pură, 

limitele perfecte, norma ! »23 și precizează că «  s-ar putea scrie o filozofie a culturilor europene și 

eurasiene pornind de la această interpretare și trăire felurită a sensurilor semnului[….].îmi place, 

între altele, sensul meditaranean al semnului limită, distincțiune, oprire pe loc[….], oprirea minții 

pe granițele lui esse…oprire pe loc a unei anumite vieți, se înțelege stavila iureșului vital, orgiastic, 

limită devenirii psiho-mentale, evazive, amorfe. ».24 Redescoperirea sensului este marea provocare 

a culturii moderne iar semnul distinge între esse și non-esse, asat : « semnul este pecetea care 

distinge ființa de neființă-și te ajută în același timp să te identifici și tu, să fii tu însuți, nu să devii 

                                                           
16 Mircea Eliade, «Speologie, istorie, folclor…», in vol.  Fragmentarium, Editura Destin, Deva, 1990, p. 73. 
17 Ibidem, p.64. 
18 Mircea Eliade «Cunoștere gordianică», in vol. Fragmentarium, p.157. 
19 Ibidem, p. 157- 158. 
20 Mircea Eliade « Faptul», in vol. Fragmentarium, p. 172. 
21 Mircea Eliade, «Autenticitate», in vol. Fragmentarium, p. 187. 
22 Ibidem. p. 187-188. 
23 Mircea Eliade «Un înțeles al semnelor», in vol. Fragmentarium, p.193. 
24 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:02:54 UTC)
BDD-A26462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

169 
 

purtat de fluviul vital și colectiv. Orice act de ascultare este un act de comandă, de oprire pe loc a 

fluxului amorf, subpersonal. »25 

Folclorul ca instrument de cunoaștere a fost publicat în anul 1937 în Revista Fundațiilor 

Regale și republicat în volumul Insula lui Euthanasius în anul 1943. Interesant ni se pare faptul că 

acest studiu a fost republicat târziu de Eliade în Franța, mai precis în anul 1978 în Cahiers de 

l’Herne. Faptul republicării unui studiu de tinerețe la o atât de mare distanță temporală ne poate 

face să credem că, pe de o parte, ipoteza și apoi convingerile formulate în el au fost păstrate de-a 

lungul timpului, dar și că, pe de altă parte, autorul credea că acest studiu a avut/ are o importanță 

majoră pentru evoluția propriei perspective atât sub aspectul ideilor, adică al ipotezei, cât și sub 

cel al metodei de lucru propuse. Eliade relevă faptul că teoria pe care-și propune să o descifreze 

în faptele analizate depășește nivelul filosofiei culturii, orientându-se spre zone ale spiritului care 

nu pot fi cunoscute doar prin intelect, căutând « legi generale și uniforme pentru explicarea tuturor 

formelor de viață sufletească ale omenirii, din toate timpurile și din toate locurile »26.  

Studiul își propune să răspundă la întrebarea : « dacă, și în ce măsură, documentele 

etnografice și folclorice pot sluji ca instrument de cunoaștere. »27. Observația pe care o face Eliade 

de îndată este aceea că în abordare nu este preocupat de problemele și metodele filosofiei culturii, 

pentru că, pentru această disciplină, « orice document etnografic și orice creație folclorică poate 

sluji, în cadrele filosofiei culturii, la cunoașterea unui stil sau la descifrarea unui simbol. »28. În 

acest context, Eliade se disociază de « diletantismul gânditorilor tradiționaliști » precum René 

Guénon și Julius Evola, care pierd din vedere totalitatea aspectelor realității religioase, 

propunându-și să demonstreze « unitatea tradițiilor care stau la baza civilizațiilor orientale, 

amerindiene și occidentale și chiar a culturilor etnografice. »29 Acești cercetători restaurează 

poziția intelectualistă căutând legi generale și uniforme pentru « explicarea tuturor formelor de 

viață sufletească ale omenirii din toate timpurile și din toate locurile » refuzând însă criterii de 

explicație uniformă, refuzând să plece de jos în sus,   « adică de la fapte, mulțumindu-se să caute 

semnificația unui simbol, a unei forme de viață sau a unui ritual »30.  

Eliade este convins că această perspectivă trebuie depășită pentru că « materialele 

folclorice pot sluji și la o altfel de cunoaștere decât cea pe care ne-o oferă filosofia culturii. Și 

anume, credem că probleme în directă legătură cu omul, cu structura și limitele cunoștinței sale 

pot fi lucrate până aproape de dezlegarea lor finală, pornind de la datele folclorice și etnografice. 

Cu alte cuvinte, nu șovăim să acordăm acestor manifestări ale sufletului popular sau ale așa-

numitei mentalități primitive, valoarea pe care o au majoritatea faptelor ce alcătuiesc experiența 

umană în genere. » 31. Cu alte cuvinte, este vorba despre faptul că fenomenele descrise în 

documentele etnografice ar putea constitui dovezi în demonstrarea unor teorii asupra unor 

capacități umane care depășesc limitele verosimilului, dar care sunt bazate pe experiențe. În 

sprijinul acestei afirmații Eliade invocă experimente contemporane, fenomene documentate 

științific care atestă fără dubiu acest tip de experiență la care trimit documentele folclorice. 

Exemplul imediat pe care îl oferă este fenomenul magiei contagioase descris de Frazer, care 

demonstrează fără putință de tăgadă prezența facultăților psihometrice la anumiți subiecți. Acest 

                                                           
25 Ibidem, p. 194. 
26 Mircea Eliade « Folclorul ca instrument de cunoaștere, in vol. Insula lui Euthanasius , Fundația Regală pentru Literatură și Artă, 

1943, reeditare Editura Humanitas, București, 2008, p. 28. 
27 Ibidem. 
28 Ibidem. 
29 Ibidem, p. 29. 
30 Ibidem, p. 30. 
31 Ibidem, p. 30-31. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:02:54 UTC)
BDD-A26462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

170 
 

fapt ne poate conduce să credem că, în trecut, această capacitate ar fi putut fi mult mai extinsă 

decât astăzi. Credința este universală și se bazează pe ideea că « tot ce a fost odată în legătură 

directă-organică sau anorganică cu trupul unui om se păstrează mult timp după ce a fost desprins, 

într-un fel de atingere fluidică, magică, simpatică, cu acel trup. »32. Fenomenul magiei contagioase 

este pus în legătură apoi cu cryptestezia pragmatică descrisă de Charles Richer constând în  « 

această facultate a unor oameni de a vedea persoane, obiecte sau chiar episoade întregi, în clipa 

când ating un lucru purtat multă vreme în contact cu corpul omenesc. »33. Eliade își afirmă 

convingerea în « existența unei facultăți omenești prin care anumiți subiecți restabilesc legătura 

dintre o persoană oarecare și obiectele pe care aceasta le-a avut cândva »34. Admițând realitatea 

unor astfel de fenomene, nu mai putem « aprioric respinge realitatea acestor fapte și credințe 

îndeobște considerate superstiții »35, afirmă Eliade. Iar tot ce se știe despre mentalitatea primitivă 

confirmă teoria în cauză: « Les moins civilisés, cum li se spune, au o viață sufletească plină de 

fantastic, în aparență, dar bazată pe experiențe concrete »36. Ca atare, « în loc să explicăm credința 

în magia contagioasă printr-o falsă logică, noi o explicăm prin realitatea unor fenomene 

metapsihice, care a dat naștere acestei credințe. »37.  Ca atare, « anumite credințe primitive și 

folclorice au la baza lor experiențe concrete. Departe de a fi imaginate, ele exprimă tulbure și 

incoerent anumite întâmplări,  pe care experiența umană le acceptă între limitele sale. »38. Aceeași 

demonstrație este aplicată mai apoi fenomenelor legate de levitație și combustie. Cu toate acestea, 

cercetătorii istoriciști și pozitiviști care-și bazează cercetările pe primatul documentului nu iau în 

seamă aceste producții etnografice pentru motivul că se referă la lucruri care exced sfera 

posibilului. Cu alte cuvinte, nu documentul, ci fenomenul descris în el este respins, ceea ce, susține 

Eliade, este inacceptabil. 

Consecințele tezei lui Eliade sunt două, formulate astfel: 

1) « La baza credințelor popoarelor din faza etnografică, precum și a folclorului popoarelor 

civilizate, stau fapte, iar nu creații fantastice 

2) Verificând experimental unele din aceste credințe și superstiții (de ex. crypthestezia 

pragmatică, levitațiunea, incombustibilitatea corpului uman), avem dreptul să bănuim că și la 

baza celorlalte credințe populare stau fapte concrete.»39 

Cu toate că prezența folclorică modifică fundamental orice fapt concret, ea funcționează 

diferit în funcție de popor corespunzând legilor sale mentale, orizontului său fantastic. O altă 

consecință ar fi aceea că « dacă e adevărat că etnografia și folclorul ne pun la îndemână documente 

având sorginte experimentală, atunci avem dreptul să acordăm oarecare încredere tuturor 

credințelor pe care le culeg etnografii și folcloriștii »40. Relativizarea rămâne totuși necesară : « 

evident, nu e vorba aici să credem orbește în toate legendele și superstițiile populare, ci să nu le 

respingem în bloc, ca năluciri ale duhului primitiv. Odată ce legile fizice și biologice au dovedit 

că pot fi suspendate, - în levitațiune și incombustibilitatea corpului uman -, nimic nu ne poate 

împiedica să credem că aceste legi pot fi suspendate și în alte împrejurări, bunăoară în cazul 

dispariției corpului uman»41.  

                                                           
32 Ibidem, p.32. 
33 Ibidem, p. 33. 
34 Ibidem. 
35 Ibidem, p. 35. 
36 Ibidem, p. 36. 
37 Ibidem, p 36. 
38 Ibidem, p. 37. 
39 Ibidem, p, 44-45. 
40 Ibidem, p. 45. 
41 Ibidem, p. 45-46.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:02:54 UTC)
BDD-A26462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

171 
 

Înțelegem că, depășind frontierele logicii clasice, savanții pot judeca realitatea luând în 

considerare și caracterul experimental al sufletului primitiv, prin care pot fi înțelese posibilități ale 

spiritului uman care au devenit rare în urma dezvoltării peste măsură a unor facultăți mentale care 

fragmentează realitatea şi care s-au păstrat în folclor.42.  

O tratare în acest context a problemei morţii se impune. Referindu-se la condiția post-

mortem, Eliade atrage atenția asupra « nucleului experimental din documentele folclorice », 

singurul care poate oferi omului modern informații valoroase despre « condițiile reale în care se 

află conștiința umană după moarte»43. Cercetătorul subliniază cum, în folclor, puterea conștiinței 

de a structura realitatea este privită ca un dat firesc. Dacă se demonstrează « autonomia omului » 

în universul fizic, devine posibilă chiar supraviețuirea după moarte a ființei umane, afirmă el. În 

mod evident, nimic nu se poate dovedi, dar acest fapt nu ne împiedică să considerăm documentele 

etnografice drept mărturii despre stadii mentale ale ființei umane în care experiența era mult mai 

extinsă decât acum pentru că toate aceste date sunt vreme îndelungată păstrate în memoria 

colectivităților: « Credințele folclorice par a fi un depozit imens de documente ale unor etape 

mentale astăzi depășite » 44. Ca atare, « am putea deci ataca problema morţii pornind de la credinţe 

folclorice, despre care avem dreptul să credem că au o bază experimentală. Documentele folclorice 

asupra morţii ne-ar putea servi cu aceeaşi validitate cu care ne servesc documentele geologice 

pentru înţelegerea unor fenomene pe care, în actuala condiţie umană, nu le mai putem controla 

experimental.»45 

Concluzia studiului este că documentele etnografice și folclorice pot pătrunde în zone noi 

de cunoaștere, prin care cunoașterea umană capătă noi instrumente de investigație care sunt « cu 

atât mai prețioase cu cât nici un alt instrument din cele folosite până acum nu putea să pătrundă în 

asemenea zone ale realității. »46. 

Concluzia noastră este că în acest studiu Eliade forțează limitele cunoașterii prin adăugarea 

la surse a acestor prețioase documente magice, folclorice sau etnologice care se bazează uneori nu 

pe istorii fictive ci pe experiențe nemijlocite aferente unor stadii mentale puțin cunoscute ale 

evoluției omului. Oricum, interesul pentru spiritualitatea omului primitiv este evidentă acum la 

Eliade iar eseurile importante care vor urma vor atrage discuția asupra capodoperelor folclorului 

nostru literar - Miorița și Meșterul Manole- dar și asupra folclorului ancestral in De la Zalmoxis 

la Gengis Han.  

Tânărul Eliade dovedește resurse prometeice forțând limitele posibilului, transgresând 

practic condiția umană actuală și alăturând-o aceleia a omului arhaic, ființând într-o condiție 

paradisiacă ca stare originară a ființei umane. Doar reconstituind condiția umană primordială, omul 

poate cunoaște intuitiv adevărul originar al ființării pentru că, așa cum afirmă Mihai Gheorghiu 

omul autentic se găsește deci în primordii și nu în viitor 47 pentru că doar omul arhaic a avut acel 

contact genuin cu sacrul, adică cu ființarea, cu esse, asat. Iar coincidența dintre esse și non esse, 

redată prin formula coincidentia oppositorum este de ordinul evidenței în ritualul religios, dar și 

în momentele de plenitudine ale ființei când, așa cum spune Eliade,  « transcendentul coincide cu 

imanentul, absolutul cu relativul, esse cu non-esse. ».48 

 

                                                           
42 Ibidem, p. 45. 
43 Ibidem, p. 46. 
44 Ibidem, p. 47. 
45 Ibidem. 
46 Ibidem, p. 48. 
47 Mihai Gheorghiu Reversul istoriei, Eseu despre opera lui Mircea Eliade, Editura Eikon, București, 2015. 
48 Mircea Eliade « Notă despre geniu», in vol. Fragmentarium, ed.cit., p. 16-17. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:02:54 UTC)
BDD-A26462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

172 
 

BIBLIOGRAPHY 

 

Culianu, I. P. Mircea Eliade, Editura Humanitas, București, 1994. 

Eliade, M. Europa, Asia, America, Corespondență, Vol. I, Editura Humanitas, București, 2004. 

Eliade, M. Fragmentarium, 1937, volum republicat la Editura Destin, Deva, 1990. 

Eliade, M. Insula lui Euthanasius, Fundația Regală pentru Literatură și Artă, 1943, reeditare 

Editura Humanitas, București, 2008. 

Eliade, M. Meșterul Manole, Editura Junimea, Iași, 1992. 

Fundația Regală pentru Literatură și Artă, Insula lui Euthanasius, 1943, reeditare Editura 

Humanitas, București, 2008. 

Gheorghiu, M. Reversul istoriei, Eseu despre opera lui Mircea Eliade, Editura Eikon, București, 

2015. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:02:54 UTC)
BDD-A26462 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

