
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 11/2017 

 

62 
 

MEANING’S NEGOTIATION AND SIGN’S IMAGE 
 

Ștefan Vlăduțescu 

Prof., PhD, University of Craiova 

 

 
Abstract: Our study investigates how the negotiation of the meaning of the world takes place throughout 

history in the poem "Memento mori" by Mihai Eminescu. The method used is a thematic-linguistic one. It 

is noted that the initial gesture, the impulse to trigger the poetic imagination is the understanding of history 

as a book; This makes it possible, with the mechanism of opening the book by preference, to stop the wheel 

of history in relation to the preference for one called the level of development of human civilization. 

Understanding the stages of the evolution of society takes place on the basis of signs that predict the future; 

The change of civilizations is a change of signs, a change of languages, a change of explanation and 

comprehension ofsigns. On the other hand, the system of signs change when the signs explain and their 

understanding contradict each other. There is a moment when, the explanation of old signs and their 

understanding contradicts: thus emerges in the negotiation of the meaning of explanation / understanding 

a segregation, a contradiction. When the contradiction is incomprehensible and unexplained, the jump 

leads to a higher level of civilization. With contradiction being permanent, civilizations will prove to be 

precarious, fragile, perishable, vain. Everything passes, the torrent perishes, eternal is the contradiction 

of signs, the negotiation of meaning, the change of systems of signs. 

 

Keywords: signs, system of signs, negotiation of meaning, language, contradiction of signs 

 

 

1. Introducere 

 Cum ipoteza poetică se realizează doar ca relație, alături de raportul „ipoteză poetică-sistem 

de proiecție literară”, mai ființează încă unul, supraordonat lui, acela dintre operă ca obiect al 

cunoașterii de tip estetic și receptor ca subiect al acesteia.  

 Relația de non-determinare subiect-obiect în receptarea poetică prin statutul său de relație, 

este creatoare de meta-semne. Apare astfel un paradox: interpretarea uni text literar este, cum arată 

E. Negrici, „descoperirea de noi mesaje într-un mesaj” (Negrici, 1977, p. 21), atunci când „lectura 

este coborâre în semn” (Negrici, 1978, p. 7). 

 Are loc o structurare diseminantă a semnelor de meta-semne, adică o perfectare a structurii 

unui mesaj poetic al semnelor prin aceea a meta-semnelor, a semnelor născute, generate de poziția 

interpretantului față de operă, considerată ca sistem de semne, ținând cont și de faptul că „textul 

ni se oferă (minimum) dublu codificat” (un cod al limbii - altele suplimentare) (Lotman, 1979, p. 

118). 

    

2. Lumea dependentă de semne și sens 

 Odată cu problema mitului înlocuirii continue a civilizațiilor (Boldea, 2017), ca proces 

iminent devenirii lumii, se pune în „Memento mori” și problema statutului, dimensiunilor, 

funcțiilor și structurii semnului. În mod clar se desprinde că este valabilă, ca lege, pentru acest text 

poetic o afirmație de pe prima pagină a lucrării lui Charles Morris „Foundation of the theory of 

signs”: „Human civilization is dependent upon signs and systems of signs and the human mind is 

inseparable from the functioning of sings” (1938, p. 1). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:07:57 UTC)
BDD-A26449 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 11/2017 

 

63 
 

 Lumea lui Eminescu este o lume care depinde de semne. S-ar zice că este o lume în care 

discursul istoriei și cel al culturii, concepute ca sisteme de semne, se centrează fiecare asupra lui 

însuși, încercând să se auto-definească. Acesta este de fapt, un mod de a întemeia un univers pe un 

principiu care, nefiindu-i substanțial, trebuie să-l modifice. 

 La Eminescu semnul nu înlocuiește un alt semn, ci se substituie pe sine, dezvoltându-se. 

Acest proces particular care se instituie (chiar în ”Memento mori”) sugerează în linii generale un 

proces mai important: procesul în care se demonstrează o lege a poeziei. Această lege zice că 

semnele poetice tind să concentreze în ele toate semnificațiile textului poetic în care apar, iar modul 

în care se produce această devenire este expansiunea, cucerirea semnificațiilor și nu dobândirea 

lor confortabilă. 

 Expansiunea semnului este baza de adâncime a esenței sale care este variabilitatea 

(Contini-Morava, 1995; Joseph, 2004; Issajeva, 2015). 

 Civilizația eminesciană este dependentă de semne, istoria ei fiind un triumf al semnelor. 

 Ce se întâmplă, deci, în „Memento mori”: întâi se creează o situație poetică, în măsură să 

admită dialectica negativă a devenirii semnului. Apare de la început un ochi îndrăgostit de tot ceea 

ce ar avea posibilitatea să semnifice și să dicteze o tranșantă ruptură între lumea închipuirii și 

lumea reală. Lumea reală, prinsă într-o atitudine melioristă, este suportul unui comportament care 

generează lumea închipuirii (Călinescu, 1976; Petrescu, 2000; Bot, 2001; Cincu). Această 

modalitate de motivație a actului poetic, trecerea de la atitudinea față de realitate la un 

comportament față de imaginar, ni se prezintă ca imaginea unei uriașe roți care este întoarsă de 

ipostaza conturată neclar a eului profund, esențial. Suntem de la început obligați să concedem o 

mișcare regresivă care este, la urma urmei, specificul oricărui act poetic ce se vrea fapt: cel ce scrie 

pornește întotdeauna spre trecut și de la trecut, prezentul arătându-se mereu ca o trecere în care 

omul nu se poate găsi pe sine, în care rămâne dedublat, în mod inexorabil împărțit între el însuși 

și lume, între condiția sa bio-psihologică și condiția socială, iar paradigmă estompată pentru acest 

al doilea caz este poezia lui Blaga, o metafizică a prezentului și a tăcerii. 

 „Memento mori” este neîndoielnic, raportând-o la axa semantică a limbajului ca sistem de 

semne, o sociogonie evident înfăptuită selectiv la nivelul luării în considerare și la cel al ipotezelor 

de lucru. Selecția se bazează efectiv pe un criteriu pragmatic de acțiune (Magliocco; Cheie-Pantea, 

2001) după care se preiau ca puncte ale seriei civilizației acelea în care se schimbă sistemul de 

valori: „La vo piatră ce înseamnă a istoriei hotară / Unde lumea în căi nouă, după nou cântar 

măsoară / Acolo îmi place roata câte-o clipă s-o opresc!” 

 Sistemele de valori aduc cu ele o nouă explicare și înțelegere a semnelor așa cum „fiecare 

epocă aduce cu sine, cum arată Ortega Y. Gasset (1973, p. 183), o interpretare radicală a omului, 

fiecare epocă fiind această interpretare”. Contradicția reală ce se manifestă general și pregnant la 

Eminescu este aceea dintre explicația și înțelegerea semnelor: explicația încearcă să anuleze 

înțelegerea, prima fiind ratată, a doua se modifică. De pe această poziție, sistemul de valori nou 

instituit nu realizează comprehensiunea celui anterior, pentru că semnele acestuia au dispărut, dar 

nici pe ale celui viitor nu le pricepe pentru că nu sunt decât semnele-simptome ale acestuia. Rezultă 

că civilizația lui Eminescu trăiește într-o permanență contradicție a semnului, manifestându-se la 

nivelul structurii de adâncime și de generare: contradicția dintre semnificant și semnificat, revelată 

ca o agresiune a semnificatului împotriva semnificantului. Semnele noului sistem de valori nu 

reușesc să fie înțelese ca atare și de aceea, sunt luate în seamă doar de ipostazele alese ale umanului: 

mag, cugetător. 

 Contradicția în semn este o variație a semnului, o victorie a viitorului asupra trecutului în 

istorie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:07:57 UTC)
BDD-A26449 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 11/2017 

 

64 
 

 Eminescu concepe istoria ca o „carte a lumii” deja scrisă (Ifrim, 2008; Ifrim, 2009; 

Tcacenco, 2014), al cărei autor este invocat a ieși din aparențe: „Tu ce din câmpii de chaos semeni 

stele - sfânt și mare / Din ruinele gândirii-mi, o, răsari, clar ca un soare / Rupe valur' le d-imagini 

ce te-ascund ca pe-un fantom”. 

 Cel ce scrie mai dinainte „a istoriei gândire”, probabil el însuși fiind istoria, este bănuit a 

fi de găsit în Arabia, în „hieroglife”: iată, deci, că în fond nu este căutat autorul istoriei, ci o dovadă 

a existenței sale, căci, istoria se naște din istorie, iar semnul din semn. Oricum, autorul istoriei este 

o existență latentă situată în configurația hieroglifelor. 

 Ceea ce, în ultimă instanță, contează, însă, și traversează orice convenție se arată a fi 

definiția istoriei ca o carte, care este cum se vede, un purtător de semne. Dar fenomenul cel mai 

amplu în declanșarea semnificațiilor și cel mai neașteptat în ordinea epistemologiei raportată la 

istorie este acela al multiplicării, nu al simplificării, tipurilor de comunicare între sisteme cu 

ierarhii diferite de valori, funcționând ca o exigență apologetică a necesității de a găsi repertoriul 

comun de semne care să producă înțelegerea, mereu amânată și nerealizabilă. 

 Aspirația totalitară la intrările în contact în baza unui tratat de neagresiune a codurilor 

realității în “cartea lumii “se afirmă ca un mod de a produce un impact între universuri umane cu 

esență comună (Bârsilă, Crăciun; Popa; Golovanova, 2015). 

 Focalizarea expansiunilor verbale nu este lipsită de adresă, este doar dislocată de dialectica 

limbajelor care nu găsesc „codul” în baza căruia semnul să capete condiție statutară. Chiar 

multiplicarea codurilor nu poate sustrage natura și omul unui tragic al noncomunicării; noile 

limbaje nu reușesc a păstra șocul inițial care ar putea duce la înțelegere între civilizații. Ne găsim 

în prezența unor coduri pasive care se intersectează, dar nu pot transmite informația:  

 “Marea aerului caldă, stelele ce-ntârzii line, / Limba râurilor blânde, ale codrilor suspine, / 

Glasul lumei, glasul mărei se-mpreună-n infinit / Și cuminți frunzele toate își comunică misteruri. 

/ Surâzând, clipind ascultă ochii de-aur de pe ceruri / Cine are-urechi s-audă, ce murmur gurile rele 

/ Și vorbitele valuri și proorocitoare stele”. 

 Este deci o agonie a informației și comunicării (Popescu, 2000; Kunz, Ferencova, Hronova  

& Singer, 2015), ambele sacrificate nemeritat în favoarea semnelor care vizează eternitatea. La 

nivelul fiecărui sistem de valori se petrece un lucru ciudat: imensa dereglare deja liniștită în cadrul 

civilizației simte nevoia unui punct de sprijin, iar căutarea acestuia duce la declanșarea modificării 

semnelor percepută ca o moarte a lor, acesta fiind doar un pretext responsabil și discret de a 

propaga ideea decesului limbajului în blocul de emisie în secvență de blestem: 

 „Vai vouă, romani puternici! Umbră, pulbere și spuză, / Din mărirea-vă s-alege? Umbra va 

muri pe buză, / Vremi veni-vor când nepoții n-or pricepe pe părinți”. 

 Ipostazele încrustătorului de semne în materia timpului sunt două: magul și cugetătorul: 

„Colo magul lui îi scrie pe o piatră strâmbe semne/ Să nu poat-a le-nțelege lungul secolilor curs. / 

Palid stă cugetătorul, căci gândirea-i este în doliu: / În zadar el grămădește lumea într-un singur 

semn”. 

 Apare, deci, clar mecanismul semantic pe care l-am numit contradicția semnului care se 

manifestă prin agresiunea explicației împotriva înțelegerii, a semnificatului împotriva 

semnificantului. În interiorul fiecărui sistem de valori semnele au o explicație, dar înțelegerea 

semnelor unui sistem de valori anterior este imposibilă la nivel general (Stoica, 2011; Smoląg, 

Ślusarczyk & Kot, 2016). Opoziția cardinală manifestată în sistemele de valori nu este aceea dintre 

bine și rău, ci aceea dintre semn și faptă, ceea ce înseamnă că semnele nu devin forțe, nu devin 

acțiune, nu devin fapte: „În zadar guvernă regii lumea cu înțelepciune/ Se-nmulțesc semnele rele, 

se-mpuțin faptele bune”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:07:57 UTC)
BDD-A26449 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 11/2017 

 

65 
 

  

3. Concluzie 

 Rezultă finalmente că aceasta este condiția semnului: 

 1. semnul este la Eminescu substitutul unei realități ce îi va urma; 

 2. civilizațiile sunt dependente de semne; 

 3. semnele tind să cucerească toate semnificațiile atât în text, cât și în sistemele de valori 

în care funcționează; aceasta prin expansiune și asumare; 

 4. semnul își declină valoarea doar în cadrul unui singur sistem, aici el poate fi explicat, 

pentru următorul sistem el nu mai este de înțeles, aceasta este contradicția semnului; 

 5. semnul are o semnificație variabilă și este efemer; 

 6. semnele sunt asamblate într-o carte, care preia funcția de semnal; 

 7. semnele suscită fenomenul multiplicării codurilor; 

 8. semnele sunt la originea tragicului existenței, la baza non-comunicării; 

 9. în sistemele de valori, diferite semnele sunt percepute diferit, iar semnele sistemelor 

anterioare sunt percepute ca semne moarte; 

 10. semnele nu se raportează la semne, ci la fapte. 

 Semnul este variabil, ca semnificație, și efemer. Semnele au viață și țin de o altă viață, de 

aceea a sistemelor de valori, de cea a sistemului culturii. Prin semne se manifestă procesul de 

enunțare chiar în enunț: „În zadar le scrii în piatră și le crezi eternizate, / Căci eternă-i numai 

moartea; ce-i viață trecător.” Variația semnului este suportul acelui „ansamblu de variații” care 

este „mesajul estetic” așa cum îl definește estetica informațională.   

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Bârsilă, M. Ossianisme: une dimension significative de la poésie de Mihai Eminescu. European 

 Landmarks of Identity, 108. 

Boldea, I. (2017). Mythic and Critic Thinking in Eminescu's Poetry. Studii de Știintă și Cultură, 

 13(1). 

Bot, R. (2001). Mihai Eminescu, poet național român: istoria si anatomia unui mit cultural. Dacia. 

Călinescu, G. (1976). Opera lui M. Eminescu. Vol. I. București: Editura Minerva. 

Cheie-Pantea, I. (2001). Ideea Eminescu. Studii de literatură română și comparată, (XVI-XVII), 

6- 17. 

Cincu, R. Memento mori, măștile zeului. Studii eminesciene, 31. 

Contini-Morava, E. (1995). On linguistic sign theory. Trends in Linguistics Studies and 

Monographs,  84, 1-42. 

Costache, I. (2008). Eminescu: negocierea unei imagini: construcția unui canon, emergența unui 

 mit. Cartea Românească. 

Crăciun, C. (2009). Timp și imagine în” Memento Mori” (Doctoral dissertation, Universitatea” 

 Dunărea de Jos” Galați). 

Dumitru, A., Budica, A. B., & Motoi, A. G. (2016). Managerial-Systemic Profile of a Tourism 

 Company. Polish Journal of Management Studies, 13(2), 36-45.    

Gasset, Jose Ortega Y. (1973). Meditații despre Don Quijote. București: Editura Univers. 

Golovanova, E. (2015). The Water Symbolism in the Poem “Memento Mori” by Eminescu. 

Journal  of Danubian Studies and Research, 5(2). 

Guluta, M. C., & Rusu, C. (2016). Leadership Styles and Managerial Behavior in Romanian 

 Companies. Polish Journal of Management Studies, 13(2), 69-80. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:07:57 UTC)
BDD-A26449 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 11/2017 

 

66 
 

Ifrim, N. (2008). Regional versus Universal Aspects in Reading Eminescu’s Poetic Discourse: a 

 Case to Discuss-Memento mori. Annales Universitatis Apulensis. Series Philologica, (I 

(1)),  59-64. 

Ifrim, N. (2009). The Postmodern Literary Discourse and the Ontological Mediation of Reality. 

 Interstudia (Revista Centrului Interdisciplinar de Studiu al Formelor Discursive 

 Contemporane Interstud), (3), 179-187. 

Issajeva, J. (2015). Sign theory at work: The mental imagery debate revisited. Σημειωτκή-Sign 

 Systems Studies, (4), 584-596. 

Joseph, J. E. (2004). The linguistic sign. The cambridge companion to saussure, 75. 

Kunz, V., Ferencova, M., Hronova, S., & Singer, M. (2015). Researching of socially responsible 

 behaviour in selected companies and organizations through their corporate websites. Polish 

 Journal of Management Studies, 12(2), 91-102. 

Lotman I. (1979). Poetică, estetică, sociologie. București: Editura Univers. 

Magliocco, G. „Spre umbra negrului castel”. Ipostaze arhetipice ale spațiului monarhic în poezia 

 românească romantică. Caietele Sextil Pușcariu. 

Morris, C. (1938). Foundations of the theory of sign. Chicago: The University of Chicago Press. 

Munteanu, A. (2014). The feminine spirit of water. Journal of Research in Gender Studies, (2), 

 1101-1109. 

Negrici, E. (1977). Expresivitatea involuntară. București: Editura Cartea Românească. 

Negrici, E. (1978). Figura spiritului creator. București: Editura Cartea Românească. 

Petrescu, I. E. (2000). Eminescu: modele cosmologice şi viziune poetică. Ed. Universal Dalsi. 

Popa, S. Imaginea lui Decebal în poemul Memento mori și în drama Decebal. Studii eminesciene, 

 51. 

Popescu, G. I. (2002). Surse biblice ale textului racinian: O abordare hermeneutică. București: 

 Paideia. 

Siminică, M, Motoi, A. G., & Dumitru, A. (2017). Financial Management as Component of 

Tactical  Management. Polish Journal of Management Studies, 15. 

Simion, E. (2004). Eminescu–mit al spiritualității noastre. Saeculum, (10). 

Smoląg, K., Ślusarczyk, B., & Kot, S. (2016). The Role of Social Media in Management of 

Relational  Capital in Universities. Prabandhan: Indian Journal of Management, 9(10), 34-41. 

Stoica, D. (2011). Imaginarul poetic al elementelor. Stânca–valorificări eminesciene. Studii și 

 Cercetări Științifice, 69. 

Ali Taha, V., Sirková, M., & Ferencová M. (2016). The Impact of Organizational Culture on 

 Creativity and Innovation. Polish Journal of Management Studies, 14(1), 7-17. 

Tcacenco, P. D. (2014). Constituirea viziunii cosmogonice în poemul eminescian. Annales 

 Universitatis Apulensis. Series Philologica, 15(3), 181-190.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:07:57 UTC)
BDD-A26449 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

