
 

 

Discursul religios între tradiție și inovație 

Sorin GUIA 

 

The present paper advocates the idea that the religious discourse, a particular instantiation 

of discourse, triggers the rhetoric energies according to the personality of the orator, the 

solidarity of the speakers and the importance of the message. In line with this functional 

modal focus, the author advocates the need to study the persuasive force of the Orthodox 

Christian religious sermon from a puzzle-like point of view, in order to underline the 

continuities and discontinuities of several sermon rhetorical strategies. The theoretical 

assumptions are evidenced by adequate examples. 

 

Keywords: religious discourse, rhetoric,stragies, Romanian culture 

 
Discursul poate permite modificarea dispoziţiilor interlocutorilor, prin prisma 

acţiunilor fizice, atitudinilor sau convingerilor, manifestînd prin acestea marcarea 

schimbărilor de stare cognitivă şi comportamentală. A construi un discurs 
înseamnă a căuta argumentele necesare susţinerii sau respingerii unei teze şi de a le 
organiza astfel încît să producă efect.  

Recurgerea la o strategie reprezintă rezultatul unui calcul al celui ce 
argumentează. Actul argumentativ trebuie ales în funcţie de capacitatea de a 
determina convingerea în situaţia specifică, ţinîndu-se cont de tipul de auditoriu

1
, 

mai ales cînd argumentaţia are un caracter dialectic sau retoric şi nu apodictic. 
Trebuie ținut cont de faptul că o intervenţie discursivă poate influenţa auditoriul în 
măsura în care este înţeleasă şi receptată de acesta din urmă

2
.    

Deşi discursul religios este un discurs argumentativ, persuadarea, strîns legată 
de noţiunea de cîmp al argumentării, se face ţinînd cont de o etică a argumentării

3
. 

Vorbim de o situaţie aparte, în care vorbitorul se află în faţa interlocutorului care 

                                                 
1 Oratorul trebuie să cunoască pulsul fiecărei categorii de oameni, fiecărei vîrste, fiecărei clase 

sociale, să utilizeze corect gesticulaţia şi glasul (se insistă pe cultivarea glasului), să fie capabil să 
vorbească astfel încît să-i convingă pe alţii. Vezi Despre orator, în Cicero 1973: 65-77. 

2 Cf. Sălăvăstru 1996: 191. 
3 Philippe Breton consideră argumentarea ca act esenţial al activităţii umane, stabilind trei 

elemente care ajută la delimitarea acestui cîmp: „a argumenta înseamnă în primul rînd a comunica: 

noi ne aflăm într-o situaţie de comunicare, care implică, ca orice situaţie de acest tip, parteneri şi un 

mesaj, o dinamică proprie; a argumenta nu înseamnă a convinge cu orice preţ (...); a argumenta 
înseamnă a raţiona, a propune o opinie a altora şi a le oferi raţionamente viabile pentru a o adopta‖; 

cf. Breton 1996: 16. 

161

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 07:19:09 UTC)
BDD-A26426 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

deja, prin opţiune, aderă la tezele propuse şi îi este aprioric favorabil
4
, dar aşteaptă 

o focalizare a opiniilor, dorind argumente în favoarea lor, în aşa fel încît motivele 
propriei adeziuni să-i devină explicite şi justificate. Nepropunîndu-şi schimbarea 
opiniilor receptorilor

5
, ci mai ales consolidarea lor, discursul rostit în cadrul 

slujbelor religioase diferă de discursurile argumentative cu finalitate persuasivă 
prin faptul că interlocutorului i se propune aderarea la tezele expuse ca o 

consecinţă a credinţelor şi a manifestărilor religioase. În discursul religios se poate 
vorbi de persuadare doar în situaţii speciale

6
, întrucît relaţia locutor – interlocutor 

se manifestă în cadrul unei situaţii de egalitate. În plus, oratorul religios nu vine cu 
idei noi, ci le aplică şi le resusţine în funcţie de contextul situaţional, de cerinţele 
de moment ale auditoriului

7
.  

Dinamica discursului religios în limba română este greu de observat, din pricina 

aspectelor dogmatice utilizate, care îi conferă un caracter conservator. Cu toate 
acestea, pornind de la retorica şi pragmatica modernă, remarcăm că situaţia 
comunicativă se schimbă în funcţie de natura auditoriului şi de situaţia de 
comunicare.  

Dacă în secolele al XVII-lea – al XVIII-lea discursurile religioase se adresau în 
special unui public lipsit de educaţie (avînd scopul de a veni în ajutorul clericilor şi 

al credincioşilor prin traducerea cărţilor de cult, dar şi a cazaniilor, care ofereau 
comentarii asupra pericopelor evanghelice), scrierile religioase ulterioare au avut în 
vedere un public cu un grad de cultură mai ridicat. Oratorul religios are o 
performanţă comunicativă în funcţie de natura auditoriului. 

Prin scrierile şi traducerile sale, mitropolitul Varlaam avea să mute accentul de 
pe tipărirea textelor de provenienţă ardelenească din secolul al XVI-lea pe lucrările 

tipărite în Moldova, rolul de căpetenie revenind, în secolul al XVII-lea, cărturarilor 
şi ierahilor moldoveni. Limba Cazaniei lui Varlaam este limpede, accesibilă şi 
astăzi, după mai bine de trei secole şi jumătate. Astfel se explică faptul că toate 
Cazaniile româneşti tipărite după 1643 au utilizat textul Cazaniei lui Varlaam în 
alcătuirea lor. Prin circulaţia şi retipărirea ei, timp de cîteva secole, Cartea 
românească de învăţătură a contribuit din plin la formarea unei norme unice 

dialectale. Apărută iniţial în haină moldovenească, Cazania lui Varlaam primeşte, 

                                                 
4 În general, predicatorul vorbeşte în faţa unui public deja convins; auditoriul este de acord cu 

preceptele morale şi cu dogmele, fiindcă el aparţine deja bisericii. Ca urmare, preocuparea esenţială a 

retoricii, obţinerea persuasiunii, lipseşte. 
5 Ceea ce urmăreşte predicatorul este, de fapt, obţinerea aplicării preceptelor pe care auditoriul le 

recunoaşte ca absolut îndreptăţite din punct de vedere principial. 
6 Este vorba de discursurile în care se doreşte schimbarea opiniei auditoriului, situaţie 

condiţionată de   contextul de comunicare. În astfel de situaţii, oratorul recurge nu numai la 

demonstraţii, ci şi la argumentaţii; dacă în demonstraţie interesează corectitudinea raţionamentului, în 

argumentaţie contează în special eficienţa lui, căci auditoriul trebuie să-şi dea adeziunea la teza care i 

se propune să acţioneze în sensul dorit de orator.  
7 Circumstanţele comunicării influenţează alegerea profilului lingvistic cel mai potrivit. Analiza 

contemporană a discursului evidenţiază faptul că activitatea discursivă este condiţionată de context (în 
sens restrîns: cadru spaţiu-temporal, participanţi, roluri şi statute; în sens larg: contextul instituţional, 

ordinea socială). Vezi şi Rovenţa-Frumuşani 2005: 222-223.    

162

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 07:19:09 UTC)
BDD-A26426 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

odată cu retipărirea ei în Muntenia, o haină muntenească, contribuind astfel la 
impunerea „dialectului‖ literar muntenesc

8
. Chiar dacă sînt traduse sau compilate în 

totalitate, textele tipărite de către mitropolitul moldovean prezintă cea mai îngrijită 
formă de exprimare a limbii române din prima jumătate a secolului al XVII-lea. Un 
alt merit al mitropolitului Varlaam este de a fi reuşit să impună, prin Răspuns 
împotriva Catehismului calvinesc (1645), categoria textelor religioase originale, 

precum şi noua formulă de reprezentare, polemica religioasă. În ceea ce priveşte 
structura compoziţională a Răspunsului, asistăm la un dialog între pasaje dintre un 
catehism calvinesc şi „răspunsul soborului a doao ţăr‖, care, la rîndul său, devine 
un dialog, rolul interogaţiilor fiind de a dinamiza textul şi de a asigura discursului o 
receptare mai clară. Oratorul foloseşte un ansamblu de tehnici discursive menite să 
provoace adeziunea interlocutorului la o teză problematică, renunţînd la scopul de 

seducere a auditoriului. În textul propriu-zis al Răspunsului remarcăm folosirea 
fragmentară a dialogului, stabilind o relaţie specifică „întrebare‖ – „răspuns‖ între 
pasaje din Catihismus şi „săborul a doao ţăr‖. Dialogul are loc între textul calvinesc 
(întrebare, citat, parafrază biblică / răspuns calvinesc) şi interlocutorul colectiv 
(răspunsul oferit de delegaţia ortodoxă)

9
. Părţile mai importante, în care se pun în 

evidenţă elemente de retorică polemică religioasă, se conturează în jurul unor 

noţiuni dogmatice şi liturgice, care se află în opoziţie. Discuţia porneşte de la teoria 
calvină a predestinaţiei, însă polemica este determinată şi de teoria dogmatică 
calvinistă, care admite doar două taine, botezul şi euharistia, şi condamnă cultul 
sfinţilor şi al icoanelor. 

Varlaam are în atenţia sa organizarea şi sistematizarea materialului, în vederea 
asigurării unei mai clare percepţii asupra problemei puse în discuţie. Apelează la 

citate biblice, cu funcţie de reactualizare a vorbirii unor personaje importante din 
istoria bisericii primare. În schimb, autorul nu apelează şi la citate patristice, 
conştient fiind că învăţătura calvină nu recunoaşte cultul sfinţilor şi nici învăţăturile 
acestora.  

Mitropolitul Varlaam creează acel dialog imaginat între autor şi destinatarii săi, 
anticipează întrebările celor care nu subscriu la teza ortodoxă şi creează o dispută 

imaginată, răspunzînd prin intermediul unor întrebări retorice. Chiar trecerea de la 
un subiect la altul se face apelînd la strategia argumentativă a întrebării. Fiecare 
răspuns generează o altă întrebare, pînă cînd strategiile folosite conduc la ideea 
care se dorea demonstrată.  

Autorul apelează la figuri de stil nu pentru dimensiunea estetică a scrierii, ci 
pentru a-i asigura auditoriului o percepţie mai clară asupra învăţăturilor exprimate. 

Pe lîngă antiteză, autorul recurge la comparaţii, repetiţii (folosite nu doar ca simplu 
ornament al discursului, ci pentru a exprima cu mai multă forţă ideile exprimate), 

                                                 
8 Cf. Frâncu 1974: 49; 78. 
9 Citatul din Catihismus este la rîndul său dialogat, conţinînd suita „întrebare‖ (citat / parafrază 

biblică) – „răspuns‖ (interpretarea calvină); vezi, pentru o prezentare amănunţită, Cvasnîi-Cătănescu 

1995: 20-21. 

163

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 07:19:09 UTC)
BDD-A26426 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

la prolepsă (procedeu stilistico-retoric prin intermediul căruia autorul preîntîmpină 
obiecţiile posibile ale adversarilor). 

Prima jumătate a secolului al XVIII-lea este dominată de personalitatea 
marcantă a lui Antim Ivireanul, creatorul oratoriei bisericeşti în spaţiul românesc. 
Considerat unul dintre cei mai de seamă oratori bisericeşti de pînă atunci

10
, 

cizelator al vechii noastre limbi bisericeşti supradialectale, mitropolitul muntean 

are meritul de a fi îmbinat graiul popular cu cel al cărţilor bisericeşti.  
Deşi îşi intitulează predicile cazanii, cuvîntările sale nu mai au caracterul de 

comentariu fix asupra unei pericope evanghelice, scrise pentru toate vremurile, 
cum erau cazaniile înaintaşilor Coresi şi Varlaam. Prin Antim Ivireanul se trece de 
la cazania cimentată în cărţi la predica vie, însufleţită de patosul vorbitorului, 
raportată la nevoile sufleteşti ale auditoriului, la contextul istoric, social şi cultural 

al epocii. Antim propune o predică adaptată nevoilor auditoriului din acea 
perioadă.  

Deşi cuvîntările sale nu sînt originale în totalitate, deşi apelează la comentarii 
evanghelice consacrate

11
, noutatea pe care o aduce Antim Ivireanul este de a fi 

predicat şi scris în româneşte, de a fi practicat acele exerciţii, cu reuşitele şi 
nereuşitele lor, care au contribuit la creşterea şi dezvoltarea limbii române. Prin 

seriile de sinonime utilizate în scrierile sale, mitropolitul muntean contribuie la 
îmbogăţirea lexicului românesc, fără posibilităţi prea mari, dacă ne raportăm la 
scrierile anterioare. 

Dacă înaintaşii săi foloseau, în susţinerea tezelor doar texte scripturistice, Antim 
Ivireanul apelează şi la texte patristice, la comentariile sfinţilor capadocieni. 
Asistăm, așadar, la o noutate printre strategiile argumentative. Oratorul urmăreşte 

accesibilizarea informaţiei, uzează de naraţiuni şi povestiri din istoria biblică 
pentru a uşura înţelegerea şi pătrunderea în miezul problemelor discutate, aduce 
argumente în sprijinul tezelor enunţate şi respinge tezele adversarului atunci cînd 
rostirea capătă nuanţe polemice. Interogaţia, la Antim, are rolul de a fixa atenţia şi 
de a transmite auditoriului emoţia necesară receptării unui discurs religios.  

Antim dă dovadă de un moralism sever; combate lipsa de respect faţă de cele 

sfinte, făţărnicia, pîra, desfrînarea, duplicitatea boierilor care apelează la serviciile 
a doi duhovnici (ocolind, astfel, taina spovedaniei), năzuinţa după podoabe şi lux a 
doamnelor de la curtea lui Brîncoveanu, lăcomia celor care considerau postul o 
povară; nu se sfieşte să fie sever chiar cu domnul, acuzîndu-l, însă nu cu vicleşug, 
ci în calitatea lui de păstor sufletesc. Mitropolitul Antim Ivireanul propune o 
predică adaptată nevoilor auditoriului din acea perioadă, demonstrînd cunoaşterea 

intuitivă a strategiilor argumentative şi a tehnicilor de persuasiune
12

.  

                                                 
10 Cf. Dobrescu 1910: 65, apud Cronologia receptării critice, în Ivireanul 1997: 405. 
11 Interesantă este, însă, opinia lui Al. I. Ciurea, care susţine că Antim Ivireanul nu a avut cum să 

cunoască didahiile lui Ilie Miniat, apărute postum în 1718, într-o primă ediţie greacă, la Leipzig, deci 
după moartea mitropolitului muntean. Vezi Ciurea 1956: 797-798. 

12 Vezi şi Guia 2002-2004: 136-150. 

164

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 07:19:09 UTC)
BDD-A26426 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Perioada sfîrşitului de secol al XVIII-lea şi a secolului al XIX-lea este ilustrată 
de predicile reprezentanţilor Şcolii Ardelene, dar şi de prefeţele şi pastoralele 
mitropolitului moldovean Veniamin Costachi. 

Trăind într-o epocă plină de transformări, într-o epocă de pionerat cultural, 
Samuil Micu şi Petru Maior au contribuit esenţial la culturalizarea clerului şi a 
credincioşilor din Ardeal.  

Samuil Micu a contribuit, prin cuvîntările sale religioase, la emanciparea 
naţională a românilor ardeleni, la luminarea poporului prin învăţături şi educaţie 
morală. Conştient că are în faţă un public fără cultură (teologică), autorul are în 
vedere conţinutul mesajului pe care îl transmite şi mai puţin modalitatea stilistică a 
scrierii, ţinînd cont de principiul adaptării cuvîntărilor în funcţie de contextul 
situaţional. La fiecare pas, oratorul instituie un dialog imaginat cu cititorii, se 

întreabă şi răspunde, utilizează versete scripturistice. Uneori, chiar întrebarea şi 
răspunsul, din cadrul acestor dialoguri, sînt decupate din Scriptură. Se remarcă 
apelul la pildele povestite de către sfinţi (comentează o pildă din scrierile Sfîntului 
Vasile), dar şi la citatele patristice, urmărind, astfel, să contribuie la accesibilizarea 
problemelor religioase discutate. 

Cuvîntările lui Petru Maior, ca şi în cazul lui Samuil Micu, urmăresc cultivarea 

şi creşterea spirituală a credincioşilor ardeleni. În scrierile sale, apelează la 
naraţiuni şi povestiri din istoria biblică, la clasificări, la explicitări, la versete 
scripturisitice şi patristice, la exemple concrete din viaţa de zi cu zi. Se remarcă 
preferinţa autorului pentru schematizare. Chiar şi sfaturile oferite interlocutorilor 
sînt prezentate schematic. Deşi tematice, cuvîntările sale sînt raportate la nevoile 
sufleteşti ale interlocutorilor, la contextul istoric, social şi cultural al epocii

13
. Ca şi 

Antim Ivireanul (în Didahii), autorul se dovedeşte un sever moralist, un critic 
vehement al relelor morale şi sociale, apelînd deseori la întrebări cu nuanţă de 
critică eclezială, de reproş. Credincioşii sînt interogaţi, solicitîndu-le explicaţii în 
legătură cu faptele necreştineşti. Alteori, apelează la întrebări, la care răspunde 
sistematic, în vederea obţinerii adeziunii auditoriului la teza enunţată. La fiecare 
pas, critică şi sfătuieşte, blestemă şi exclamă. Unele imprecaţii sînt preluate din 

texte scripturistice, pentru a conferi autoritate ideilor prezentate.     
Acolo unde are de argumentat o problemă de natură dogmatică, apelează la 

autoritatea textelor scripturistice, care, uneori, apar drept completare la tezele 
expuse anterior. 

În prefeţele şi pastoralele sale, mitropolitul Veniamin Costachi transmite ideea 
unităţii de limbă şi de neam a românilor de pretutindeni, pregătind, astfel, unirea şi 

independenţa naţională. Autorul are în vedere adaptarea scrierilor în funcţie de 
auditoriu; conştient că se adresează unui public larg, Veniamin susţine nevoia de 

                                                 
13 Oratorul trebuie să se plieze pe cerinţele publicului său, să ajungă la intuirea gîndurilor şi 

aşteptărilor acestuia. În felul acesta, va putea oferi un cuvînt bine nuanţat, publicul nefiind 

întotdeauna omogen. Important este ca ascultătorii să aibă sentimentul că s-a vorbit pentru ei, pe 
înţelesul lor, despre lucruri şi nevoi care îi neliniştesc şi că predica le-a deschis un nou orizont; vezi, 

în acest sens, Chilea 1954: 36-38. 

165

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 07:19:09 UTC)
BDD-A26426 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

accesibilizare a textelor traduse. Mitropolitul moldovean vrea o traducere limpede, 
deschisă înţelegerii tuturor, în limba contemporană a românilor din ambele 
Principate. În acest sens, Prefaţa la Scara Sf. Ioan Sinaitul, Neamţ, 1814, prezintă 
truda depusă de autori în vederea adaptării traducerii la limba neamului şi 
încercarea de a pune în faţa cititorilor o limbă accesibilă românilor din toate 
regiunile. Pledînd pentru înlocuirea cuvintelor străine, din vechile traduceri, cu 

echivalentele existente în cronici sau în limba poporului, Veniamin Costachi oferă 
şi o listă de cuvinte pe care le-a înlocuit în traducerile sale. De asemenea, are în 
vedere eliminarea arhaismelor şi a fonetismelor regionale. 

În prefeţele şi pastoralele sale se întrevede datoria de a-şi exercita funcţia 
învăţătorească. Datoria de păstor nu o limitează doar la credincioşii simpli, ci o 
extinde şi la clasa politică, la boieri, la masa clericală, amintindu-ne de Didahiile 

lui Antim Ivireanul. 
Veniamin Costachi apelează frecvent la citate scripturistice, unele chiar cu 

formulă adresată. Pasajele scripturistice sînt utilizate cu scopul de a conferi 
credibilitate tezelor enunţate, dar și pentru a reda modele comportamentale din 
istoria biblică sau pentru a justifica poziţia mai dură faţă de păstoriţi (cînd critică 
lipsa de credinţă şi imoralitatea). De asemnenea, foloseşte o serie de întrebări 

retorice, instituie dialoguri imaginate cu „adversarul‖, răspunzînd în funcţie de 
cerinţele acestuia. În prefaţa la traducerea Buna murire de Evghenie Vulgaris, Iaşi, 
1845, într-un dialog imaginat cu cititorii, introduce texte scripturistice, pentru a 
asigura o mai puternică forţă persuasivă ideii dezvoltată anterior de autor. Faţă de 
prefeţele lui Coresi, scrierile lui Veniamin Costachi nu sînt construite doar sub 
forma unor prezentări monologice, autorul instituind, uneori, polemica cu 

„adversarul‖. Faţă de prefeţele înaintaşilor, mitropolitul Veniamin Costachi are în 
vedere şi aspectul estetic în elaborarea prefeţelor sale, apelînd la o serie de figuri de 
stil, printre acestea numărîndu-se repetiţia anaforică, comparaţia, antiteza etc. Un 
alt aspect care individualizează prefeţele lui Veniamin de scrierile înaintaşilor este 
oralitatea scrierii. Unele prefeţe conţin fraze greoaie, cu dislocări şi întreruperi. 
Deşi scrise, discursurile sale dau impresia unor rostiri de la amvonul mitropolitan. 

Mitropolitul moldovean scrie în funcţie de cerinţele de moment ale cititorilor 
săi, ţine cont de nivelul cultural al acestora, răspunde problemelor care frămîntau 
societatea vremii, are în vedere, prin traducerea şi tipărirea cărţilor religioase, 
creşterea culturală şi spirituală, atît a credincioşilor, cît şi a preoţilor din eparhia pe 
care o conduce. Pe lîngă corectarea viciilor, scrierile lui Veniamin Costachi au 
scopul de a transmite ideea unităţii de limbă şi de neam a românilor, vorbind 

despre unitatea românilor din cele două Principate cu jumătate de secol înainte ca 
aceasta să se înfăptuiască.  

Lucrarea Lupta contra scrierilor imorale, a arhimandritului Iuliu Scriban, se 
ridică împotriva imoralităţii din artă şi cinematografe, de la început de secol XX. Şi 
în această scriere, argumentarea se produce într-o manieră dialogică, logică, 
specifică oralităţii. Autorul adună argumentele necesare susţinerii ideilor în cauză 

şi respinge ideile propuse de adversarii ideatici. Iuliu Scriban nu aduce doar 

166

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 07:19:09 UTC)
BDD-A26426 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

acuzaţii privitoare la problema discutată, ci oferă şi soluţii realiste pentru 
diminuarea imoralităţii. 

Arhimandritul moldovean nu apelează la strategia citării din texte biblice sau 
patristice, aşa cum obişnuiau oratorii bisericeşti ai secolelor XVI-XVIII, ţinînd cont 
de contextul de comunicare, dar şi de competenţa comunicativă. Autorul răspunde 
unui public căruia nu i se impunea argumentarea prin mijloace de natură religioasă. 

Faţă de discursurile religioase anterioare, Scriban aduce ca argumente, în susţinerea 
afirmaţiilor sale, citate din autori de literatură cunoscuţi, surse din sfera 
jurnalisticii. Autorul citează o parte dintr-un articol publicat în ziarul „Temps‖, 
foloseşte  extrase din scrierile vremii vizavi de problema luată în discuţie. Scriban 
apelează la un citat din Hilbert (citarea o face într-un mod ştiinţific, cu notă de 
subsol, cu titlul, locul şi anul apariţiei, pagina). Se observă, chiar sub formă de 

citat, o formulă imperativă, transmisă auditoriului. Scriban nu se mulţumeşte doar 
cu critica la adresa neimplicării preoţimii în combaterea imoralităţii, ci oferă 
soluţii, propune unificarea masei clericale în jurul ideii de combatere a literaturii 
imorale nu numai prin critica acesteia, ci şi prin oferirea unei alternative viabile. 
Iuliu Scriban instaurează un dialog cu prelaţii, în care alternează sfaturile şi 
soluţiile oferite cu criticile aspre, inducîndu-le permanent ideea că misiunea de 

predicator reprezintă datoria de a-L mărturisi pe Hristos în faţa credincioşilor nu 
numai prin măiestrie oratorică, ci şi prin pilda unei vieţi corespunzătoare

14
.  

O altă lucrare a lui Scriban, Împotriva ateismului, combate teoriile vremii 
despre inexistenţa lui Dumnezeu. Autorul parafrazează structuri sintactice din 
poetul roman Vergiliu, introduce argumente laice în susţinerea unor teze religioase. 
Şi în această lucrare, autorul utilizează, în vederea susţinerii tezelor sale, argumente 

care provin din lumea intelectualităţii laice, conştient că polemica este purtată cu 
un auditoriu lipsit de latura spirituală, nedispus să accepte argumente sau explicaţii 
de natură teologică. Iuliu Scriban prezintă exemple din viaţa scriitorilor, a 
oamenilor cunoscuţi ai epocii. Este invocat un citat al lui Hans Haupt, din Staat 
und Kirche in den Vereinigten Staaten von Nordamerika, menţionîndu-se cu 
exactitate locul, data şi pagina. Scriban citează, de asemenea, din Miguel de 

Unamuno, un adversar al Bisericii catolice din Spania, din Gorki, din filosoful 
francez Th. Ribot, din filosoful francez Alfred Fouillé şi din Max Nordau. Iuliu 
Scriban imaginează un posibil dialog cu adversarul ideatic, cu replica personajului 
ateu, dar şi cu răspunsul venit din partea oratorului. Subiectul argumentant poate să 
prevadă  obiecţiile interlocutorului, chiar le poate formula, pentru a le putea 
preîntîmpina şi pentru a canaliza discuţia după cum doreşte. Se vorbeşte, astfel, 

despre „luarea înaintea adversarului‖
15
. Remarcăm, de asemenea, strategia 

distrugerii adversarului, prin luarea acestuia în derîdere. 
Predica contemporană reflectă, mai mult decît cea din secolele precedente, 

realităţile culturale, sociale, economice şi politice prin care a trecut poporul român. 
Predicatorii şi-au strucutrat cuvîntările pentru împlinirea scopului religios moral, 

                                                 
14 Vezi şi Belu 1959: 63-276. 
15 Cf. Lo Cascio 2002: 60-61. 

167

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 07:19:09 UTC)
BDD-A26426 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

dar au avut în atenţie şi realităţile vieţii cotidiene, adaptîndu-şi discursurile în 
funcţie de contextul de comunicare. În perioada comunistă, prevăzînd pericolul 
ideologiei de tip ateist, preoţii au îndemnat, în predicile lor, la păstrarea conştiinţei 
naţional-ortodoxe, fapt pentru care unii predicatori au suferit prigoane, chiar 
întemniţări. În această perioadă, predicile s-au concentrat îndeosebi asupra 
conţinutului teologic, evitîndu-se comentariile privitoare la realităţile sociale, 

economice, politice, din cauza vigilenţei urechilor Securităţii. Uneori, însă, 
problema ecumenismului este transferată din teren teologic în teren politic, arătînd 
contribuţia politicii comuniste la unificarea în spirit şi în gîndire a credincioşilor, 
menţionînd că aceasta s-a produs „şi din iubirea tuturor faţă de patria noastră 
comună, Republica Socialistă România, care ca o mamă bună îmbrăţişează cu 
aceeaşi dragoste pe toţi fiii ei, fără deosebire de naţionalitate şi credinţă religioasă. 

Poporul român a respectat şi respectă specificul şi drepturile tuturor naţionalităţilor 
conlocuitoare şi credinţa tuturor cultelor‖

16
 (Cuvînt rostit la instalarea în scaunul 

mitropolitan, p. 33). De asemenea, autorul are în vedere şi situaţiile conflictuale 
dintre credincioşii ortodocşi şi cei catolici din Ardeal, dintre românii şi 
naţionalităţile conlocuitoare în Transilvania. În această perioadă, discursurile 
religioase sînt structurate pe actualitate: iminenta ispită a grupărilor neoprotestante, 

apel la pace şi înfrăţire, îndemn la ascultare faţă de cîrmuirea politică, sfaturi 
pentru muncă, hărnicie.  

Autorii au în vedere, ca şi predecesorii lor, accesibilizarea informaţiei. Multe 
cuvîntări conţin comentarii de explicitare şi de sistematizare a materialului expus. 
Explicaţiile sînt, de cele mai multe ori, de ordin biblic sau dogmatic, alteori axîndu-
se şi asupra etimologiei unor termeni consacraţi limbajului religios. Explicaţia 

presupune o schematizare, o justificare a motivelor pentru care obiectul supus 
discuţiei a devenit subiect de explicitare şi o organizare discursivă coerentă

17
. 

Chiar dacă unele părţi din discursurile secolului al XX-lea se constituie în 
adevărate omilii dogmatice (textul părînd, uneori, unul ştiinţific, cu afirmaţii 
dublate de citate), parantezele, explicitările care intervin des pe parcursul tratării, 
demonstrează că autorii au în vedere toate tipurile de auditoriu, adaptîndu-și 

strategiile retorice în funcţie de contextul de comunicare și ţinînd cont şi de 
performanţa comunicativă

18
. Oratorul religios trebuie să se adapteze publicului său, 

să anticipeze aşteptările acestuia (publicul nefiind întotdeauna omogen), atmosfera 
şi starea de spirit a auditoriului

19
 în legătură cu tema propusă.  

În multe situaţii, autorii renunţă la demersurile expozitive, instituind dialogul şi 
lansînd polemica cu auditoriul sau răspunzînd în funcţie de nevoile acestuia. În 

                                                 
16 Predica a fost rostită în catedrala mitropolitană din Sibiu, la data de 11 iunie 1967 şi este 

inclusă în volumul Nicolae, 1973, Iisus Hristos, viaţa noastră, p. 30-34. 
17 Vezi Ducrot 1991: 69-79. 
18 Discursul trebuie adaptat, așadar, în funcţie de contextul situaţional, să țină cont de variabilele 

socio-culturale, de stări şi grupe de oameni, să aibă un permanent caracter de actualitate; vezi 
Cristescu 1950: 137-157. 

19 Vezi Burcă 1971: 353-362. 

168

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 07:19:09 UTC)
BDD-A26426 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

majoritatea cuvîntărilor, autorii anticipează eventualele obiecţii ale auditoriului, 
dezvoltă dialoguri imaginate, răspund sobru, fără a uza frecvent, însă, de luarea în 
derîdere a adversarului. Întrebărilor li se oferă răspunsuri clare, simple, dar pline de 
substanţă. Stilul predicilor este mult mai solemn, mai oficial decît al discursurilor 
anterioare secolului al XX-lea. Doar în situaţiile în care prezintă tezele dogmatice 
ale grupărilor neoprotestante, unii predicatori ironizează uşor modul de gîndire şi 

de comportament al acestora. O serie de enunţuri interogative retorice au rolul de a 
construi, locutorul lansînd, prin intermediul acestora, un apel de adeziune 
interlocutorului.  

Deseori, oratorii religioşi îşi pregătesc auditoriul, pentru a-l feri de unele 
interpretări neoprotestante. Şi aici se vede că oratorii religioşi ai secolului al XX-
lea îşi structurează cuvîntările pe actualitate. Mai cu seamă în cazul omiliilor 

tematice, care discută despre biserică, preoţie, cinstirea crucii şi a sfinţilor, autorii 
preîntîmpină eventualele teorii greşite ale păstoriţilor. De exemplu, Predica la 
duminca slăbănogului, a arhimandritului Cleopa Ilie, deşi începe ca o omilie 
exegetică, capătă, pe rînd, nuanţele unei omilii dogmatice sau catehetice, pentru ca 
ultima parte să devină un discurs religios de natură polemică, în care tezele 
neortodoxe sînt anticipate şi combătute. La fel, în predica mitropolitului Antonie 

Plămădeală, ocazionată de sfinţirea bisericii (De veghe întru păstrarea şi apărarea 
dreptei noastre credinţe

20
), combaterea învăţăturilor neoprotestante despre biserică 

şi preoţie, începută discret prin intermediul unei pilde, este continuată într-o formă 
dialogată. Acesta este şi motivul pentru care unele pasaje din predici seamănă cu 
catehismele. Ideile şi tezele susţinute sînt întărite de trimiteri scripturistice şi 
patristice, la fel ca în cazul cuvîntărilor anterioare secolului al XX-lea.  

Spre deosebire de predica anterioară, cuvîntările actuale aduc noutăţi. 
Mitropolitul Antonie al Ardealului, pe lîngă argumentele de natură teologică 
(scripturistice şi patristice), apelează şi la expresii populare româneşti

21
: „nu există, 

(...) cum spune prea frumos limba românească, plată fără răsplată‖ (p. 352); „Nu 
spunem noi în vorba noastră românească, «Cine dă, lui îşi dă!»‖ (p. 353). Oferim, 
selectiv și alte cîteva expresii populare românești în predici ortodoxe: „În general, 

în popor se spune aşa: «Cutare este ca Toma, e necredincios ca Toma»‖
22
; „Pentru 

că spune iarăşi, nu?, un proverb românesc: precum un măr stricat dintr-o ladă strică 
pe celelalte mere mai bune şi trebuie scos, aşa şi acel om‖

23
; „O sentinţă populară 

                                                 
20 Cuvîntarea a fost rostită cu ocazia sfinţiri bisericii din Micfalău, judeţul Covasna, în ziua de 28 

noiembrie 1986 şi este inclusă în volumul de predici Antonie Plămădeală, Cuvinte la zile mari, Sibiu, 

1989, p. 352-357. 
21 Interesant este că argumentele de natură teologică sînt îmbogăţite, în vederea întăririi tezei 

enunţate – efortul şi răsplata, – prin întrebuinţarea unor expresii populare româneşti care actualizează, 

în discurs, un fond colectiv tradiţional, armonizat cu cel din discursul individual al predicatorului. 
22 Expresia este preluată din predica rostită de către părintele Gheorghe Calciu Dumitreasa, în 

data de 18 aprilie 1999, la Duminica Tomei. Cuvîntarea este inclusă în corpusul de predici inclus în 

Guia 2014, la p. 388-392, la anexa nr. 4.  
23 În încercarea de a-şi proteja auditoriul, oratorul, Nicolae Scheuleac, face referire la enoriașii 

care au plecat spre alte confesiuni, localitatea Cojoci, în care activează preotul, confruntîndu-se cu 

169

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 07:19:09 UTC)
BDD-A26426 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

spune: Dar din dar, se face rai. Unde domneşte dragostea care se arată în darul ce 
trece de la om la om, ce nu e oprit nicăieri, ce e ca o circulaţie a iubirii, căci el 
constă nu numai din lucrul dăruit, ci şi din inima celor ce-l dăruiesc, acolo e cu 
adevarat raiul‖

24
. De asemenea, mitropolitul Antonie al Ardealului foloseşte în 

predicile sale o serie de pilde, de istorioare, dorind ca prin acestea să contribuie la 
accesibilizarea noţiunilor discutate, să transpună în viaţa credincioşilor învăţăturile 

religioase dezbătute. De fapt, pildele pe care le oferă ascultătorilor reprezintă o 
sinteză a învăţăturilor dogmatice despre biserică şi preoţie, dar transpuse 
auditoriului într-o formă accesibilă. Narativul se manifestă în discursul religios mai 
ales prin parabole şi pilde, prin valoarea lor explicativă, care se întrevede în finalul 
acestora. 

Predicile lui Nicolae Steinhardt ies din tiparele retoricii tradiţionale religioase. 

Structura cuvîntărilor sale nu ţine cont de imperativele de ordin omiletic şi 
catehetic, nu are în vedere o prezentare de tip dogmatic a problemelor religioase 
aduse în discuţie. Incursiunea în artă şi cultură şi renunţarea la clasicele argumente 
scripturistice, argumente de autoritate în discursurile religioase, sînt cîteva dintre 
aspectele care diferenţiază cuvîntările monahului Nicolae Delarohia de cuvîntările 
religioase ale înaintaşilor şi ale contemporanilor. Credincioşii de astăzi aşteaptă de 

la orator o comunicare adaptată cerinţelor de moment. Deşi nucleul teologic este 
acelaşi, rămîne mereu valabil, predica trebuie să se înnoiască  discute cu 
credinciosul modern, instruit şi cu un bagaj de cunoştinţe ştiinţifice variat. 
Evangheliile rămîn aceleaşi, dar tîlcuirea lor trebuie să fie pe măsura înţelegerii 
credinciosului de astăzi

25
.  

În cuvîntarea Sfîntul Antonie cel Mare, oratorul urmărește transpunerea 

învăţăturilor creştine în diverse opere de artă, amintindu-i pe regizorul italian de 
filme Federico Fellini şi pe pictorul catalan Salvador Dali. Autorul face o paranteză 
în care aminteşte de scrierea lui Gustave Flaubert, Ispitirea Sfîntului Antonie, 
inspirată din viaţa Sfîntului Antonie cel Mare. Monahul Nicolae Delarohia porneşte 
de la optica învăţăturilor creştineşti în lumina artiştilor, de la trucurile estetice 
folosite de aceştia, pentru a accentua tezele enunţate anterior. De exemplu, în 

predica La duminica ortododoxiei (inclusă în volumul Dăruind vei dobîndi, p. 250-
255), autorul porneşte de la nuvela lui Mircea Eliade, O fotografie veche de 14 ani, 
pe care o prezintă în detaliu; pornind de la credinţa simplă, necoruptibilă a tînărului 
român, Dumitru, autorul construieşte, pornind de la caracterizarea făcută acestuia, 
portretul ortodoxului. Autorul nu recurge la clasicele argumente scripturistice sau 
patristice, ci îşi convinge auditoriul intelectual apelînd la cunoştinţe din sfera 

literaturii şi a artei. Incursiunea în artă şi cultură, recurgerea la cunoştinţele din 

                                                                                                                            
problema neoprotestantismului. Predica este inclusă în corpusul de predici al lucrării Guia 2014, p. 

393-399, la anexa nr. 5. 
24 Părintele Stăniloae porneşte de la un proverb românesc, de la autoritatea valorilor cernute în 

timp, pe care îl explicitează, raportîndu-se mai ales la dimensiunea sa spirituală. Cuvîntarea, rostită la 
Duminica izgonirii lui Adam din rai, este inclusă în volumul Guia 2014, p. 397-399, la anexa nr. 6. 

25 Vezi şi Plămădeală 1996: 178-187. 

170

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 07:19:09 UTC)
BDD-A26426 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

literatura universală sporesc valoarea cuvîntării. Observăm expunerea limpede, 
cursivă, într-un limbaj simplu, dar cultivat. Talentul oratoric este dublat de cel 
literar, dezvăluind ţinuta intelectuală a predicatorului. 

Predica mitropolitului Bartolomeu Anania, ultimul mare ierarh cărturar român, 
reprezintă un model de discurs care deschide noi orizonturi în predica românească. 
Predica sa se caracterizează prin dinamism, prin forme convingătoare de 

exprimare, prin expresivitate, prin fineţea observaţiilor şi erudiţia atît în plan 
scripturistic sau patristic, cît şi în plan cultural laic. Cuvîntările din această 
perioadă degajă mesaj, dinamism, putere de persuasiune şi valoare stilistică. 

Situaţia comunicativă se schimbă în funcţie de natura auditoriului şi de 
contextul situaţional. Oratorul nu are o temă pentru un public, ci un public pentru o 
temă. Varlaam  îşi protejează cititorii de teoriile calviniste, în lucrarea de polemică 

religioasă Răspuns împotriva catehismului calvinesc; Antim Ivireanul combate 
viciile societăţii, dînd dovadă de un moralism sever atît cu cei simpli, cît şi cu 
domnul; reprezentanţii Şcolii Ardelene, Samuil Micu şi Petru Maior, au urmărit, 
prin scrierile lor, să contribuie la cultivarea clerului şi, indirect, a credincioşilor; la 
Veniamin Costachi remarcăm lupta pentru repunerea limbii române în drepturile ei 
fireşti, cultivarea cu insistenţă a sentimentului unităţii naţionale, dar şi corectarea 

viciile păstoriţilor săi; aceeaşi atitudine se întrevede şi în scrierile arhimandritului 
Iuliu Scriban, care a dus o luptă susţinută împotriva viciilor societăţii 
contemporane, împotriva imoralităţii şi a ateismului; şi în discursurile religioase 
contemporane primează polemica pe teme dogmatice, comentîndu-se iminenta 
ispită a sectelor neoprotestante. 

Deşi remarcăm, în majoritatea predicilor, folosirea unor clişee structurale şi 

argumentative, şi acestea diferă în funcţie de contextul situaţional şi de natura 
auditoriului. Am  observat preferinţa autorilor pentru argumentarea prin citate 
biblice şi patristice, care conferă autoritate, credibilitate şi asigură adeziunea la 
ideile religioase enunţate

26
. Am remarcat că în discursul religios funcţia persuasivă 

este dependentă de textul biblic sau patristic, autorii urmărind să transforme textul 
sacru într-un model comportamental. Pe de altă parte, unii autori renunţă, uneori, la 

strategia citării din texte patristice (în discursurile polemice cu calvinii sau cu 
grupările neoprotestante, care nu recunosc cultul sfinţilor), alteori chiar şi la textele 
scripturistice (atunci cînd polemica este purtată cu un auditoriu lipsit de latura 
spirituală, care nu este dispus să accepte argumente sau explicaţii teologice), 
adaptîndu-şi strategiile în funcţie de contextul situaţional şi de natura auditoriului. 
În predicile și cazaniile mai vechi, incursiunea în artă și cultură este foarte rar 

                                                 
26 Sursa reprezintă o componentă importantă în strategia argumentativă, întrucît exercită un rol 

puternic în procesul de persuadare. Cînd este citată, sursa trebuie să ofere garanţia că argumentele 

aduse sînt acceptabile, fiind furnizate argumente bazate pe autoritatea expertului, pe autoritatea 

religioasă (cum susţine biserica, sfîntul…, biblia), pe autoritatea masei (este bine ştiut faptul ca…, 

cum ştie fiecare) sau pe autoritatea literar-artistică a unor personalități culturale românești sau străine. 

În general, este citată o sursă, fie pentru a trece în seama altora responsabilitatea premizelor sau a 
adevărurilor enunţurilor, fie pentru că alţii pot garnta şi mai bine, prin prestigiul lor, adevărul, 

acceptarea sau validitatea argumentelor precum şi a regulilor generale; vezi Lo Cascio 2002: 121-122. 

171

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 07:19:09 UTC)
BDD-A26426 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

întîlnită, strategiile discursive fiind centrate, în general, pe argumentele de 
autoritate din spațiul religios: argumente scripturistice, patristice, liturgice etc. În 
anumite situații, incursiunea în artă și cultură este justificată fie de situația de 
comunicare

27
, fie de veleitățile literare ale predicatorilor, unii dintre ei scriitori de 

literatură, cum sînt Nicolae Steinhardt sau Gala Galaction
28

. 
Pe lîngă demersurile expozitive, am remarcat, la mulţi oratori religioşi, folosirea 

fragmentară a dialogului, capacitatea de a uza de polemici imaginare cu 
interlocutorii, de a anticipa răspunsurile şi argumentele „adversarului‖. O serie de 
enunţuri interogative retorice sînt folosite cu scopul de a construi, de a schimba o 
anumită poziţie sau pentru a obţine asentimentul, confirmarea sau adeziunea din 
partea interlocutorilor. Răspunsul lui Varlaam, Didahiile lui Antim Ivireanul sînt 
reprezentative în acest sens. Mai mult, la Veniamin Costachi am semnalat folosirea 

dialogurilor imaginate cu cititorii chiar în prefeţe şi pastorale, diferenţiindu-se 
astfel de prefeţele înaintaşilor, caracterizate prin forme expozitive. Dacă Varlaam, 
Antim Ivireanul, Iuliu Scriban, în încercarea de distrugere a adversarului, apelau la 
strategia luării în derîdere a acestuia, predicile contemporanilor sînt mai sobre, 
uzînd de răspunsuri clare, simple, dar pline de substanţă. O consecinţă a 
caracterului conservator al stilului religios este aceea că predicile din secolele al 

XX-lea şi al XXI-lea au caracter mai solemn, mai oficial decît al discursurilor 
anterioare. 

 
Bibliografie  

Belu, Dumitru, 1959, „A propovădui, ce înţeles are, în „Mitropolia Ardealului‖, IV, nr. 3-4, 

p. 263-276 

Breton, Philippe, 1996, L‘argumentation dans la comunication, Paris, Éditions La 

Découverte. 

Burcă, Gheorghe, 1971, Importanţa cunoaşterii manifestărilor sufleteşti ale credincioşilor 

pentru predicator, în „Studii teologice‖, an XXIII, Bucureşti, nr. 5-6, p. 353-362 

Cristescu, Grigore, 1950, Predica şi predicator în vremea noastră, în „Studii teologice‖, II, 

nr. 3-6, p.137-157 

Cvasnîi-Cătănescu, Maria, 1995, Retorică românească medievală. Varlaam: «Răspunsul 

împotriva Catehismusului calvinesc»‖, în „Limbă şi literatură‖, anul XL, vol. I, p. 20-

21 

Chilea, Sebastian, 1954, Predica de succes, în „Mitropolia Olteniei‖, VI, nr. 1-3, p. 36-38 

Cicero, 1973, Opere alese, vol. II, ediţie îngrijită de G. Guţu, Bucureşti, Editura Univers  

Ciurea, Al. I., Antim Ivireanul, predicator şi orator, în „Biserica Ortodoxă Română‖, 

LXXIV, 1956, nr. 8-9, p. 797-798 

                                                 
27 Situaţia de comunicare este un concept cheie în abordarea pragmatică a discursului, concept 

cunoscut şi sub termenul de „context‖. Daniela Rovenţa-Frumuşani, în Semiotică, societate, cultură, 

vorbeşte de contextul psihologic al intenţiilor şi credinţelor interlocutorilor.  
28 Vezi culegerea de epistole Piatra din capul unghiului. Scrisori teologice, Tipografiile Române 

Unite, S.A., București, 1926.  

172

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 07:19:09 UTC)
BDD-A26426 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Cristescu, Grigore, 1950, Predica şi predicator în vremea noastră, în „Studii teologice‖, II, 

nr. 3-6, p. 137-157. 

Dobrescu, N., 1910, Viaţa şi faptele lui Antim Ivireanul, Bucureşti 

Ducrot, Oswald, 1991, Dire et ne pas dire. Principes de sémantique linguistique, Paris, 

Herman, 1991 

Frâncu, Constantin, 1974, Limba Cazaniei lui Varlaam în comparaţie cu limba celorlalte 

cazanii din secolele al XVII-lea – al XVIII-lea, în Studii de limbă literară şi filologie, 

vol. III, Editura Academiei RSR, Bucureşti, 1974 

Galaction, Gala, 1926, Piatra din capul unghiului. Scrisori teologice , Tipografiile Române 

Unite, S.A., București 

Guia, Sorin, 2002-2004, Strategii argumentative în Didahiile lui Antim Ivireanul,  în 

„Analele ştiinţifice ale Universitaţii Alexandru Ioan Cuza din Iaşi‖, secţiunea Literatură, 

tomul XLVIII-L, p.136-150 

Guia, Sorin, 2014, Discursul religios. Structuri și tipuri, Editura „Universității Alexandru 

Ioan Cuza‖, Iași 

Ivireanul, Antim, 1997, Opere. Didahii, Editura Minerva, Bucureşti 

Lo Cascio, Vincenzo, 2002, Gramatica argumentării. Strategii şi structuri, traducere de 

Doina Condrea-Derer şi Alina-Gabriela Sauciuc, Bucureşti, Meteora Press 

Nicolae, Mitropolitul Ardealului, 1973, Iisus Hristos, viaţa noastră, Sibiu 

Plămădeală, Antonie, 1989, Cuvinte la zile mari, Sibiu 

Plămădeală, Antonie, 1996, Preotul în biserică, în lume, acasă, Sibiu 

Rovenţa-Frumuşani, Daniela, 2005, Analiza discursului: ipoteze şi ipostaze, Bucureşti, 

Editura Tritonic 

Rovenţa-Frumuşani, Daniela, 1999, Semiotică, societate, cultură, Iaşi, Institutul European 

Sălăvăstru, Constantin, 1996, Raţionalitate şi discurs, Bucureşti, Editura didactică şi 

pedagogică, R.A. 

Scriban, Iuliu, 1932, Împotriva ateismului, Tipărirea a 2-a, Tipăritură de monăstirea 

Dobruşa, judeţul Soroca 

Scriban, Iuliu, 1913, Lupta contra scrierilor imorale, Bucureşti, „Tipografia Românească‖, 

Strada Izvor, No. 14 

Steinhardt, Nicolae, 2005, Dăruind vei dobîndi: cuvinte de credinţă, Rohia, Editura 

Mănăstirii Rohia 

 
 

 

173

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 07:19:09 UTC)
BDD-A26426 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

