
Cuvînt de întîmpinare 
 

Alfabetele vechilor noastre scrieri bisericeşti 

Gheorghe CHIVU 

There was an interaction and an almost indispensable relationship between the religion 

or confesion of the Romanian collectivities in the early centuries of our literary language 

and the graphic „layer‖ of the texts they used or were intended for them. The texts printed 

or transcribed for the Orthodox Romanians used on a regular bases the Cyrillic alphabet, 

whereas the manuscripts and the books created for the Romanians converted to Calvinism 

or Catholicism were printed or transcribed with Latin alphabet using Hungarian writing 

system. For the use of the Greek-Catholic believers, besides the books with Cyrillic 

alphabet, which represented a major part, there were printed religious texts with 

etymological alphabet, underlining once more the fact that they had a different confesion 

from Calvinist or Catholic Romanians. 

 

Keywords: Orthodox texts, Western Rite religious texts, Greek Catholic texts; Cyrillic 

writing, Latin alphabet writing with Hungarian script, etymological writing 

 

 

Cercetarea scrisului bisericesc, tot mai intensă, mai aplicată şi mai adecvată în 
ultimii ani, a pus în evidenţă nu doar caracteristicile lingvistice (lexicale, 
morfosintactice sau retorice) ale unor texte literare aproape ignorate în urmă cu un 
sfert de veac, deşi ilustrau plenar toate variantele funcţionale ale limbii, ci şi rolul 
pe care l-a avut şi îl are încă, într-o lume ce se consideră predominant laică, o 

componentă foarte importantă, cîndva definitorie a culturii naţionale. 
Un argument pentru atenţia acordată în prezent vechilor sau noilor noastre 

scrieri bisericeşti îl constituie numărul mare de ediţii şi de studii de referinţă 
publicate în ultimul timp, dar o dovadă concludentă în acelaşi sens o oferă chiar 
reuniunile ştiinţifice grupate sub titlul Text şi discurs religios, ajunse prin actuala 
sesiune clujeană la a VIII-a ediţie. 

În cadrul investigaţiilor, tot mai diverse şi mai competente, efectuate asupra 
scrierilor cu subiect religios, forma grafică a textelor a reţinut însă mai puţin 
atenţia specialiştilor. 

9

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:32 UTC)
BDD-A26413 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Nu avem în vedere desigur grafia chirilică românească în ansamblu, grafie 
studiată atent de către toţi cei care, editînd sau doar cercetînd monumentele 
vechiului scris românesc, au stabilit inventarul şi valoarea slovelor utilizate în cele 
mai multe dintre scrierile bisericeşti ajunse pînă la noi. 

Nu ne referim nici la diversele sisteme ortografice bazate pe alfabetul latinesc, 

şi ele prezente în vechile noastre texte religioase, sisteme ortografice studiate pînă 
în prezent aproape totdeauna cu acelaşi scop, anume pentru a identifica valoarea 
fonologică a grafemelor şi de a stabili modul cel mai adecvat de transcriere a unor 
manuscrise sau tipărituri considerate reprezentative sau doar relevante pentru 
istoria scrisului vechi românesc. 

Ne referim în schimb la relaţia necesară, uneori obligatorie, existentă între 

„haina‖ grafică a vechilor noastre scrieri bisericeşti şi apartenenţa confesională a 
autorilor (traducători, copişti, diortositori sau tipografi), respectiv a destinatarilor, 
utilizatorii reali sau doar potenţiali ai respectivelor texte. Pentru că, potrivit unor 
constatări pe care le vom formula în paginile următoare, în textele religioase 
alcătuite de la sfîrşitul veacului al XV-lea (de cînd datează, foarte probabil, copia 
manuscrisă numită în mod curent Psaltirea Hurmuzaki

1
) pînă la finele secolului al 

XIX-lea, cînd este abandonat oficial alfabetul chirilic în tiparul bisericesc, 
alfabetele utilizate diferenţiază scrisul ortodox, respectiv textele destinate 
comunităţilor ortodoxe, de acelea alcătuite cu litere latine pentru românii trecuţi la 
calvinism sau la catolicism şi de cele imprimate cu alfabet etimologizant pentru 
uzul românilor greco-catolici. 

 

Textele religioase cu alfabet chirilic 

Condiţii sociale, politice şi culturale bine cunoscute au impus de timpuriu 
haina slavonă în scrisul bisericesc din ţările majoritar ortodoxe aflate în sud-estul 
Europei. 

Cărturarii ce activau în teritoriile româneşti aflate de o parte şi de alta a 
lanţului carpatic au preluat astfel alfabetul chirilic şi l-au transformat, utilizîndu-l 

cu relativă constanţă într-o epocă posterioară mijlocului veacului al XIII-lea, într-
un remarcabil început de tradiţie grafică românească, tradiţie ce s-a bazat pe un 
sistem de semne unitar în tot spaţiul locuit de români şi funcţionează independent 
de modelul slavon. Schimbînd sau acceptînd schimbarea valorii unor slove 
(precum cele două ieruri,  şi , ajunse adesea simple mărci ale finalului de silabă, 
respectiv cele două iusuri,  şi , utilizate fără excepţie ca semne grafice ce notau 

vocale fără nazalitate), inventînd sau modificînd forma altora (ne referim la  şi , 
necunoscute în alte spaţii culturale), aceşti cărturari, învăţaţi grupaţi cu siguranţă 
în jurul instituţiilor monahale importante, vor fi tradus şi copiat, în consens cu 
dominanta culturii vremii în provinciile româneşti, scrieri religioase chiar la 

                                                 
1 Vezi Al. Mareş, Consideraţii asupra datării Psaltirii Hurmuzaki, în „Limba română‖, XLIX, 

2000, nr. 4-6, p. 682-683; cf. I.-A. Candrea, Psaltirea Scheiană comparată cu celelalte psaltiri din 

sec. XVI şi XVII traduse din slavoneşte, I, Socec & co, Bucureşti, 1916, p. XCII-XCIV. 

10

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:32 UTC)
BDD-A26413 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



începutul veacului al XV-lea. Sugerează această ipoteză unele alternanţe 
consemnate în cuvintele româneşti atestate sporadic în documente slavone 
(cuvinte în care apar forme cu u final alături de variante terminate în consoană, 
respectiv cuvinte în care notarea vocalei e se făcea, conform unei maniere grafice 
tradiţionale, prin ). Susţine aceeaşi ipoteză, raportîndu-se tot la valoarea slovei 

, o notaţie din anul 1418, făcută de învăţatul bulgar Constantin Kosteneţki cu 
privire la scrierea chirilică românească

2
. Iar aceste constatări concordă cu 

informaţia dată de notaţia cu interpretare controversată făcută de Dimitrie 
Cantemir, în capitolul Despre literele moldovenilor din Descriptio Moldaviae, 
potrivit căreia „moldovenii se foloseau de caracterele latineşti‖ [„latinis Moldavi 
utebantur characteribus‖] înainte ca, în Conciliul de la Florenţa din 1439, să fi fost 

impusă, în dorinţa de a opri influenţa Bisericii apusene în Moldova, înlocuirea 
literelor latineşti cu cele slavone

3
.  

[Fragmentul amintit are, pe larg, în traducere, următorul cuprins: „Înainte de 
Conciliul de la Florenţa, după exemplul celorlalte neamuri ale căror limbi provin 
din vorbirea romanilor, moldovenii se foloseau de caractere latine. Dar, după ce la 
acel sinod mitropolitul Moldovei a trecut în tabăra papistaşilor, ... urmaşul 

acestuia, diaconul lui Marcu al Efesului, bulgar de neam, pe nume Teoctist, ca să 
stîrpească şi mai mult orice sămînţă papistăşească din biserica moldovenească şi 
ca să ia tinerilor putinţa de a citi sofismele paistaşilor, a sfătuit pe Alexandru cel 
Bun ca nu numai să izgonească din ţara lui pe oamenii care gîndeau altfel în 
privinţa celor sfinte, dar şi literele latine să le înlocuiască cu cele slavone...‖

4
] 

Condiţii politice şi culturale nu totdeauna favorabile au făcut însă ca primele 

texte româneşti scrise cu alfabet chirilic, ajunse pînă la noi, să dateze, potrivit 
unor cercetări filigranologice recente, nu din prima jumătate a veacului al XV-lea, 
ci cel devreme de la începutul secolului următor

5
. 

Astfel, primul manuscris religios românesc cunoscut scris cu litere chirilice 
pare să fie celebra deja Psaltire Hurmuzaki, copiată cu aproximaţie în deceniul 
imediat următor anului 1500. Acesteia i se vor alătura, după aproximativ o 

jumătate de veac, prin activitatea desfăşurată în centre culturale cunoscute aflate 
în zona Sibiu – Braşov, în nordul Moldovei şi al Transilvaniei sau în Banat-
Hunedoara, alte copii sau prelucrări, manuscrise sau tipărite, ale traducerilor 
româneşti făcute după diverse scrieri biblice (Tetraevanghelul, Psaltirea, 

                                                 
2 Vezi pentru datele pe care se bazează aceste consideraţii Ion Gheţie, Vechimea scrierii 

chirilice româneşti, în Începuturile scrisului în limba română, Editura Academiei Române, 

Bucureşti, 1974, p. 9-20; Ion Gheţie, Al. Mareş, De cînd se scrie româneşte, Univers Enciclopedic, 

Bucureşti, 2001, p. 16-21. 
3 Ideea, devenită loc comun în scrierile învăţaţilor iluminişti ardeleni, a constituit punctul de 

plecare pentru reintroducerea alfabetului strămoşesc în scrisul românesc, în diversele forme ale 

scrierii etimologizante. 
4 Dimitrie Cantemir, Descriptio Antiquis et Hodierni Status Moldaviae. Descrierea stării de 

odinioară şi de azi a Moldovei, ed. a II-a, îngrijită de Ana-Christina Halichias, Postfaţă de Eugen 
Simion, Fundaţia Naţională pentru Ştiinţă şi Artă, Bucureşti, 2014, p. 463. 

5 Vezi Al. Mareş, Consideraţii asupra datării Psaltirii Hurmuzaki, loc. cit. 

11

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:32 UTC)
BDD-A26413 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Apostolul, Palia) şi după unele cărţi de slujbă sau de dogmă religioasă 
(Catehismul, Liturghierul, Cazania, Molitvelnicul, Pravila), toate destinate uzului 
sau influenţării confesionale a membrilor comunităţilor româneşti ortodoxe

6
.  Iar 

după 1600, cărturari bine cunoscuţi şi remarcabili prelaţi, precum Varlaam, 
Dosoftei, Teodosie Veştemeanul, Antim Ivireanul, dar şi personalităţi ale culturii 

laice, precum Eustratie logofătul, Neculai Milescu Spătarul, Udrişte Năsturel, vor 
contribui la dezvoltarea scrisului chirilic ortodox şi, sprijiniţi de tipografiile 
subordonate programatic Bisericii, vor face ca, prin cartea destinată slujbei, să se 
impună, la mijlocul veacului al XVIII-lea

7
, o primă formă unică supradialectală a 

vechii noastre limbi literare, formă păstrată pînă astăzi, în coordonatele sale de 
bază, în scrisul bisericesc

8
. 

Ediţiile integrale ale Bibliei tipărite cu litere chirilice în 1688 şi în 1795 se vor 
alătura cărţii imprimate pentru slujbă şi vor fi difuzate în toate provinciile 
româneşti. Iar simplificarea treptată a sistemului ortografic chirilic, susţinută şi 
promovată în primul rînd de cărturari laici (între aceştia un rol deosebit 
revenindu-le lui Ienăchiţă Văcărescu, lui Ion Budai-Deleanu şi în special lui Ion-
Heliade Rădulescu), vor pregăti scrisul chirilic pentru o coexistenţă de 

aproximativ o jumătate de veac cu scrisul cu litere latine în maniere ortografice 
diverse. 

Alfabetul chirilic, extins din spaţiul Bisericii ortodoxe în domeniile laice ale 
culturii, identificat timp de aproape patru secole cu forma oficială a scrisului 
românesc, va fi înlocuit oficial şi în tipăriturile religioase după 1884. (În acest an, 
un articol (re)publicat în „Transilvania‖ cerea tipărirea cărţilor bisericeşti cu 

ortografia Academiei
9
, ortografie ajunsă, după exerciţiul etimologismului intern, 

la o formă apropiată de principiul fonologic tradiţional.) 
Fusese scrisul chirilic de la începuturile utilizării sale în spaţiul nostru cultural 

semn identitar al comunităţilor ortodoxe româneşti şi modalitate de menţinere a 
unităţii de neam şi de limbă. În acelaşi timp el a fost însă şi mijloc eficace de 
propagandă religioasă. Astfel, dacă în veacul al XVI-lea comunităţile româneşti 

calvine utilizau texte de slujbă imprimate cu litere chirilice (ne gîndim la 
Liturghierul coresian din 1570, comandat de Pavel Tordaşi), iar tipografiile 
difuzau în haină chirilică inclusiv texte cu originale sau de influenţă religioasă 
apuseană (ne referim la Cazania I şi Molitvenicul imprimate de Coresi la Braşov 
sau la Palia apărută la Orăştie, tradusă de un grup de cărturari români, între care 

                                                 
6 Vezi o sinteză a informaţiilor privind numărul şi tipul textele româneşti păstrate din secolul al 

XVI-lea, Gh. Chivu, Cele mai vechi texte româneşti. Probleme filologice şi lingvistice, în Medioevio 
romanzo, Roma, XXVII, 2003, fasc. 2, p. 320-327. 

7 Vezi pentru o sinteză a opiniilor precedente şi, totodată, pentru o reargumentare a ideii, Ion 

Gheţie, Secolul al XVIII-lea şi unificarea limbii române literare, în Ion Gheţie, Gheorghe Chivu 

(coordonatori), Contribuţii la istoria limbii române literare. Secolul al XVIII-lea (1688-1780), 

Clusium, [Cluj-Napoca], 2000, p. 91-111. 
8 Gh. Chivu, O variantă ignorată a  românei  literare  moderne - limbajul  bisericesc,  în 

„Limba română‖, XLIV, l995, nr. 9-12, p.  445-453. 
9 „Transilvania‖, XV, nr. 5-6, 1-15 martie, 1884, p. 37-38.  

12

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:32 UTC)
BDD-A26413 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



se afla şi Mihail Tordaşi, „episcopul <calvin al> românilor din Ardeal‖), în veacul 
al XVIII-lea misionarii iezuiţi deprindeau regulile scrisului chirilic (şi întocmeau 
lexicoane cu vocabularul de bază al credinţei de rit răsăritean), pentru a putea 
desfăşura o activitate mai eficientă în spaţiul românesc

10
, iar tipografiile 

munteneşti şi moldoveneşti furnizau carte religioasă ce avea, firesc, haină 

slavonă, comunităţilor româneşti din Transilvania şi Banat, în ciuda interdicţiei 
stipulate de acte oficiale emise de cancelaria imperială de la Viena. Aceeaşi haină 
slavonă, concordantă cu normele ortografice specifice scrisului ortodox, era 
prezentă şi în cele mai multe dintre tipăriturile utilizate de comunităţile greco-
catolice

11
. 

 

Textele religioase cu litere latine în manieră ortografică maghiară 

Aproape concomitent cu primele tipărituri chirilice româneşti din veacul al 
XVI-lea, la o dată cuprinsă între 1571 şi 1575, s-a imprimat la Cluj, în tipografia 
lui Gáspár Heltai, aşa-numita Psaltire a lui Pavel Tordaşi, versiune românească 
pentru Psalterium Hungaricum a lui Albert Molnár

12
. Textul, astăzi fragmentar (a 

ajuns la noi un grup de numai patru file, păstrate pînă în 1911 între foile de 

umplutură ale copertei unei cărţi legate în 1601), conservă o traducere a Cărţii de 
cîntece, culegere de psalmi, laude bisericeşti şi un cîntec de înmormîntare, 
intonate în bisericile reformate, culegere ce va fi ilustrată ulterior, în secolele al 
XVII-lea şi al XVIII-lea, prin copii manuscrise integrale datorate, între alţii, lui 
Sándor Gergely din Agyagfalva (actualmente localitatea Lutiţa) din Haţeg, lui 
Ioan Viski, lui Ştefan Istvánházi şi, se pare, lui Mihail Halici-tatăl

13
. 

Greu de spus dacă acest prim text românesc imprimat cu litere latine în 
manieră ortografică maghiară este continuatorul unei tradiţii mai vechi, ilustrate, 
eventual, de textele (numite „papistăşeşti‖) la care făcea referire Dimitrie 
Cantemir

14
 sau de Catehismul catolic tipărit cu certitudine la Sibiu, în 1544, din 

care nu s-a descoperit încă nici un exemplar. 
Tipăriturii clujene menţionate şi copiilor Cărţii de cîntece amintite i se alătură 

însă Catehismul preotului calvin Ştefan Fogarasi din Lugoj, tipărit la Alba Iulia în 
1647, cel tradus de Giurgi Buitul, retipărit în 1703 la Cluj, după ce apăruse în 

                                                 
10 Cităm, dintre aceste scrieri, în primul rînd cele două manuscrise, o gramatică (Institutiones 

linguae Valachicae) şi un dicţionar (Lexicon compendiarium Latino-Valachicum), ajunse în 

fondurile Bibliotecii arhiepiscopale din Kalocsa, dar alcătuite, în jurul anului 1770, în zona Oradiei. 

Vezi, pentru detalii, Gh. Chivu, Introducere la Institutiones linguae Valachicae. Prima gramatică a 

limbii române scrisă în limba latină, Editura Academiei Române, Bucureşti, 2001, p. 7-41. 
11 Cităm, ca cel mai semnificativ exemplu, Biblia imprimată de Samuil Micu, la Blaj, în anul 

1795.  
12 Vezi date despre text la Ion Gheţie, Fragmentul Todorescu, în Texte româneşti din secolul al 

XVI-lea, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1982, p. 261-284. 
13 Pentru o sinteză a discuţiilor privind aceste versiuni a se vedea Daniele Pantaleoni, Observaţii 

asupra textelor româneşti cu alfabet latin (1570-1703), în „Philologica Jassyensia‖, III, 2007, nr. 1, 
p. 39-56. 

14 Vezi supra, nota 4. 

13

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:32 UTC)
BDD-A26413 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



primă ediţie la Pozsony (Bratislava) în anul 1636, alte trei Catehisme 
(Catechismul cel mare cu întrebări şi răspunsuri, Catechismul cel mic cu 
întrebări şi răspunsuri, Catechismul cu întrebări şi răspunsuri), imprimate în 
1780 la Buda, respectiv Evanghelia tipărită în 1769 la  Kalocsa şi republicată în 
1799 la Buda.  

În toate aceste texte modelul ortografic maghiar a impus utilizarea cu frecvenţă 
şi distribuţie adesea diferite a unor grafeme specifice, precum c, cz sau tz pentru a 
nota africata ţ (enceleg, gurice; lacz, viczel; despertziture), cs pentru č (cser, 
decsi) sau s pentru ş (akmusu) şi j (grise). 

Influenţa limbii latine şi, poate, dorinţa copiştilor şi tipografilor de a adapta un 
alfabet de împrumut la scrierea limbii române au dus însă la apariţia în scrierile 

amintite a unor abateri de la regulile scrisului oficial maghiar. Încă din secolul al 
XVI-lea au fost consemnate, într-un etimologism avant la lettre al celui care a dat 
forma grafică ultimă Fragmentului Todorescu, apropieri ale grafiei unor cuvinte 
de forma lexemelor latineşti corespunzătoare (precum în campuluy, crestinilor, 
scrise cu c în loc de k, sau în hommu, peccate sau szuffletul, în care este 
remarcabilă prezenţa lui h iniţial şi a literelor duble)

15
.  

 Unele texte scrise cu ortografie latină după model maghiar au fost transpuse, 
în epoca veche, din curiozitate intelectuală sau ca mijloc de propagandă 
religioasă, în alfabetul chirilic, constant utilizat în spaţiul românesc, cum se ştie, 
în primul rînd de către copiştii şi de către tipografii ortodocşi. Mă refer la texte 
izolate din Cartea de cîntece calvine, copiate de doi preoţi bihoreni (popa Urs din 
Cotiglet şi popa Giurgiu din Lunca Sprie), şi la un Cîntec de Crăciun, transcris, 

după informaţiile oferite de studiul limbii, în zona Făgăraşului
16
. O sursă scrisă cu 

alfabet latin în manieră ortografică maghiară va fi avut, foarte probabil, şi 
Evangheliarul de la Sibiu, tipărit cu chirilice, dar înregistrînd o serie de grafii 
similare celor existente în Cartea de cîntece imprimată în a doua jumătate a 
veacului al XVI-lea la Cluj

17
. Tatăl nostru maghiar scris cu litere chirilice la 

finele Codicelui Sturdzan, în anii de început ai secolului al XVII-lea
18
, şi cel 

similar descoperit într-un miscelaneu nord-ardelenesc alcătuit un veac mai tîrziu
19

 
par să fie reproducerea din memorie a celebrei rugăciuni, pusă pe hîrtie în mod 

                                                 
15 Ion Gheţie, Fragmentul Todorescu, în vol. cit., p. 286-298; vezi şi Gh. Chivu, Grafii cu model 

latin în scrisul vechi românesc, în Antic şi modern. In honorem Luciae Wald, Humanitas, Bucureşti, 

2006, p. 116-124. 
16 A se vedea, pentru acest din urmă text, Ion Gheţie, Un vechi text literar românesc din secolul 

al XVII-lea, în „Limba română‖, XIV, 1965, nr. 6, p. 697-705. 
17 Ion Gheţie, „Evangheliarul de la Sibiu‖ şi textele româneşti scrise cu litere latine şi 

ortografie maghiară, în  „Limba română‖, XXVIII, 1979, nr. 2, p. 165-172; Ion Gheţie, Al. Mareş, 

Originile scrisului în limba română, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1985, p. 166-

167. 
18 Gh. Chivu, Un „Tatăl nostru‖ maghiar scris cu litere chirilice, în „Limba română‖, XLII, 

1993, nr. 9,  p. 439-442. 
19 N. Drăganu, Un „Tatăl nostru‖ unguresc scris cu slove chirilice, în „Anuarul Institutului de 

Istorie Naţională‖, III, 1924-1925, p. 561-563. 

14

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:32 UTC)
BDD-A26413 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



independent de doi către români care nu cunoşteau limba maghiară, iar nu o 
transliterare a unui text maghiar, scris, firesc, cu litere latine.  

Nu totdeauna consecvente în utilizarea grafiei cu litere latine şi nici unitare în 
modul de aplicare a regulilor scrisului maghiar, dovadă, credem, a unei tradiţii nu 
suficient de îndelungate şi a unui exerciţiu cultural nu foarte intens (ceea ce ar 

nega posibilitatea evocată a relaţiei acestui tip de texte cu scrierile „papistăşeşti‖ 
la care făcea referire, în 1714, Dimitrie Cantemir), izvoarele menţionate 
individualizează în scrisul vechi românesc manuscrise şi tipărituri destinate 
românilor transilvăneni calvini sau catolici.  

 

Scrierile religioase datorate misionarilor italieni 

Misionarii catolici, originari în primul rînd din Italia, interesaţi de spaţiul 
românesc, în care descoperiseră, încă din secolul al XIV-lea, o populaţie de 
origine romană ce vorbea o limbă asemănătoare cu propriul idiom (limbă 
considerată fie latină coruptă, fie, mai rar, italiană coruptă), traduc, adaptează sau 
alcătuiesc, în cursul secolelor al XVII-lea şi al XVIII-lea, dar şi în primele decenii 
ale secolului al XIX-lea, în Moldova, unde Congregaţia de Propaganda Fide 

infiinţase o misiune, mai multe scrieri religioase în limba română
20

.  
Bartolomeo Basetti a notat astfel, în 1643, Întrebările la botez, o serie de 

formule rituale şi cîteva rugăciuni, pe care le-a trimis la Roma, alături, se pare, de 
un Catehism românesc, dar urma textelor s-a pierdut în arhivele Congregaţiei. 
Despre un Catehism le scria superiorilor, în 1644, şi Gaspare di Noto, dar 
realizarea propriu-zisă a textului nu a fost dovedită. Vito Piluzio din Vignanello, 

ajuns prefect al misiunii catolice din Moldova, inspirîndu-se din Catehismul 
bănăţeanului Giurgi Buitul, a redactat şi apoi a tipărit la Roma, în 1677, Dottrina 
Christiana. Antonio Zauli a trimis, în 1716, Congregaţiei un Catehism şi cîteva 
Predici, astăzi pierdute, pentru corectarea formei acestora în vederea imprimării 
fiind căutat, în 1717, un „specialist în limba română‖. Doi ani mai tîrziu, în 1719, 
Silvestro Amelio, personalitate importantă a Misiunii din Iaşi, unde a îndeplinit o 

vreme funcţia de prefect, a reluat într-o copie fidelă Catehismul lui Vito Piluzio, a 
transcris cîteva rugăciuni, mai multe formule sacramentale şi cîteva evanghelii. 
Tot el a alcătuit, în 1725, o culegere de predici şi de fragmente evanghelice 
manuscrise, intitulată Conciones latinae-muldavo. La începutul secolului al XIX-
lea, Placido Porcelli preda Colegiului ―Sfîntul Anton‖ din Roma un Evangheliar, 
un Catehism şi mai multe rugăciuni. Iar Michele Sassiano şi Vincenzo Gatti au 

redactat o Învăţătură creştinească, respectiv o serie de cazanii, descoperite, la 
începutul secolului trecut, în Biblioteca Archiginnasio din Bologna. 

Scrierile religioase datorate misionarilor italieni, multe pierdute sau încă 
nedescoperite, au fost alcătuite, desigur, pentru a facilita oficierea în limba 
română a anumitor momente ale slujbei (foloseau în acestui scop evangheliile, 

                                                 
20 Vezi pentru sinteză, Teresa Ferro, I missionari cattolici in Moldavia, Clusium, [Cluj-Napoca], 

2005.  

15

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:32 UTC)
BDD-A26413 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



rugăciunile sau diverse formule rituale) sau pentru  propagandă religioasă 
(catehismele) în cadrul colectivităţilor româneşti de rit apusean din Moldova. 
Autorii acestor scrieri, misionari vorbitori de limbă italiană şi cunoscători, 
respectiv utilizatori avizaţi ai limbii latine, limbă uzuală în bisericile apusene, au 
folosit însă, deopotrivă în manuscrise şi în tipărituri, o ortografie cu litere latine 

care în mod surprinzător este total diferită de ortografia italienească a vremii. 
Numeroase grafeme mai puţin obişnuite în vechiul scris românesc cu litere latine 
(între acestea a, ä, ae, e şi ë pentru ă (astauara, kä,  adaeverat, terdziü, vataemë), 
e, i şi y pentru î (enyma, imbla, brynza), cs şi cz pentru č (nicsi, czitesk), sz pentru 
s (doszeditura, szingur), s şi sz pentru ş (sapte, greszele), c, z şi cz pentru ţ 
(osyndicylor, pokoinzae, viaczae) îndreaptă atenţia cercetătorilor nu atît spre 

scrisul polonez (în secolele al XVII-lea şi al XVIII-lea, misionarii catolici din 
Moldova şi-au îndeplinit misiunea sub conducerea a numeroşi episcopi originari 
din Polonia), cum s-a afirmat uneori, cît spre scrisul maghiar (fără să se identifice 
însă cu acesta, în condiţiile păstrării unor grafeme italieneşti sau latineşti).

21
  

A fost foarte probabil, cum opinam în urmă cu mai mulţi ani
22

, o modalitate de 
adaptare a formei scrierilor misionarilor italieni din Moldova la obişnuinţele 

ortografice ale destinatarilor reali sau potenţiali ai acestor scrieri, români originari 
din Transilvania, trecuţi deja la religia apuseană (deveniseră înaintea sosirii în 
Moldova calvini sau catolici), care utilizau, pentru diferenţierea de ortodocşi, 
scrisul cu litere latine după model ortografic maghiar. 

Textele româneşti alcătuite în secolele al XVII-lea, al XVIII-lea şi în primele 
decenii de după 1800, în Moldova, de către misionarii italieni, care nu vorbeau în 

mod curent româneşte sau care deprinseseră această limbă prin contactul direct cu 
localnicii (prozelitismul religios presupunea cunoaşterea şi utilizarea formelor 
specifice vorbirii acestora), au şi pentru această caracteristică neaşteptată a grafiei 
o poziţie aparte în cadrul scrisului românesc vechi.  

 

Textele religioase cu litere latine şi ortografie etimologizantă 

Spre sfîrşitul secolului al XVIII-lea şi în primele decenii de după 1800 au 
apărut, după cum se ştie, în Transilvania, ca reflex al concepţiei iluministe şi ca 
urmare a acţiunii concertate a reprezentanţilor Şcolii Ardelene, mai multe scrieri 
cu caracter programatic, care atestă prima încercare coerentă şi fundamentată 
ştiinţific de creare a unui alfabet propriu limbii române prin utilizarea „slovelor 
strămoşeşti‖, adică a alfabetului latinesc. Mă refer în primul rînd la tipărituri bine 

cunoscute, precum gramatica intitulată Elementa linguae Daco-Romanae sive 
Valachicae, semnată de Samuil Micu şi Gheorghe Şincai şi apărută în două ediţii, 
în 1780 la Viena şi în 1805 la Buda, Orthographia Romana sive Latino-Valachica 
a lui Petru Maior, tipărită tot la Buda în 1819, şi Lexiconul românesc-latinesc-

                                                 
21 Gh. Chivu, Consideraţii asupra scrierilor misionarilor italieni din secolele al XVII-lea şi al 

XVIII-lea, în Comunicările ―Hyperion‖, 8, 1999, p. 129-136 (republicat în Vechi texte româneşti. 
Consideraţii filologice şi lingvistice, Editura Academiei Române, Bucureşti, 2015, p. 163-168). 

22 Vezi supra, nota 21. 

16

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:32 UTC)
BDD-A26413 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



unguresc-nemţesc, primul dicţionar normativ, explicativ şi etimologic al românei 
literare, publicat în 1825 în aceeaşi „Crăiască Tipografie‖ însărcinată cu 
imprimarea cărţilor destinate Ungariei şi teritoriilor anexate.  

Scopul declarat al căutărilor menite să ducă la crearea unui alfabet propriu 
limbii noastre, care să aibă concomitent calitatea de a evidenţia originea latină a 

românei (precum în dice, fili, clave, glacie, homu, lacte, muliere, pane, sole şi 
altele, grafii întîlnite constant în texte înainte de 1800), dar şi să permită normarea 
şi, implicit, unificarea formei sale literare (precum în romanescu, romanesci, 
puse, evident, în relaţie cu romanu „român‖), a fost dublat, la începutul activităţii 
reprezentanţilor Şcolii Ardelene, de un obiectiv religios. Iar acesta era strict 
circumscris culturii româneşti din teritoriile aflate dincolo de munţi, în care, în 

mod deja tradiţional, scrisul cu litere latine era utilizat numai de către românii 
subordonaţi religios Bisericii apusene, iar cel cu slove chirilice de către ortodocşi. 
Cartea de rogacioni pentru evlavia homului chrestin, publicată de Samuil Micu în 
1779 la Viena (deci cu un an înainte de apariţia Elementelor, gramatica 
reprezentativă a Şcolii Ardelene), şi Acathist sau Carte cu multe rugatsiuni pentru 
evlaviea fiesteqvarui crestin, imprimată tot de Samuil Micu la Sibiu, în 1801, 

ambele tipărituri destinate credinciosului de rînd, trebuiau să arate şi prin grafie, 
în contextul cultural şi religios complex al spaţiului transilvănean, că greco-
catolicii erau diferiţi de românii trecuţi la calvinism sau la catolicism.  

O inventariere şi apoi o comentare a grafemelor specifice acestor două 
tipărituri, uzuale în epoca de început a mişcării latiniste transilvănene, între care 
a, e, i, o sau u, adesea însoţite de accente sau de spirite, pentru notarea vocalelor ă 

şi î (demanetia, quât; benecuventat; intrare, sint; fôntana), e şi o pentru scrierea 
diftongilor ea şi oa (om tacé, méele; morte, hómeni), si pentru ş (esirea), ti pentru 
ţ sau ci (tiene; nepotentios), nu îşi justifică locul aici, fiind de regulă bine 
cunoscut modul de apariţie a noilor grafeme româneşti, simple sau compuse, cu 
sau fără semne diacritice, preluate exclusiv din scrierea latinească sau raportate, în 
timp, la limba italiană

23
. La fel de bine cunoscut este, desigur, faptul că ortografia 

etimologizantă nu a fost nicicînd un scop în sine sau un mijloc de modificare 
deliberată a rostirii literare româneşti, dovadă inconsecvenţele şi alternanţele, dar 
mai ales simplificarea sa, făcută în timp de către aceiaşi autori

24
, ci un mijloc de 

evidenţiere a latinităţii limbii române, ca parte a unui program de schimbare 
concertată a modelelor culturale, urmărit sistematic timp de aproape un secol (de 
la 1780 pînă spre finele veacului al XIX-lea, cînd etimologismul „extern‖, bazat 

pe modelul limbii latine, a lăsat locul, în scrisul românesc cu litere latine, 

                                                 
23 A se vedea pentru ilustrarea grafemelor utilizate în scrierile iluminiştilor ardeleni, Pârvu 

Boerescu, Din istoria scrierii româneşti, Editura Academiei Române, Bucureşti, 2014, p. 262-326. 
24 Sînt cunoscute modificările aduse sistemelui ortografic etimologizant în lucrări tipărite cu 

litere latine între 1779 şi 1805. Cea mai semnificativă, în acest sens, este însă simplificarea operată 
de Gheorghe Şincai în ediţia a II-a a gramaticii intitulate Elementa linguae Daco-Romanae sive 

Valachicae, publicată la Buda, în 1805. 

17

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:32 UTC)
BDD-A26413 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



etimologismului „intern‖, menit să evidenţieze şi să consolideze structura limbii 
noastre literare).  

 

Concluzii 

Prezentarea şi mai ales consideraţiile formulate în paginile anterioare pe 

marginea vechilor scrieri religioase româneşti au demonstrat, sper, în mod 
convingător faptul că între religia sau confesiunea împărtăşită de colectivităţile de 
români în veacurile de început ale limbii noastre de cultură şi „haina‖ grafică a 
textelor utilizate de către aceştia sau destinate lor a existat o condiţionare şi o 
relaţie aproape obligatorie. Textele imprimate sau copiate pentru românii 
ortodocşi au utilizat constant alfabetul chirilic, în vreme ce manuscrisele şi cărţile 

destinate românilor trecuţi la calvinism sau la catolicism erau tipărite sau copiate 
cu alfabet latin în manieră ortografică maghiară. Relaţia astfel stabilită devine şi 
mai evidentă în cazul scrierilor religioase datorate misionarilor italieni ce au 
activat în sate româneşti din Moldova, misionari care au renunţat deliberat la 
sistemul ortografic italienesc în favoarea regulilor de scriere specifice textelor cu 
care erau obişnuiţi credincioşii pe care îi păstoreau, români supuşi Bisericii 

apusene, veniţi din Transilvania şi chiar din Banat. La fel cum s-a întîmplat în 
cazul credincioşilor greco-catolici, pentru care au fost imprimate, alături de cărţi 
cu alfabet chirilic, majoritare (adaptate la nivelul cultural al utilizatorilor), texte 
religioase cu alfabet etimologizant, pentru a le fi şi în felul acesta marcată 
diferenţa de confesiune faţă de românii calvini sau catolici. 

   

Bibliografie 

Pârvu Boerescu, Din istoria scrierii româneşti, Editura Academiei Române, Bucureşti, 

2014 

I.-A. Candrea, Psaltirea Scheiană comparată cu celelalte psaltiri din sec. XVI şi XVII 

traduse din slavoneşte, I, Socec & co, Bucureşti, 1916 

Dimitrie Cantemir, Descriptio Antiquis et Hodierni Status Moldaviae. Descrierea stării de 

odinioară şi de azi a Moldovei, ed. a II-a, îngrijită de Ana-Christina Halichias, 

Postfaţă de Eugen Simion, Fundaţia Naţională pentru Ştiinţă şi Artă, Bucureşti, 2014 

Gh. Chivu, Cele mai vechi texte româneşti. Probleme filologice şi lingvistice, în 

Medioevio romanzo, Roma, XXVII, 2003, fasc. 2, p. 320-327 

Gh. Chivu, Consideraţii asupra scrierilor misionarilor italieni din secolele al XVII-lea şi 

al XVIII-lea, în Comunicările ―Hyperion‖, 8, 1999, p. 129-136 

Gh. Chivu, Grafii cu model latin în scrisul vechi românesc, în Antic şi modern. In 

honorem Luciae Wald, Humanitas, Bucureşti, 2006, p. 116-124 

Gh. Chivu, O variantă ignorată a  românei  literare  moderne - limbajul  bisericesc,  în 

„Limba română‖, XLIV, l995, nr. 9-12, p. 445-453 

Gh. Chivu, Un „Tatăl nostru‖ maghiar scris cu litere chirilice, în „Limba română‖, XLII, 

1993, nr. 9,  p. 439-442 

Gh. Chivu, Vechi texte româneşti. Consideraţii filologice şi lingvistice, Editura Academiei 

Române, Bucureşti, 2015 

18

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:32 UTC)
BDD-A26413 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



N. Drăganu, Un „Tatăl nostru‖ unguresc scris cu slove chirilice, în „Anuarul Institutului 

de Istorie Naţională‖, III, 1924-1925, p. 561-563 

Teresa Ferro, I missionari cattolici in Moldavia, Clusium, [Cluj-Napoca], 2005 

Ion Gheţie, „Evangheliarul de la Sibiu‖ şi textele româneşti scrise cu litere latine şi 

ortografie maghiară, în  „Limba română‖, XXVIII, 1979, nr. 2, p. 165-172; 

Ion Gheţie, Fragmentul Todorescu, în Texte româneşti din secolul al XVI-lea, Editura 

Academiei Române, Bucureşti, 1982, p. 261-284 

Ion Gheţie, Un vechi text literar românesc din secolul al XVII-lea, în „Limba română‖, 

XIV, 1965, nr. 6, p. 697-705 

Ion Gheţie, Vechimea scrierii chirilice româneşti, în Începuturile scrisului în limba 

română, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1974, p. 9-20 

Ion Gheţie, Gheorghe Chivu (coordonatori), Contribuţii la istoria limbii române literare. 

Secolul al XVIII-lea (1688-1780), Clusium, [Cluj-Napoca], 2000 

Ion Gheţie, Al. Mareş, De cînd se scrie româneşte, Univers Enciclopedic, Bucureşti, 2001 

Ion Gheţie, Al. Mareş, Originile scrisului în limba română, Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică, Bucureşti, 1985 

Institutiones linguae Valachicae. Prima gramatică a limbii române scrisă în limba latină, 

Ediţie Gh. Chivu, Traducerea textului latin Lucia Wald, Editura Academiei Române, 

Bucureşti, 2001 

Al. Mareş, Consideraţii asupra datării Psaltirii Hurmuzaki, în „Limba română‖, XLIX, 

2000, nr. 4-6, p. 682-683  

Daniele Pantaleoni, Observaţii asupra textelor româneşti cu alfabet latin (1570-1703), în 

„Philologica Jassyensia‖, III, 2007, nr. 1, p. 39-56 

 
 
 

 

19

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 04:59:32 UTC)
BDD-A26413 © 2016 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

