
„Philologica Jassyensia”, an XIII, nr. 1 (25), 2017, p. 233–242 

 

 

 

Umberto Eco și „efectul de real” în cultură 
 

Monica SPIRIDON

 

 

 
Keywords: sense, reference, iconic sign, conventionality, cognitive patterns, 

art, illusion 

 

1. Realul în instanța semioticii 

Semiotica se ocupă de orice poate fi considerat drept semn. Un semn este orice 

entitate care poate să fie considerată înlocuitorul a altceva decât sine însuși. Acest 

altceva nu trebuie în mod necesar să existe sau să se afle undeva în momentul când 

semnificantul îl reprezintă. De unde rezultă că, în principiu, semiotica este o 

disciplină care studiază orice poate fi folosit ca să mințim (Eco 1982: 18). 

Pentru a fi înțeles cum se cuvine, citatul de mai sus din Tratatul de semiotică 

al lui Umberto Eco se cuvine proiectat într-un anumit orizont de reflexie. Punând 

semnele inventate de om în ecuație cu Realitatea, Eco aduce în instanță reputația 

primelor de a fi „despre ceva anume”, ca și pe cea a discursului cu privire la semne. 

Una dintre misiunile semioticii, revine Umberto Eco la subiect cu altă ocazie, este 

„să spună dacă și cum anume folosim semne pentru a ne referi la ceva” (Eco 2010: 

20). În orizonturi concentrice din ce în ce mai ample, dezbaterea inaugurată de Eco 

în Tratatul său de semiotică vizează vocația și, mai ales, pretenția creațiilor noastre 

culturale (formulată foarte răspicat în anumite epoci) de a reprezenta lumea sau de a 

o lua drept reper. După cum știm cu toții, momentele în care creația (indiferent de 

substanța ei discursivă) a admis neted că nu intenționează să se refere la lume, că se 

dezinteresează total de ea sau ca, la rigoare, o sfidează sunt rare și, de aceea, pe 

traseul devenirii sale istorice ele par mai curând accidentale. 

La o lectură atentă, pasajul-cheie reprodus în deschidere pare a concepe 

definiția semnului împotriva curentului, contrariind convingerea simțului comun că 

între semn și lume există o relație ombilicală de nezdruncinat, făcând din substanța 

ontologică a celei de a doua rațiunea de existență și cauza ultima a celui dintâi. 

Ce ne sugerează Eco, de fapt? Că semnificația oricărui semn este independența 

de prezența factuală a obiectelor sau a stărilor lumii la care se referă el. Că Realul nu 

este o instanță de verificare a sensului și că, prin urmare, ecuația adevarat-fals este 

neavenită în semiotică. Că viețuim mult mai mult într-o lume de semne și mult mai 

puțin decât credem într-o lume naturală, de „obiecte”, cu care putem lua contact în 

mod direct. În fine, că limbajul se poate dispensa de lume, funcționând ca un 

instrument al emancipării omului față de real. 

                                                 
 Universitatea din Bucureşti, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 12:45:27 UTC)
BDD-A26409 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Monica SPIRIDON 

 234 

Nu exagerăm prea mult afirmând că exemplele pe care Eco le furnizează în 

Tratat, ca și cele pe care le putem convoca rapid, mergând pe aceeași linie, dau pur 

și simplu Referentul pe ușă afară din perimetrul semioticii.  

Orbii din naștere, pentru care realitatea e parțial lipsită de substanță 

ontologică, pot comunica între ei și cu noi despre diverse aspecte ale unei realități 

absente, în raport cu care nu dispun de nici o instanță de verificare. 

Există o listă considerabilă de semne, familiare tuturor, dar lipsite de 

corespondent în realitate – inorogii/licornele, sirenele, faunii sau zmeii, citând 

absolut la întâmplare – ca și o sumă de realități inaccesibile în mod curent sau, pur și 

simplu, nefamiliare pentru unii dintre noi. Am știut și am comunicat despre cascada 

Niagara cu mult înainte de a o fi văzut și de a mi se fi părut relativ „nesemnificativă” 

în raport cu referentul ei, imaginat anterior. Îmi sunt cunoscute o sumă de păsări – ca 

pupăza, privighetoarea sau ciocârlia – despre care doar am citit și despre care 

comunic, fără să le fi văzut vreodată sau de copaci și de viețuitoare exotice a căror 

unică „realitate” se găsește în continuare în perimetrul informației mele verbale etc. 

În societatea comunicării generalizate și a unor uluitoare tehnologii de 

informație, ceea ce numim în mod curent Realitate este preponderent construită 

mediatic: nu ne prea sinchisim de prezența sau de absența ei și cu atât mai puțin de 

adevărul sensurilor colportate despre ea. În chiar termenii lui Eco, trăim într-un 

univers de lucruri neverificabile empiric nici „cu luneta” – o metaforă pe care a 

folosit-o frecvent în ultima parte a vieții, cu privire la „percepțiile” noastre. 

Dar dacă semioticianul italian a dat cu adevărat referentul afară pe ușă, în mod 

sigur l-a reprimit înapoi pe fereastră. De ce? Răspunsul la această întrebare aduce în 

mod obligatoriu în prim plan o temă milenară de reflexie: așa numitul mit platonic al 

limbajului originar adecvat. Ca să ne plasăm pe o terra ferma în această privință, să 

pornim de la textul-sursă al acestui mit, dialogul lui Platon Cratylos sau despre 

dreapta potrivire a numelor (Platon 1978: 251–331). Un dialog sub semnul căruia – 

în mod justificat sau nu – se aduce în mod curent în instanță un patrimoniu mitologic 

secular, tratând despre o vârstă de aur a originilor, în care limbajul va fi semănat cu 

lucrurile. La rădacina acestui capital european de mitologie se află convingerea că 

limbajul are o afinitate de ultimă instanță cu lumea, nu poate fi total rupt de ea și 

construit în mod artificial prin simpla convenție: o ipoteză esențială pentru om, 

stipulând existența unui anumit echilibru între natural și creat.  

Dialogul platonic pune în scenă o masă rotundă sau, dacă preferăm un 

tribunal, girat de competența și de autoritatea moderatorului sau a judecatorului 

Socrate, unde se află în discuție o chestiune majoră: dacă există sau nu o legătură 

naturală între cuvinte și lucruri. La urma urmei, privită dintr-o anumită perspectivă, 

întreaga devenire a culturii pune în cauză în cele mai neașteptate forme exact 

problema-cheie a „naturalității” sau a „artificiului” creatului. 

Cu privire la tema în instanță se pronunță rând pe rând, stimulați sau mai 

degrabă instigați strategic de Socrate, doi avocați (sau două „părți”). Unul dintre 

aceștia – e vorba de Cratylos – apară ipoteza potrivirii „naturale” între lucruri și 

numele lor, care le-a fost atribuit în mod just(ificat), adecvat (de către un vorbitor 

primordial a cărui existență Platon o stipulează axiomatic, grație unei metafore 

epistemologice: Onomaturgul). Celălalt se situează polar susținând că, dimpotrivă, 

numele nu au nici o altă legătură cu realitatea la care trimit în afara contractului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 12:45:27 UTC)
BDD-A26409 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Umberto Eco și „efectul de real” în cultură 

 

 

 

235 

 

instituit între vorbitori. Ambele părți își susțin cauza cu o abundență de exemple, în 

timp ce Socrate menține temperatura dezbaterii, încurajându-i când pe unul, când pe 

celălalt. În finalul dialogului, el trage concluziile – în mod evident, în numele lui 

Platon însuși – într-un pasaj care, din diverse motive, merită reprodus integral. Iată-l: 

Mie însumi îmi place ca numele să fie, pe cât cu putință, asemănătoare 

lucrurilor, dar mă tem, așa cum o spunea Hermogene, că această străduință de 

asemănare să nu fie tare anevoioasă până la urmă și astfel să fim nevoiți să recurgem, 

pentru a lămuri dreapta potrivire a numelor, la acel mijloc grosolan care este 

convenția (Platon 1978: 324). 

Două teme majore domină acest pasaj, pe cât de concis tot pe atât de elocvent, 

care, în decursul veacurilor ce au urmat, a fost interpretat în direcții opuse. 

Prima este, fără îndoială, „Tema convenției” – ceea ce Saussure va numi mult 

mai târziu, cu un termen lunecos și ambiguu, arbitrarul semnului lingvistic 

(Saussure 1971: 100). Dacă printr-un salt prin tunelul timpului Saussure ar fi putut 

să i se înfățișeze lui Socrate, probabil că l-ar fi susținut pe Hermogene. (Poate chiar 

și în exagerările sale demonstrative, din care reiese clar că pentru adversarul lui 

Cratylos limba perfectă s-ar baza pe… liberul arbitru). Socrate admite răspicat 

necesitatea și inevitabilul convenției, deși nu ezită să obiecteze tot atât de clar 

împotriva constrângerilor sale: „acel mijloc grosolan”. 

Cea de-a doua poate fi numită „Tema nostalgiei”. Mai precis, este vorba 

despre nostalgia insului față de posibilitatea strict utopică a unei armonii 

consubstanțiale între lume și cuvintele noastre. Formula „mie mi-ar plăcea”, cu care 

își începe Socrate discursul, nu lasă nici o umbră de îndoială în această privință. În 

cazul în care căutăm și pentru această a doua temă o metaforă vie în timpurile 

noastre, nu e greu să vedem că e vorba despre Insul comun, Monsieur tout le monde, 

Mr. Everybody – ca să-l cităm pe Mallarme (Genette 1976: 15) –, gata s-o apere în 

orice moment, la fel ca țăranca franceză dintr-un canton elvețian, convinsă că 

vocabula table întrebuințată de ea evoca sugestiv „o suprafață plană așezată pe patru 

picioare” (Genette 1976: 9): o masă. 

În ceea ce-l privește pe Socrate, acesta expune ipoteza lui Platon care, cum 

spuneam, a fost răstălmăcită în epoci culturale emfatic marcate de nostalgia 

naturalității. În această nostalgie trebuie căutată rădăcina încrederii romantice în așa 

numita Proto-Limbă (Ur – Sprache), limba originară, care ar fi semănat cu lucrurile 

înainte de a aluneca pe panta devenirii istorice, convenționalizându-se progresiv prin 

uzură, până la a ne parveni în forma sa modernă, coruptă, handicapată. Gerard 

Genette decriptează aceeași ipoteză a decăderii prin întrebuințare istorică în expresia 

le defaut des langues [‘handicapul limbilor’] pe care o folosește Mallarme ca să se 

refere la starea contemporană a limbajului, care ar putea fi cumva compensată doar 

de expresia poetică (Genette 1976: 35). Tot din nostalgie se nutrește un întreg 

spectru de mișcări, curente, programe, opțiuni și rețete individuale de creație cu 

veleități pe care le putem eticheta global – și, desigur, simplificator – drept 

„realiste”, când nu în mod tranșant „naturaliste”. 

Să nu alunecăm grăbit peste contrastul dintre acestea și atâtea altele, 

netulburate de „răul necesar” al convenției. Să zicem, teatrul epocii elisabethane, 

unde în cutare piesă de Shakespeare un personaj se așază pe scenă, pretinzând în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 12:45:27 UTC)
BDD-A26409 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Monica SPIRIDON 

 236 

asentimentul celorlalți și cu avizul favorabil al publicului, să treacă drept un zid; sau 

teatrul clasic francez, în care regula absolut nefirească a celor trei unități, justificată 

de necesități mai degrabă tehnice, a putut fi acceptată o vreme de public drept o 

normă stând de pază la ușa conformității universului reprezentat cu realul.  

Se cuvine, deci, să remarcăm că formula „mitul platonic” al limbajului 

originar adecvat e neavenită, datorându-se, probabil, titlului dat de autor acestui 

dialog socratic. 

E indispensabil, însă, să ne mai punem încă o întrebare: cine anume joacă în 

timpurile contemporane „rolul” lui Socrate? Printre câteva alte personaje posibile, îl 

prefer pe Charles Saunders Peirce. În tentativa sa de a îndulci sau de a compensa 

convenționalul, Omul creează o categorie aparte de semne care întrețin iluzia 

asemănării lor cu lumea. Hermogene/Saussure le trece total cu vederea, pe când 

Socrate/Peirce – pornind de la o sugestie a lui Charles Morris – le numește „iconice”. 

Se cuvine să descifrăm în ele expresia unei veritabile culpabilități a Omului 

față de caracterul nenatural, convențional al culturii. 

2. Asemănare, interpretare, repezentare 

Spre disconfortul semioticienilor, asemănarea este o arie culturală extrem de 

vastă, eclectică și, mai ales, selectivă: ceva seamănă cu altceva numai în anumite 

privințe. În consecință, asemănarea este stabilită în funcție de criterii și de repere. 

Eco este de părere că: 

din punctul de vedere și în contextul potrivit, orice poate semăna cu orice, până la acel 

faimos tablou pictat în negru care trebuie citit astfel: „Pisică neagră într-o noapte fără 

lumină” ( Eco 2010: 365). 

Într-o comunitate culturală particulară, pentru stabilirea asemănării sunt luate 

în considerație doar anumite repere, pe când altele sunt eliminate. În măsura în care 

ne însușim în școală regulile geometrice ale reducerii la scară și ale proiecției în 

spațiu a unor corpuri de mărimi diferite, noi admitem că piramidele egiptene și 

reproducerile lor din carton, pentru uz didactic, sunt asemănătoare.  

Lucrurile stau cu totul altfel pentru copiii sub o anumită vârstă, care nu cunosc 

aceste reguli. Pentru ei, cuplul polar de repere mare/mic are o semnificație 

covârșitoare. Copiilor li se semnalează frecvent deosebirea dintre „cei mari” și „cei 

mici”, li se atrage atenția să fie respectuoși cu „cei mari” sau li se notifică ce anume 

nu este recomandabil, potrivit sau sănătos pentru „cei mici”. (Se întâmplă să cunosc 

pe cineva, care o bună parte din prima copilărie și-a închipuit că există două 

categorii distincte de ființe, care se nasc, trăiesc și mor ca atare: oamenii mari și 

oamenii mici). Prin urmare, „din punctul de vedere” al copilului, piramidele egiptene 

nu seamănă cu reproducerile lor din carton, fiindcă sunt cu mult mai mari decât ele. 

Dificultăți similare întâmpină colectivitățile primitive neinstruite în privința 

hărților sau a planurilor urbane, în mod evident cu mult mai mici decât realitatea pe 

care pretind că o reprezintă. Nouă, educația școlară ne-a dezvăluit de timpuriu 

regulile conform cărora acestea trebuie considerate asemănătoare cu realitatea spre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 12:45:27 UTC)
BDD-A26409 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Umberto Eco și „efectul de real” în cultură 

 

 

 

237 

 

care trimit
1
. Este interesant de amintit că hărțile și planurile urbane au fost timp 

îndelungat evaluări și interpretări ale realității, nu neapărat și nu în primul rând 

descrieri ale ei. Mercator a fost cel care a inaugurat seria reprezentărilor pretins 

„iconice” ale unei Europe mai mari decât era ea în realitate. Criteriul raportării la 

realitate al proiecțiilor lui cartografice era, de fapt, importanța geo-politică a 

continentului și, deci, mărimea sa era reprezentată imagistic în termeni comparativi 

și ideologici. 

În realitatea curentă, modul în care percepem și reprezentăm asemănarea nu 

este dictat – cum se crede – de conformitatea cu lumea, ci de un „ghid perceptiv” pe 

care Eco îl numeste „tip cognitiv” sau „schemă cognitivă”: 

Posedăm un tip cognitiv al Lunii și trebuie să fie foarte complex. Într-adevăr, o 

recunoaștem pe cer fie că ea apare întreagă, fie că răsare din ea doar o seceră, fie că se 

arată roșie sau galbenă ca o mămăligă, chiar și când e acoperită de nori și o ghicim 

după lumina pe care o împrăștie. Faptul că este și sferică și că, chiar dacă îi vedem 

numai o față, ea mai are și o altă parte pe care n-o vedem și n-am văzut-o niciodată, 

face parte dintr-un conținut molar mai complex (Eco 2010: 315). 

Un exemplu interesant în materie este menționat episodic în autobiografia lui 

Marin Preda, Viața ca o pradă. Un țăran din satul său natal, Siliștea-Gumești, merge 

pentru întâia oară la grădina zoologică și are ocazia să vadă diverse animale exotice. 

Nu-l tulbură întâlnirea în premieră cu leul, nici cu tigrul sau cu zebra, însă când dă 

cu ochii de girafă face o declarație surprinzătoare și plină de semnificații: „Asta este 

ceva care nu există”. Deși cele două verbe se bat cap în cap, cultural vorbind, logica 

enunțului său e imbatabilă. Raportată la prima afirmație – că girafa „este” – expresia 

„nu există” trebuie interpretată așa: „care nu există în repertoriul meu de scheme 

cognitive”. Spre deosebire, să zicem, de zebră (evocată în atâtea ocazii de sintagma 

„dungat ca o zebră”), de tigru (cine n-a văzut sau nu are o pisică tigrată și numită 

Tigra sau Tigruța?), în fine, chiar de leu, girafa nu poate fi redusă de țăran la nimic 

cunoscut. Ce îi lipsește vizitatorului rural al grădinii zoologice este schema cognitivă 

potrivită, care să-i medieze perceperea girafei. 

Incidentul acesta ne amintește că încă din arta medievală europeană, 

animalele exotice erau reprezentate conform unui număr destul de limitat de scheme 

cognitive, împrumutate în mod curent din heraldică și consacrate de universul 

câtorva artiști faimoși. Rinocerul, de pildă, era prezentat ca solzos, fiindcă astfel se 

fixase imaginea sa în pictura lui Durer, care uza la rândul său de un prototip cultural:  

Iată de ce se preferaseră tehnicile iconografice datorită cărora (ca să recurgem 

la clasicul exemplu al lui Gombrich) rinocerul lui Durer prezenta solzi în virtutea unui 

tip cultural (Eco 2010: 325). 

Mai mult decât atât, confruntarea relativ târzie a pictorilor cu un rinocer 

adevărat nu are drept urmare modificarea schemei cognitive a acestuia, de uz curent 

în pictură. Eco ne semnalează că, în mod paradoxal, confruntarea semnului cu 

realitatea naturală – leul, rinocerul etc. – n-a condus niciodată la mutații în 

reprezentarea artistică a acestora. În construcția iconului, nu realul este esențial, ci 

                                                 
1 În producerea și recunoașterea lor „intră în joc convenții grafice, reguli proporționale, tehnici de 

proiecție (Eco 2010: 318). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 12:45:27 UTC)
BDD-A26409 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Monica SPIRIDON 

 238 

diversele tradiții de reprezentare preexistente, care se interpun între real și semn, 

asumând rolul de scheme cognitive mediatoare, furnizate de colectivitatea în care trăim. 

Asemănarea picturală, de pe terenul căreia am spicuit mai sus doar un 

exemplu, se constituie în semiotică într-un capitol în sine. De ce? Fiindcă, în 

principiu, credităm semnele vizuale cu o vocație privilegiată de asemănare în raport 

cu altele, în primul rând în raport cu cele verbale. În efortul său de a evalua 

iconicitatea și de a o plasa la justa distanță dintre realitate și sens, Eco îi consacră o 

pondere aparte în scrierile sale, însă este evident că busola sa în materie i-o procura 

E.H. Gombrich și volumul său de referință Artă și iluzie (Gombrich 1973), în care 

autorul adoptă o perspectivă integratoare, semiotică, mai amplă decât cea curentă în 

istoria artei. Este și motivul pentru care, încercând să circumscrie cât mai precis semnul 

pictural „iconic”, Gombrich se depărtează progresiv de obiectul artistic, orientându-

se mai curând către caricatură sau către produsele industriilor culturale de masă. 

Cartea – o lectură fermecătoare și pentru un nespecialist – trădează din plin 

formația vieneză de semantician, prezentă în profilul profesional al lui Gombrich. Este 

important de semnalat acest lucru fiindcă, pe traseul evoluției sale ulterioare, numitul 

istoric de artă – un specialist foarte disputat – și-a amendat o parte dintre ipoteze, de 

cele mai multe ori exact pe acelea care rimează cu speculația lui Eco. În Artă și iluzie, 

însă, împotriva așteptărilor „naturaliste” ale insului comun privind vizualul, autorul 

aduce argumente solide în favoarea ipotezei convenționaliste cu privire la semn
2
. 

În instituirea asemănării, survine, deci, în grade diferite un proces de 

interpretare. Practic, între noi și lume se interpun cultura și grilele ei, insul 

interpretant și colectivitatea sa. Recunoaștem drept conform cu natura și notăm prin 

semne grafice – etichetate drept „iconice” – exact ce am fost învățați să acceptăm ca 

natural. Reperele de recunoaștere ale naturalității rămân, însă, valabile numai într-un 

context istoric dat. Ca și cele arbitrare, semnele care ne creează iluzia asemănării 

funcționează în baza unor reguli și convenții.  

3. Semn, simbolism, iconicitate 

Orice dezbatere privind poziția lui Eco față de semnele numite iconice – 

născute din nostalgia naturalității și menite să compenseze răul necesar al convenției 

– convoacă automat la rampă un forum din care neapărat fac parte semioticieni – 

Charles William Morris și Charles Sanders Peirce – ca și teoreticieni ai artei – E.H. 

Gombrich și Erwin Panofsky. O galaxie de recenzenți și de comentatori, pe care nu 

putem să-i trecem cu vederea, gravitează în jurul scrierilor lor, completând spectrul 

nuanțelor și, uneori, punând accente fundamentale. Unul dintre aceștia țintește către 

cei patru deodată, pentru a face acceptată o afirmație tranșantă ca cea următoare:  

Cu greu am putea califica o imagine drept pur iconică. Ceea ce numim istoria 

vederii este în realitate istoria unui proces de învățare, grație căruia un public 

socialmente coerent a fost instruit de către artist să reacționeze într-un mod particular 

față de anumite semne
3
. 

                                                 
2 Vezi și comentariile lui W.J.T. Mitchell, “What Is an Image?”, în New Literary History, Vol. 15, 

No. 3, 1984, Image/Imago/Imagination, p. 524–525. 
3 “There is hardly an image that is purely iconic. What has been called the history of seeing is really 

the history of a learning process through which a socially coherent public was trained by the artist to 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 12:45:27 UTC)
BDD-A26409 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Umberto Eco și „efectul de real” în cultură 

 

 

 

239 

 

Semnele recunoscute de noi drept iconice nu se raportează în mod nemijlocit 

la referent și la experiența noastră perceptivă legată de el, ci mai degrabă la tot ce 

știam deja despre el din cultură: „Toate picturile, după cum a spus Wolfflin, 

datorează altor picturi mai mult decât datorează observației directe” (Gombrich 

1973: 37). Ca să dea seama în mod analitic de acest proces, Umberto Eco brevetează 

categoria de „cod de recunoaștere”, desemnând regulile conform cărora o formă este 

încărcată cu sens prin raportare la o serie de variabile precum repertoriu, convenții 

sau context (Eco 1982: 271). 

Simplificând enorm ipoteza lui Eco, semnele sunt „conforme cu realitatea” 

numai în măsura în care se pliază codurilor de recunoaștere ale unui context anumit. 

Mai mult decât atât, dacă într-o tentativă de maximă apropiere față de realitate un 

artist încearcă să modifice codurile (reperele) de recunoaștere care furnizează 

producției sale culturale garanții de naturalitate într-o epocă aparte, publicul îi 

respinge creația percepând-o ca „nenaturală”. În procesul de semnificare, 

confruntarea cu însuși realul și implicit aplicarea etalonului adevărat-fals conduc la 

eșec. Wivenhoe Park, tablou binecunoscut al lui Constable, este un exemplu 

elocvent din istoria picturii comentat pe larg de Gombrich. 

Pictura a fost comisionată de proprietarul unui domeniu nobiliar (una dintre 

numeroasele rezidenţe cu grădină, care au fost vreme îndelungată ținta unor tururi 

tradiționale în Marea Britanie), pe care dorea să-l fixeze astfel în memoria publică. 

Conștient de iminenta confruntare a picturii sale cu Realul, Constable s-a lansat într-

un proces îndelungat și anevoios de studiu și de căutări tehnice, legate printre altele 

de propagarea luminii și de mijloacele adecvate de reprezentare a realului pe pânză 

(Gombrich 1973: 454). În efortul său către „realism”, pictorul a alterat fatalmente 

„codurile de recunoaștere” uzuale în pictura vremii. Nepregătit (prin instrucție sau 

prin experiența culturală) să vadă natura în termenii lui Constable, publicul a respins 

tabloul, găsindu-l neconform cu modelul său real (Gombrich 1973: 461). 

Dat fiind că semnul iconic reproduce anumite condiții ale percepției obiectelor 

abia după ce acestea au fost selectate – conform unor coduri de recunoaștere – și 

notate conform convențiilor în uz, niciodată nu putem separa net ceea ce vedem de 

ceea ce știm. La o vârstă care nu le permite încă să distingă convenția de percepția 

directă, copiii desenează adesea o mașină văzută din lateral cu toate cele patru roți. 

Pablo Picaso nu pare să procedeze altfel în două dintre portretele uneia dintre soțiile 

sale, fotografa Dora Maar, sau în portretul fiicei sale, Maya. În cele trei picturi în 

chestiune, ambele modele au câte doi ochi, deși sunt reprezentate din profil. 

Traducând în termenii semiotici, pictorul ne arată concomintent ce vede și ce știe, 

încercând să tulbure sau chiar să conteste așa numitul „efect de real”, mutând centrul 

de greutate al picturii sale într-un plan diferit de acesta. 

Mai rămâne să ne punem, totuși, o întrebare: de ce ne agățăm la urma urmei 

de codurile culturale de recunoaștere, luându-le drept garant al conformității 

reprezentărilor noastre cu lumea? 

Există în această privință o explicație ultimă, ținând de modul în care omul 

asimilează noutatea. Sau altfel spus, de relativa incapacitate a speciei noastre de a 

                                                                                                                              
respond în a certain manner to certain signs” – Richard Woodfield, “Ernst Gombrich: Iconology and 

the linguistics of the image” – Journal of Art Historiography, 5, 2011, p. 11–13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 12:45:27 UTC)
BDD-A26409 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Monica SPIRIDON 

 240 

percepe și de a procesa o informație nouă într-o cantitate excesivă, nemaipomenind 

de noul absolut. Ceea ce ne este total necunoscut ne este practic imperceptibil. În 

condițiile date, deja cunoscutul – în cazul în speță al reprezentării artistice 

convențiile uzuale – sunt compensatoare și securizante. 

Privită de sus, istoria seculară a receptării artei dă frecvent seama de asta: 

respingerea tranșantă a impresioniștilor de către cei care, fără dioptriile 

convenționale adecvate, n-au văzut în producțiile lor decât pete de culoare pe pânză; 

receptarea ultragiată și exclamativă de către public a Fauviștilor („Mon Dieu, c’est 

des fauves!”). Făcând un salt în Viena muzicală de la finele secolului al XVIII-lea și 

începutul celui de al XIX-lea, când era confruntat cu structuri compoziționale 

simfonice care se întreceau în noutate, publicul, alminteri instruit al vremii, s-a 

plictisit la culme sau a adormit câteodată în timpul reprezentației (un tip de reacție la 

stresul noutății, semnalat în mod curent de psihologi). 

Pe traseul secular al acestui echilibru, securizant pentru public, între deja 

cunoscutul convențional și inovația cu măsură, există, totuși, o excepție: vârful de 

lance al Modernismului, numit Avangardă, un program de creație care s-a 

dezinteresat în mod explicit de aprehensiunile publicului său potențial (atunci când 

nu l-a trimis de-a dreptul la plimbare). Ridicând Noul absolut la rangul de valoare și 

de normă, creatorii avangardiști au sfidat convențiile mediatoare, devenind proprii 

lor receptori și (auto)ratificându-și eșecul. 

O astfel de excepție sau de deviere – sancționată destul de prompt de așa-

numitul Postmodernism, care joacă totul sau aproape totul pe cartea deja 

cunoscutului – nu face decât să reliefeze, să scoată pregnant în lumină, oscilațiile 

ciclice ale reprezentării culturale a lumii. De o parte, vârste culturale de orientare net 

„iluzionistă”, predispuse să vopsească totul „natural”, să glorifice „asemănarea”, 

mascându-i abil convențiile și reușind la urma urmei să instituie una dintre cele mai 

autoritare și mai inclemente norme artistice: convenția naturalității. De cealaltă 

parte, epoci în care o anume dinamică a științei, o serie de deschideri filosofice 

neașteptate sau de circumstanțe sociale fac posibilă etalarea fără rezerve a 

arsenalului convențional al creației. 

Am văzut, conchide Gombrich în finalul cărții sale, că cel dintâi tablou nu 

urmărea asemănarea. Doar puține civilizații au realizat fie și numai trecerea de la 

creație la ajustare [adaptarea la natură] și numai acolo unde imaginea a fost dezvoltată 

până la un anumit grad de articulare. S-a produs acel proces sistematic al comparării, 

care a avut drept rezultat arta iluzionistă (Gombrich 1973: 372–373). 

4. În loc de concluzii. Deziderate, posibilități, efecte de real 

Ajungând tot mai aproape de palierul vârstei noastre culturale, nu putem 

ignora faptul că unele dintre noile tehnologii de creație culturală din era comunicării 

generalizate sunt creditate în mod curent cu capacitatea de a restaura demnitatea 

obiectului, a naturalității, a lumii, în raport cu sensul. Altfel spus, noilor tehnologii – 

fotografia, cinematograful, anumite formate televizate (transmisiile în direct, reality 

showul) – pare să le revină sarcina de a împlini dezideratul milenar, până acum 

irealizabil, al legăturii directe, nemediate a semnului cu referentul. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 12:45:27 UTC)
BDD-A26409 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Umberto Eco și „efectul de real” în cultură 

 

 

 

241 

 

În ceea ce le priveşte pe acestea, Umberto Eco are o poziţie ezitantă. Pe de o 
parte, stipulează că imaginile „televizive”, ca și fotografia sau cinematograful 
trebuie numite medii „para-speculare”, în măsura în care, teoretic, imaginea de pe 
ecranul televizorului nu este semnul a altceva decât sine [ca și în cazul imaginii din 
oglindă, n.n. – M.S.], ci este imaginea para-speculară, înțeleasă de observator cu 
încrederea care se acordă imaginii speculare (Eco 2010: 347). 

Pe de altă parte, însă, tot el se arată perfect conștient de „strategiile 
interpretative” care intră în joc în imaginea televizată, chiar și numai prin mișcările 
camerei și prin punerea în scenă a realității, implicând complicate procese cerebrale, 
în pofida valorii de adevăr, care îi este recunoscută [Eco 2010: 347–348]. 

Dezideratele noastre asumă un rol capital în generarea celor mai sofisticate 
„efecte de real”, chiar dacă pentru asta mințim

4
, chiar și știind că mințim, cum fac 

îndeobște creatorii:  

Mincinoși prin vocație – ne avertizează Eco –, ei par a fi nu atât cei care spun 
cum este ființa, ci și cei care adesea își permit (și ne permit) să-i negăm rezistențele – 
deoarece pentru ei țestoasele pot zbura și pot apărea până și ființe care să se sustragă 
morții. Dar discursul lor, spunându-ne adesea că sunt posibile până și imposibilia, ne 
pune în fața lipsei de moderare a dorinței noastre (Eco 2010: 61). 

În numele unor astfel de deziderate irealizabile, Eco menține referentul printre 
reperele creației de sens, după ce face o analiză strânsă și o critică lucidă a efectelor 
de real întreținute de semnul iconic în discursul semiotic O face probabil și în 
numele sentimentului de culpabilitate al speciei față de artificialitatea funciară a 
producțiiilor sale culturale. 

Așa cum remarcase memorabil Kant, prelungit în ecou de Foucault, omul este 
un hibrid paradoxal: empiric și transcendental totodată, jumătate ceva și jumătate 
altceva. Partea din om care aparține naturii se dovedește responsabilă pentru tentația 
eternă a creatorilor de a disimula artificiul creațiilor lor, mimând și, uneori, 
concurând, grație unor strategii subtile, naturalul. La rândul său, cealaltă parte își 
rezervă totdeauna dreptul la un mod de ființare și de expresie proprie, care să o 
diferențieze radical de natură. 

Bibliografie 

Eco 1982: Umberto Eco, Tratat de semiotică, București, Editura Științifică și Enciclopedică. 
Eco 2010: Umberto Eco, Kant și ornitorincul, ediţia a II-a, Iași, Polirom. 
Genette 1976: Gerard Genette, Mimologiques. Voyage en Cratylie, Paris, Editions du Seuil. 
Gombrich 1963: Ernst H. Gombrich, “Meditations on the Hobby Horse”, în Meditations on a 

Hobby Horse and Other Essays on the Theory of Art, London, Phaidon. 
Gombrich 1973: Ernst H. Gombrich, Artă și iluzie, București, Editura Meridiane. 
Mitchell 1984: W.J.T. Mitchell, “What Is an Image?”, în New Literary History, Vol. 15, No. 

3, 1984, Image/Imago/Imagination, p. 503-537. 
Morris 1946: Charles W. Morris, Sign, Language and Behaviour, Prentice Hall, Englewood 

Cliffs. 

Morris 1971: Charles W. Morris, Writings on the General Theory of Signs, Mouton, The 

Hague 

                                                 
4 „Semnul poate fi folosit pentru a minţi sau pentru a afirma eronat (chiar și de bună credinţă) ceea 

ce nu este cazul” (Eco 2010: 341). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 12:45:27 UTC)
BDD-A26409 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Monica SPIRIDON 

 242 

Panofsky 1955: Erwin Panofsky, Meaning în the Visual Art, Papers in and on Art History, 

Double Day, Garden City N.Y. 

Platon 1978: Platon, “Cratylos sau despre dreapta potrivire a numelor”, în Opere, vol. III, 

București, Editura Enciclopedică, p. 251–331. 

Peirce 1978: Charles Saunders Peirce, Ecrits sur le signe, rassemblés, traduits et commentés 

par Gérard Deledalle, Paris, Editions du Seuil. 

Saussure 1971: Ferdinand de Saussure, Traité de linguistique générale, Paris, Payot. 

Umberto Eco and “The Effect of Reality” in Culture 

From a semiotic point of view, this study looks at the seminal issue of philosophical, 

aesthetic and linguistic reflection: the relationship between reality and cultural production 

and the resulting temptation for art to disguise convention from its consumer behind strong 

alibis of “naturalness”. Following în the footsteps of Charles Saunders Peirce and Umberto 

Eco, it goes on to cross-examine the inadequacy of reference and of truth as aesthetic criteria, 

on the one hand, and the validity of the so called semiotic triangle, including of the referent 

among the benchmarks of the sign, on the other. It combines a diachronic approach to the 

distrust of cultural convention, which has varied across different historical periods, with a 

review of some modern forms of “iconic” (mostly visual) representations. The latter are clear 

examples of the utopian confidence of the common sense, în a “natural” grounding of 

artefacts, as well as în the relationship of analogy between culture and the world. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 12:45:27 UTC)
BDD-A26409 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

