
„Philologica Jassyensia”, an XIII, nr. 1 (25), 2017, p. 51–63 

 

 

 

La matière a-t-elle une âme ? 

Diachronie de matière, substance, objet et chose 
 

Pierre FRATH

 

 

 

Keywords: matter, diachrony, etymology, history of ideas, reference 

 

1. Introduction 

La langue est comme l’air que nous respirons : nous vivons dans l’une et dans 

l’autre sans nous apercevoir de leur présence. Il a fallu de longs efforts pour 

comprendre la nature de l’air et son lien avec un état de la matière que le chimiste 

Van Helmont a nommé gaz
1
, au XVIIIe siècle. Il en faudra sûrement encore 

beaucoup plus pour que nous devenions collectivement conscients que la langue est 

un milieu dans lequel nous baignons et qui nous donne la « forme de [notre] vie »
2
.  

L’air s’est constitué à partir d’événements cosmologiques primordiaux et de 

réactions physico-chimiques dont nous ne sommes nullement conscients quand nous 

respirons ; de la même manière, les mots que nous utilisons sont composés de strates 

d’usages anciens dont certains sont oubliés, mais qui perdurent parfois dans leur 

emploi actuel. Par exemple, la préposition chez est issue du latin casa, « maison », 

dont elle hérite le sens de « dans la demeure de… » et qui empêche des usages tels 

que « chez mon chien », « chez mon ordinateur », « chez mon laboratoire », « chez la 

pharmacie », etc., sauf naturellement pour obtenir un effet rhétorique d’humanisation 

des entités introduites par chez.  

Il nous a semblé intéressant d’étudier cette sorte de cheminement diachronique 

du sens, et pour cela nous nous sommes plongé dans le passé de certaines 

dénominations de la matière, car a priori, leur référence semble immuable : la 

matière est la matière, quelle que soit l’époque. Pourtant, notre enquête sur matière, 

substance, objet et chose a montré que les choses ne sont pas si simples et que 

notamment, la matière n’est pas si éloignée que cela de l’esprit. C’est pourquoi nous 

nous sommes demandé dans le titre de cet article (qu’on nous le pardonne !) si la 

matière possédait une âme.  

                                                 
 Université de Reims Champagne-Ardenne, France. 
1 A partir de la prononciation flamande de chaos. 
2 Cette expression est une référence à la conception anthropologique que Wittgenstein se fait de 

notre être : « Est vrai et faux ce que les hommes disent l’être ; et ils s’accordent dans le langage qu’ils 

emploient. Ce n’est pas une conformité d’opinion, c’est une forme de vie » (Investigations 

Philosophiques §241). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:43:26 UTC)
BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pierre FRATH 

 52 

Nous commencerons par poser quelques fondements théoriques à notre 

analyse ; nous procèderons ensuite à l’étude diachronique des mots, avant d’en tirer 

des conclusions sémiotiques. 

2. Fondements théoriques de l’analyse 

La langue est le milieu dans lequel nous sommes formés et structurés dès 

notre naissance. C’est elle qui nous donne notre vie mentale, car c’est elle qui est la 

matière première de la pensée et c’est elle qui permet la vie en société. La langue est 

aussi un outil de communication et d’observation du monde qui se développe au fur 

et à mesure que l’esprit du jeune enfant se structure culturellement et 

anthropologiquement grâce au langage. La langue peut alors effectivement se mettre 

au service de l’ego pour communiquer aux autres ses états intérieurs, construire des 

propositions à valeur de vérité sur l’état du monde, et éventuellement s’engager dans 

des « jeux de langage »
3
 non-référentiels, tels que mentir, faire des jeux de mots, 

raconter des histoires, écrire de la poésie ou faire de la littérature.  

La langue et notre compréhension du monde sont extrêmement intriquées, et 

leur interaction n’est jamais figée. Elle se poursuit et se modifie constamment sous 

l’influence des usages que nous faisons collectivement de la langue et que nous nous 

transmettons de génération en génération. La langue ne traduit pas des concepts, 

contrairement à ce qu’affirment trop de doctrines ; ce sont les concepts, et le sens 

tout entier, qui sont produits par notre activité linguistique, qui est à la fois 

référentielle, démiurgique, mémorielle et phraséologique. Lorsque nous apprenons 

le nom d’un objet, nous découvrons en effet quatre choses (voir Frath 2016) :  

1) que cet objet existe pour nous, les membres de cette communauté linguistique ; 

2) qu’il se distingue du reste de son environnement et jouit d’une existence 

séparée : la dénomination possède le pouvoir démiurgique de faire exister les choses 

pour nous ;    

3) que des connaissances discursives lui sont associées et sont disponibles 

dans la conversation, dans des ouvrages de référence ou sur internet ; 

4) qu’il existe une phraséologie qui nous indique comment parler de cet objet. 

Un objet non nommé n’existe donc pas pour nous ; on ne peut pas en parler, 

et aucune connaissance ne peut s’y attacher. Si dans la conversation apparaissent des 

mots inconnus de nous, par exemple loquis ou zinzolin, et que nous faisons 

confiance à notre interlocuteur, nous savons alors qu’il existe de manière séparée 

des objets ainsi nommés. Pour les connaître, nous pouvons demander qu’on nous 

les montre ou qu’on nous en parle. Nous pouvons aussi consulter les connaissances 

discursives stockées sur divers supports mémoriels : livres, dictionnaires, 

encyclopédies, internet, etc., que nous appelons dans ce texte des corpus d’usages. Il 

est également possible de faire certaines déductions à partir du contexte, par 

exemple Ils ont obtenu les marchandises contre des loquis, et Cette chemise est d’un 

beau zinzolin. Nous apprenons alors que les loquis sont une sorte de moyen de 

paiement et que zinzolin peut caractériser l’aspect d’une chemise. En l’occurrence, 

                                                 
3 Une notion introduite par Wittgenstein, pour qui la parole est faite d’un grand nombre de  jeux de 

langage. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:43:26 UTC)
BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



La matière a-t-elle une âme ? Diachronie de « matière », « substance », « objet » et « chose » 

 

 

 

53 

 

c’est une couleur rouge-violacée obtenue originellement à partir du sésame. A noter 

que sans le mot zinzolin, cette couleur n’a pas d’existence séparée pour nous entre le 

rouge et le violet : le mot a bien un pouvoir créateur, ou démiurgique. Quant aux 

loquis, ce sont des perles de verroterie. Le corpus des usages de ces deux mots peut 

ensuite, si nous y sommes exposés, nous livrer l’ensemble de leurs sens et nous 

donner des indications sur leur nature grammaticale (noms, adjectifs, …), et sur 

leurs contextes habituels, c’est-à-dire leur phraséologie, que nous pourrons ensuite 

réutiliser, ou bien au contraire, transgresser pour obtenir certains effets rhétoriques. 

Les corpus, qui sont la source de l’usage, sont éminemment variables, et c’est 

ainsi que le sens évolue. Les mots sont constamment réutilisés, au point que les 

contextes du passé peuvent être oubliés, et donc aussi les usages qu’ils généraient. Il 

peut être intéressant d’observer ces modifications pour mieux comprendre nos 

usages actuels. C’est ce que nous allons faire maintenant avec les mots de la matière. 

3. Étymologie de matière, substance, objet et chose
4
 

3.1. Matière 

On commence à trouver le mot matière sous une forme stabilisée vers 1175, 

mais elle restera encore fluctuante par la suite. Avant cette date, on écrivait 

couramment mateirie, maiter, ou matire, du latin materia, -ae, materies, -ei. C’est 

un mot de la langue populaire désignant le cœur du tronc d’un arbre, le duramen, la 

partie la plus solide, utilisé par les charpentiers pour dénommer le bois de 

construction. Materia provient du latin mater, « mère », une racine indo-européenne, 

qui dénomme aussi la souche, c’est-à-dire la partie sur laquelle peuvent repousser 

des rejets, leur « mère » en quelque sorte. En espagnol, madera signifie « bois » ; en 

portugais, c’est madeira, et madeira branca dénomme les résineux (« bois blanc »). 

La materia latine est le nom du bois d’œuvre, et materio est le verbe qui dénomme 

l’activité de construire des maisons avec des charpentes.  

Du bois aux autres matières, il n’y a qu’un pas, et c’est ainsi qu’une fois 

stabilisé, le mot matière a été utilisé, parfois avec des expansions (adjectifs ou 

noms), pour dénommer d’autres matériaux ainsi que diverses  matières: 

– sécrétions du corps : matière fécale (1256) ; 

– substance d’une médication (1280), puis matière médicinale (1717) ; 

– matières grasses (1580) ; 

– matières premières dans l’artisanat (1681) ; 

– substances mises en œuvre dans l’industrie et dans l’artisanat (1771) ; 

– matière plastique (1913)
5
. 

Matière désigne ainsi la substance dont est faite une chose.    

                                                 
4 La plupart des données étymologiques de ce texte sont tirées du Dictionnaire historique de la 

langue française (DHLF) (2006), complétées le cas échant par d’autres dictionnaires (voir 

bibliographie à la fin du texte). Nous ne sommes pas un spécialiste, ni du français médiéval, ni des 

langues anciennes. Nous utilisons des connaissances existantes comme arguments dans une discussion 

sur l’influence de l’histoire des mots sur la pensée, et non dans un cadre strictement philologique. 
5 Informations données par le DHLF. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:43:26 UTC)
BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pierre FRATH 

 54 

Mais la destinée de matière devait évoluer vers un sens plus philosophique 

lorsque les médiévaux ont utilisé ce mot de la langue populaire pour traduire le grec 

hulè, qui signifie « matière » en plus de « forêt » et de « bois ». Aristote l’avait 

utilisé pour désigner la substance à laquelle un artisan pouvait donner forme pour 

produire un objet, par exemple une sphère de bronze ou une statue d’Hermès en 

marbre. Ces quatre aspects de l’objet, c’est-à-dire la matière, la forme, la création et 

la fonction, correspondent aux quatre causes d’Aristote : la cause matérielle, la cause 

formelle, la cause efficiente, et la cause finale. Hulè fait ainsi partie d’un réseau 

sémiotique, ontologique et téléologique dont matière a hérité lors de la traduction 

d’hulè. Si on sépare mentalement les trois dernières causes d’Aristote de la matière 

sur laquelle elles reposent et agissent, il reste trois abstractions idéelles sans réalité 

matérielle, à savoir la forme, la création et la fonction. C’est ainsi que matériel a pu 

être opposé à immatériel, s’inscrivant ainsi dans une dichotomie dualiste qui a 

dominé la pensée antique et chrétienne et qu’on retrouve jusqu’à aujourd’hui dans la 

distinction entre le corps et l’âme (ou l’esprit, ou l’égo, ou le moi…), le cerveau et 

l’esprit, la forme et le fond, le matériel informatique et le logiciel, etc. Elle est à la 

base d’innombrables doctrines philosophiques et linguistiques, et on la trouve 

naturellement aussi dans la littérature, comme le montre cet extrait des Paradis 

Artificiels de Charles Baudelaire. 

Dans ma jeunesse, et même depuis, j’ai toujours été un grand liseur de Tite-

Live ; il a toujours fait un de mes plus chers délassements; j’avoue que je le préfère, 

pour la matière et pour le style, à tout autre historien romain.  

En s’intégrant à une longue et riche tradition métaphysique qui oppose la 

réalité sensible à l’esprit, matière a pu hériter du latin et du grec des usages abstraits tels 

que ceux-ci :  

– sujet d’un livre (1125) ; 

– domaine d’étude, sujet (1280) ; 

– table des matières (1690) ; 

– contenu, discipline étudiée (1868)
6
. 

Le dictionnaire français–grec de Louis Feuillet (1897) donne les traductions 

suivantes pour matière : 

– substance matérielle : hulè ; 

– le contraire de l’esprit : soma ; 

– sujet sur lequel on écrit, parle : hupothesis, logos ; 

– cause : aitia, aphormi (« sans forme », car la forme est la cause de 

l’existence de l’objet ; sans elle, il n’y a que matière). 

On retrouve dans ces traductions les notions de matière, de corps, de sujet, et 

celle de cause, moins courante, mais qu’on peut observer par exemple dans matière 

à rire, « ce qui cause le rire ». Le dictionnaire anglais - grec de Woodhouse (1910) 

donne les traductions suivantes pour matter : 

– thing : krima, pragma ; 

                                                 
6 Informations données par le DHLF. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:43:26 UTC)
BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



La matière a-t-elle une âme ? Diachronie de « matière », « substance », « objet » et « chose » 

 

 

 

55 

 

– affair : pragma, praxis ; 

– cause : aitia ; 

– subject : logos ; 

– matter (as opposed to mind) : hulè. 

On y retrouve les sens de matière, de sujet et de cause. L’anglais ajoute les 
notions d’objet et d’action, que matter peut dénommer, mais pas le français matière. 
Dans she wanted to discuss the matter, on ne traduirait pas matter par « matière », 
mais par « chose », de même que pour printed matter, « la chose imprimée ». Dans 
choosing the colour is no easy matter, matter réfère à une action

7
. 

La notion de matière en tant que solide a été bouleversée aux XIX
e
 et XX

e
 

siècles par la physique et par la chimie avec la découverte des molécules et des 
atomes, puis des électrons, des protons et des neutrons, ainsi que des sub-
particules telles que les quarks, les neutrinos, les bosons de Higgs, etc. La matière se 
délite alors en un vide peuplé de loin en loin de quelques particules minuscules, une 
conception fort éloignée de l’intuition pour laquelle la matière est une entité solide. 
L’équivalence matière / énergie exprimée par la célèbre équation d’Einstein, e=mc2 a 
porté le coup de grâce à la réalité de la matière. Il est aisé de conclure de ces théories, 
dans une sorte de réductionnisme à la fois moniste et panthéiste, que la matière n’est 
qu’une forme de l’énergie divine. Pour Teillard de Chardin

8
, il s’agit de créer un 

nouveau monisme qui puisse concilier la matière et l’esprit, et qui se distingue du 
monisme réductionniste traditionnel qui veut ramener l’un à l’autre. Il faut, dit-il, 
« ... repenser d'une manière complètement nouvelle les relations Matière et Esprit. A 
la place du vieux dualisme et du vieux monisme, il y a maintenant une fonction 
dynamique [...] réconciliant en quelque façon les deux »

9
. Daleux (2001) explique que 

… face à la dualité paradoxale de la particule quantique, à la fois onde et corpuscule, 
la démarche de Niels Bohr l’un des fondateurs de la physique quantique a été la même 
que celle de Teilhard face à l’opposition apparente entre Esprit et Matière : 
reconnaître l’unicité de deux entités apparemment distinctes.  

Cette dichotomie règne également en littérature, comme dans ce texte de 

Gérard de Nerval (Aurélia) : 

Le néant, dit-il, n'existe pas dans le sens qu’on l’entend ; mais la terre est elle-

même un corps matériel dont la somme des esprits est l'âme. La matière ne peut pas 

plus périr que l’esprit, mais elle peut se modifier selon le bien et selon le mal.  

La notion de matière immatérielle a tout de suite été intégrée dans les corpus 

de l’époque, comme le montre cet extrait du Fauteuil hanté de Gaston Leroux : 

Ils pouvaient être aussi bien au courant des forces incommensurables de la 

dématérialisation de la matière que nous venons seulement de découvrir et même 

peut-être avaient-ils mesuré ces forces-là, ce qui leur permettait bien des choses.  

                                                 
7 Collins-Cobuild Dictionary 1995. 
8 Les informations sur Pierre Teillard de Chardin ont été recueillies sur le site www.teillard.fr, en 

particulier dans un extrait du livre d’André Daleux 2001. 
9 In Lettres intimes, p. 454. Cité par Daleux 2001. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:43:26 UTC)
BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pierre FRATH 

 56 

On peut résumer l’évolution de matière ainsi : la « mère » indo-européenne 

est devenue matière après avoir nommé la souche et le bois, puis d’autres matériaux, 

et plus généralement la substance matérielle à laquelle un artisan créateur peut 

donner une forme dans un but. Elle s’inscrit ainsi dans la vie des hommes, qui font 

naître d’elle les objets dont nous avons besoin, tout comme la divinité a créé la 

matière à partir de son énergie immatérielle pour en faire l’univers. L’association de 

la matière avec l’esprit, la création et le Créateur perdure dans les usages et les 

corpus et elle est toujours prête à ressurgir dans le discours et à modeler la 

conception des choses dont nous parlons. Il est quelque peu surprenant que le sens 

de « bois » ait totalement disparu en français moderne ; sans doute est-ce dû au fait 

qu’étant devenu un hyperonyme désignant toutes les matières, il ne pouvait plus en 

désigner une en particulier (mais cet argument ne fonctionne pas pour le portugais et 

l’espagnol). 

3.2. Substance 

Le mot substance est apparu dans la langue française vers 1120, en parallèle 

avec sustance, empruntés au latin impérial substantia, « être, essence, existence, 

réalité d’une chose », qui a signifié en bas-latin « aliments, nourriture, biens, 

fortune ». Substantia dérive de substare, de sub- « sous » et –stare, « ce qui se 

tient », et signifie donc « qui se tient dessous », c’est-à-dire « fondement », « ce qui 

existe par soi-même ». Il correspond au grec hupostasis, de hupo- et stasis, « qui se 

tient dessous ». 

Substance et sustance, parfois en concurrence avec subsistance, ont d’abord 

continué de dénommer les vivres, la nourriture, comme en bas latin, puis ce qui nourrit 

l’esprit (XV
e
 siècle), ensuite « maintien », « conservation », « moyen de vivre, de se 

nourrir ». Ces usages ont disparu en français moderne, accaparés par subsistance ; ils 

perdurent dans se sustenter après la disparition de sustance au XIV
e
 siècle.  

Substance et sustance ont fait eux aussi une carrière philosophique avec le 

sens de « fait de vivre, exister », et « matière dont un corps est formé, en vertu de 

laquelle il a des propriétés particulières ». Sustance corporelle a commencé à 

s’opposer à sustance spirituelle dès le XIII
e
 siècle. Descartes oppose la substance 

étendue (qui occupe une place dans l’espace, donc réelle) à la substance qui pense 

(sans dimension spatiale, donc sans réalité matérielle). 

Comme substance a été utilisé pour traduire le grec hupostasis, il en a hérité 

la valeur philosophique de ce qui existe par soi-même, indépendamment de tout 

accident. De là, il a pris la valeur de « partie essentielle dans un discours ou une 

pensée », d’où la locution en substance (1306), puis les qualités et les vertus chez 

une personne (chevalier de substance noble), ce qu’il y a de meilleur dans un être, 

de plus nourrissant dans quelque chose. Depuis le XV
e
 siècle, substance désigne une 

matière ou un corps matériel caractérisé par des propriétés. 

Tout comme matière, substance désigne quelque chose qui existe par soi-

même et qui peut servir de base ou de source à autre chose ; il est proche en cela du 

sens de production, d’origine, de causalité que matière tient de son origine indo-

européenne, mater. Il n’est donc pas surprenant qu’on puisse définir l’un par l’autre. 

Substance se distingue cependant de matière par son sens ontologique de « partie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:43:26 UTC)
BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



La matière a-t-elle une âme ? Diachronie de « matière », « substance », « objet » et « chose » 

 

 

 

57 

 

essentielle » (du verbe latin esse, « être »), que matière ne possède pas. S’il est 

possible d’utiliser matière et esprit en opposition dans un même mouvement de 

pensée, comme dans les exemples de Daleux et de Nerval repris ci-dessous, ce n’est 

pas le cas de substance et esprit.  

– L’opposition apparente entre Esprit et Matière : reconnaître l’unicité de 

deux entités apparemment distinctes  (Daleux 2001) 

– La matière ne peut pas plus périr que l’esprit (Aurélia) 

Dans ces deux phrases, substance ne peut pas remplacer matière. Substance 

ne s’oppose pas à esprit parce qu’il contient en lui-même un élément métaphysique, 

celui d’essence. On peut parler de substance corporelle et de substance spirituelle, 

mais pas de matière corporelle ni de matière spirituelle. La raison en est que la 

substance évoquant en même temps la matière et l’esprit, les adjectifs ne font que 

sélectionner l’un ou l’autre. Matière et substance, bien que proches par certains 

aspects, ne sont pas interchangeables. 

3.3. Objet 

Objet apparaît dans la langue française vers 1370–1372. Il est emprunté au 

latin scolastique objectum, participe passé du verbe latin classique objicere, « jeter 

devant », « placer devant », « opposer » (d’où « objecter »). Il est formé de la 

préfixation de jacere, « jeter », par ob, dont le sens étymologique n’est pas établi. Le 

mot a lui aussi été utilisé par les philosophes médiévaux : objectum possède le sens 

de « ce qui est placé devant », avec deux usages principaux, objectum formal et 

objectum material, où on retrouve la dichotomie matière / forme d’Aristote. Pour 

Duns Scot (1266–1308), objectum désigne ce qui a une existence en soi, 

indépendante de la connaissance ou de l’idée que les sujets pensants peuvent en 

avoir et s’oppose ainsi à  subjectum, d’où par la suite la très populaire dichotomie 

objet / sujet, plus utilisée sous sa forme objectif / subjectif.  

Oresme (1320–1382) a utilisé le mot pour désigner ce qui affecte un des cinq 

sens, un usage qui s’est par la suite restreint à la vue et au toucher (1500). Objet est 

appliqué à des êtres ou des choses suscitant un intérêt affectif : être un objet digne 

de …, objet de ma flamme, et par la suite, ce à quoi tendent les être humains : les 

désirs, l’action, la volonté (1613), se rapprochant du sens de but avec des locutions 

comme avoir pour objet (début XVIII
e
 siècle), sans objet (1751), remplir son objet 

(1769), et ce sur quoi s’exerce l’action dans être, faire l’objet de (1697). Il a pris un 

sens grammatical en 1775 lorsque Condillac a utilisé le mot « objet » en 

remplacement de cas régime, par opposition au sujet du verbe, dans la suite bien 

connue sujet + verbe + objet. 

Objet prend le sens général d’objet concret de taille limitée aux XVIII et XIX
e
 

siècles, comme dans objet d’art (Balzac, 1847). Il dénomme en droit ce sur quoi 

porte une obligation, un contrat une demande de justice (dans le Code Civil de 

1804). Au XX
e
 siècle, il désigne en psychanalyse ce qui est en dehors du moi, que ce 

soit dans un sens abstrait ou concret, avec des expressions comme relation d’objet, 

objet transactionnel, choix d’objet. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:43:26 UTC)
BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pierre FRATH 

 58 

Le sens de base de l’objet est d’être « placé devant nous », soit matériellement 

en tant qu’objet visible ou touchable, soit spirituellement en tant qu’objet 

psychologique que nous appréhendons à part bien qu’il soit à l’intérieur de nous : un 

désir, un but, une volonté, un sentiment, etc. Pour qu’un objet matériel soit visible, il 

faut qu’il soit de dimension limitée et qu’il possède une forme qui le distingue et le 

sépare du reste de son environnement ; il s’agit donc d’objets comptables : objet ne 

peut en aucun cas désigner des choses sans forme comme le sable ou le sel (*Quel 

est cet objet ? Du sel ?). Comme la forme est liée depuis l’Antiquité à la notion de 

création et de créateur, un artéfact constitue un meilleur objet qu’une chose 

naturelle. Les êtres vivants ne sont pas des objets (sauf en tant que supports pour nos 

sentiments), pas plus que les montagnes, les rivières et les mers, sans limites 

discernables et sans créateur humain. Les choses naturelles de petite taille, telles les 

pierres ou les mottes de terre peuvent à la rigueur être des objets, mais difficilement, 

et seulement si elles possèdent des attributs humains tels qu’une fonction ou une 

forme identifiable. Ces caractéristiques de forme et de taille imposent une contrainte 

sur ce qu’objet peut désigner dans le domaine spirituel : un objet de désir possède 

une limite que n’a pas le désir ; un objet transactionnel est discernable ; l’objet d’un 

amour est matériellement identifiable, contrairement au sentiment lui-même.  

Puisque l’objet est « placé devant » nous, il peut être considéré comme 

existant en dehors de nous, et donc indépendamment de nous. C’est ainsi que Duns 

Scot a pu le faire entrer dans la dichotomie sujet / objet, où l’objet désigne « ce qui a 

une existence en soi, indépendante de la connaissance ou de l’idée que les sujets 

pensants peuvent en avoir ». Mais en réalité le mot objet n’est pas adapté pour 

désigner des entités de ce type puisqu’il ne peut guère désigner autre chose que des 

artéfacts ou des objets mentaux humains. C’est pourquoi l’opposition subjectif / 

objectif s’effondre rapidement dès qu’on y réfléchit un tant soit peu : la part humaine 

dans la création de l’objet reste partie prenante de son sens. Les objets sont des 

créations du sujet, que ce soit en tant qu’objet matériel ou en tant qu’entité 

psychologique, une réalité exprimée classiquement en grammaire par la relation 

transitive. Les objets ne sauraient donc avoir cette valeur « objective » qu’on leur 

attribue généralement.  

3.4. Chose 

Le mot chose est apparu dans la langue française vers 1174. Il tire son origine 

de causa, « cause », dans l’expression juridique latine res causae, « la chose de la 

cause, de l’affaire ». Le sens de « chose » est passé de res à causae, sans doute parce 

que res n’a pas eu de descendance en bas-latin, ni par la suite en français (sauf 

réifier, mais ce verbe est apparu tardivement, vers 1930, directement à partir de res), 

et que son sens de chose avait été oublié. Cet oubli est sans doute lié au fait que res a 

fini par signifier « rien » dans je n’ai rien (« je n’ai pas une chose ») ou rien signifie 

« absence de chose ». Res causae s’est ainsi transformé en causa très tôt, puis en 

cosa en 842 (également en italien et en espagnol), cose en 881, chiose en 1125, et 

enfin chose (1174). 

Dans la tradition linguistique, chose est appelé un nom-postiche, car il n’a pas 

d’aire référentielle délimitée, contrairement par exemple à chien ou liberté (Kleiber 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:43:26 UTC)
BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



La matière a-t-elle une âme ? Diachronie de « matière », « substance », « objet » et « chose » 

 

 

 

59 

 

1994 : 20). Il tire son sémantisme flou du fait qu’il a hérité de res causae la capacité 

à désigner toutes sortes d’affaires sans références particulières mais spécifiées par le 

contexte. Il a ainsi pu dès l’origine désigner une quantité de choses en fonction du 

contexte
10

 : 

– acte sexuel et organe sexuel (dès le XII
e
 siècle) ; 

– réalité matérielle non vivante (par opposition à personne) ; 

– objet non spécifié (par opposition à objet) ; 

– une personne dont le nom échappe (comme machin, truc) ; 

– ce dont il est question, ce que l’on dit dans des expressions comme : bien 

des choses, c’est la même chose, pas grand-chose, autre chose, peu de chose, des 

choses et d’autres, quelque chose ; 

– également un malaise vague : être tout chose (1739) ; 

– également un événement, comme dans il advint chose que… ; 

– etc. 

Le français possède d’autres expressions postiches plus ou moins synonymes 

de chose : machin, truc, bigntz, bidule, etc. Il en existe aussi dans d’autres langues, 

comme en anglais thing ou en allemand Ding, qui tirent leur origine d’un mot qui 

voulait dire « assemblée » en vieux germanique, et également « action », « chose », 

« affaire judiciaire ». Chose peut désigner quasiment tous les objets de notre 

environnement et de notre expérience, qu’ils soient massifs ou comptables, et 

notamment la matière et la substance (C’est quoi, cette chose ?, parlant par exemple 

de la matière d’un objet), contrairement à objet, exclusivement comptable. Il ne 

semble y avoir de restrictions que sur le vivant, encore que l’expression chose 

vivante soit tout à fait acceptable. Également, à la vue d’un animal ou d’un être 

étrange, nous pouvons dire quelle est cette chose ? 

Chose semble bien être un postiche universel en français, mais sa 

phraséologie est essentiellement celle d’un comptable. Dans son article de 1994, 

« Une leçon de chose : sur le statut sémantico-référentiel du mot chose », Kleiber 

signale que chose accepte facilement les déterminants les et une (les choses, une 

chose), mais difficilement la (la chose) en tant que déterminant générique. 

Effectivement, on ne saurait dire la chose comme on dit la farine, parce qu’il 

manque à chose une référence homogène et identifiable. C’est ce qui empêche selon 

lui l’usage de peu de chose (au singulier), beaucoup de chose, de la chose, etc. 

Cependant, on pourrait employer chose avec un sens massif dans une expression 

dénominative lexicalisée qui désignerait une entité identifiable par euphémisme, 

comme dans Il a marché dans de la chose (de l’excrément), ou bien dans une 

expression discursive, comme Tu as encore de la chose ?, parlant par exemple d’un 

produit que l’on ne veut pas nommer, ou encore lorsqu’on ne se souvient pas du 

nom de la chose. A noter que le remplacement d’un nom féminin est plus facile que 

celui d’un nom masculin. Tu as encore de la chose ? est bon pour désigner  par 

exemple de la bière, moins bon pour du whisky
11

.  

                                                 
10 Informations données par le DHLF. 
11 Merci à Georges Kleiber pour cette remarque. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:43:26 UTC)
BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pierre FRATH 

 60 

L’usage massif de chose est alors proche d’usages comptables, comme dans Il 

est très porté sur la chose (les activités sexuelles). Disons donc avec Georges 

Kleiber que le mot chose est essentiellement comptable, mais précisons qu’il peut 

avoir des aspects massifs dans certains cas.  

4. Interprétation sémiotique de ces observations 

L’étymologie et l’histoire des idées sont des domaines fascinants, mais on peut 
aisément se laisser emporter par le flot puissant des détails. Il est temps d’essayer de 

tirer la substantifique moelle de ces observations et de les rassembler en une 
synthèse afin d’en savoir un peu plus, si possible, sur notre être pensant et parlant. 

Peut-être peut-on commencer par remarquer que notre conception des objets 
nommés nous semble si naturelle que nous n’envisageons pas qu’elle ait pu avoir une 
histoire, laquelle aurait pu être différente de celle qui a formé notre mode de pensée.  

Il est ainsi probable que la conception que les Japonais se font de la matière 
ne corresponde pas tout à fait à la nôtre. Parmi les traductions les plus proches du 
sens de matière que nous examinons ici, il y a busshitsu, « matière sous toutes ses 
formes, liquide, solide, gazeuse », shitsuryo, « matière, cause matérielle (dans le 
sens d’Aristote) », utilisé pour traduire le mot matière de la philosophie européenne, 
et mono, « chose, par opposition aux êtres vivants ». On reconnaît shitsu, « qualité, 
caractère », dans les deux premiers exemples. Ryo signifie « ingrédient, matériau 
pour quelque chose », et bus est une abréviation de butsu, « chose, objet ». Le kanji 
qui transcrit mono est le même que celui de butsu

12
. Noter que dobutsu signifie 

animal, et shokubutsu, « plante ». 
Busshitsu, « matière », est ainsi « la qualité d’être une chose » ; shitsuryo, 

« matière », est « la qualité d’être un ingrédient, un matériau pour quelque chose » ; 
et mono, « chose », s’oppose au vivant : il lui faut s’associer avec un autre mot pour 
désigner les plantes et les animaux, un peu comme en français, chose vivante. 

Selon notre informatrice
13

, shitsuryo est un terme philosophique forgé à l’aide 
de deux kanjis pour traduire la matière de la philosophie. Le choix de ryo est 
judicieux car il comporte l’aspect causal et téléologique du hulè d’Aristote, légué à 
matière au Moyen-Âge. Il lui manque toutefois la notion de forme. Quant à 
busshitsu, il semble indiquer que l’accès à la matière se fait par l’intermédiaire de la 
chose ou de l’objet, donc une matière qui possède déjà une forme, mais neutralisée 
par la référence à la qualité. Les Japonais verraient donc d’abord les choses 
naturelles et les artéfacts, avant de s’interroger sur la matière qui les constitue. Dans 
la tradition philosophique européenne, c’est l’inverse : on s’interroge d’abord sur 
l’être et donc sur la matière, avant de se demander comment la forme peut s’imposer 
à elle pour former les objets et les choses. Les interrogations ontologiques et 
téléologiques viennent ainsi d’abord. D’ailleurs une des grandes questions de la 
philosophie occidentale est : « Pourquoi y a-t-il quelque chose plutôt que rien ? », et 
des philosophes comme Descartes, Kant, Husserl, et beaucoup d’autres, ont construit 
des systèmes sur des entités ontologiques fondatrices, par exemple la fameuse res 
cogitans cartésienne. Notre informatrice nous confirme que les Japonais mettent 

                                                 
12 Nous rappelons que les kanjis japonais, comme les sinogrammes chinois, peuvent se prononcer 

de diverses façons.  
13 Mille mercis à Chizuko Kitamura pour ces informations et ses patientes explications.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:43:26 UTC)
BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



La matière a-t-elle une âme ? Diachronie de « matière », « substance », « objet » et « chose » 

 

 

 

61 

 

l’accent sur l’humain et la pratique ; ils voient le monde par l’intermédiaire des 
choses de la nature, derrière lesquelles se cachent des esprits, du moins dans la 
religion shinto qui imprègne le Japon.  

Matière, substance, objet et chose sont des mots sans référence précise. Il ne 
s’agit pas de dénominations lexicalisées qui réfèrent à des objets de notre expérience 
identifiables immédiatement, comme par exemple chien ou liberté, qui évoquent des 
entités qui se distinguent d’autres situés au même niveau référentiel, comme chat ou 
innocence, et qui comme chien peuvent être iconiques, c’est-à-dire suggérer des 
représentations mentales. C’est pourquoi, il faut plutôt les traiter comme des sortes 
de désignations lexicalisées

14
, c’est-à-dire des expressions qui s’appliquent à 

d’autres entités nommées, qu’ils caractérisent ou dont ils caractérisent un aspect
15

.  
Comme souvent lorsqu’on se penche sur la vie et l’histoire des mots, on prend 

la mesure de la puissance anthropologique et démiurgique du langage, ainsi que de 
l’intrication entre le physique et le métaphysique. Les mots que nous utilisons nous 
donnent un cadre référentiel et conceptuel qui forme notre vision du monde et notre 
expérience collective et individuelle. La langue est notre milieu. Elle est la matière 
première de notre pensée, et les multiples usages passés, que nous en soyons 
conscients ou non, sont toujours prêts à ressurgir dans le discours pour donner forme 
à notre pensée. Les multiples aspects référentiels des mots sont présents à l’arrière-
plan de leurs usages et engagent le locuteur dans des conceptions dont il n’a pas 
conscience, et qui, bien souvent, guident sa réflexion à son insu et contribuent à 
déterminer son point de vue.  

C’est ainsi qu’il arrive que des doctrines philosophiques puissent être 
générées par les mots utilisés. Si le matériel s’oppose à l’immatériel, il se pose alors 
aux philosophes la redoutable question de l’interaction entre le cerveau et l’esprit. 
Karl Popper et John Eccles proposent une théorie « dualiste-interactionniste » qui 
distingue trois mondes, le Monde 1, celui de la matière, le Monde 2, celui de la 
conscience immédiate (faim, toucher, douleur, colère, joie, peur, etc.), et le Monde 
3, celui de la créativité humaine, qui provient de la rationalisation du monde 2 en 
rapport avec le monde 1 (Popper, Eccles 1977). Les relations entre ces mondes 
sont évidemment problématiques, et nos auteurs, comme il est fréquent dans la 
tradition anglo-saxonne, vont formuler une explication réductionniste d’allure 
scientifique : « Ce qui définit essentiellement le dualisme-interactionnisme, disent-
ils, c'est que l’esprit et le cerveau constituent des entités indépendantes – le cerveau 
appartenant au Monde 1 et l'esprit au Monde 2 – qui interagissent au moyen de la 
physique des quanta » (Eccles 1997 : 27). Pourquoi ce recours aux quanta ? Parce que les 

particules quantiques possèdent des aspects corpusculaires (matière) et ondulatoires 
(immatériel). Popper et Eccles justifient le dualisme philosophique par ce qu’ils 
comprennent comme une sorte de dualisme ontologique au sein des particules. 
L’idée ne les effleure pas que le problème puisse être ancré dans une tradition qui 
remonte à l’Antiquité et qui s’est transmise jusqu’à nous par les mots qui forment 
leur pensée.  

                                                 
14 Pour la différence entre dénomination et désignation, voir par exemple Frath 2015. 
15 Il existe d’autres mots ayant cette caractéristique. Voir Frath 1999 pour une étude du mot victime. 

Dans la phrase Le chauffeur de taxi fut agressé par le client, mais la victime pu se dégager et prévenir 
la police, la désignation victime fait référence au chauffeur et le fait voir sous un aspect particulier, 
celui de victime. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:43:26 UTC)
BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pierre FRATH 

 62 

5. Conclusion 

Nous ne pouvons nous soustraire à l’usage de ces mots chargés d’histoire et 

de sens qui donnent forme et contenu à notre pensée. C’est notre lot : il est inutile de 

regretter cette caractéristique sémiotique de notre être pensant et parlant. Et même 

s’il était possible de réfléchir entièrement avec des mots nouveaux inventés (mais 

cela ne l’est pas, pour des raisons que nous ne pouvons développer ici), que 

pourrions-nous penser de valable en nous privant de toute cette richesse d’usages ? 

Ce que nous pouvons faire, en revanche, et peut-être le devons-nous, c’est observer 

et réfléchir, et essayer de ne pas être systématiquement victime de ce que 

Wittgenstein appelait « l’ensorcellement par le langage »
16

. Voir la matière à la fois 

comme substance, forme et origine d’une création qui implique un créateur, c’est 

une chose ; se rendre compte du déterminisme linguistique et culturel à l’origine de 

ces notions, c’est certainement mieux.  

Références bibliographiques 

Dictionnaire historique de la langue française, sous la direction d’Alain Rey, Éditions Le 

Robert, 1998, 2006. 

Dictionnaire des racines indo-européennes, annexe à The American Heritage Dictionary of 

the English Language, Houghton Mifflin Company, Boston, 1975. 

Dictionnaire étymologique latin, par Michel Bréal et Anatole Bailly, Hachette 1918.  

Dictionnaire français–grec, de Louis Feuillet, 1897. 

Woodhouse's English–Greek Dictionary, The University of Chicago Library, 1910. 

Kenkyusha’s New English-Japanese Dictionary, 5
th

 edition, Yoshio Koine, ed. 1980.  

Dictionnaire Sanseido français–japonais, 3
ème

 édition, Juntaro Maruyama & Shigeo 

Kawamoto (dirs), 1972. 

Collins–Cobuild English Dictionary, HarperCollins Publishers, ed. John Sinclair, 1995. 

Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Pierre Chantraine, Les Éditions 

Klincksieck, juin 1977. 

* 

Daleux 2001 : André Daleux, Teilhard de Chardin, Science et foi réconciliées ?, Editions 

Gabriandre. 

Eccles 1997 : Eccles John, Comment la conscience contrôle le cerveau, Fayard. [1
ère

 

publication, Springer-Verlag, 1994]. 

Frath 1999 : Pierre Frath, Victimes et bourreaux, corpus et sens lexical, in « RANAM 

(Recherches Anglaises et Nord-Américaines) », n° 32, p. 65–80, Strasbourg. 

Frath 2007 : Pierre Frath, Signe, référence et usage, Paris, Editions Le Manuscrit. 

Frath 2015 : Pierre Frath, Dénomination référentielle, désignation, nomination, in « Langue 

française », n° 188 (4), Stabilité et instabilité dans la production du sens : la 

nomination en discours, coord. Julien Longhi, p. 33–46 (http://www.revues.armand-

colin.com/lettres-langues/langue-francaise/langue-francaise-ndeg-188-42015). 

Frath 2016 : Pierre Frath, Épistémologie linguistique de la causalité, in La Grammaire de la 

Cause / The Grammar of Causation, coord. Stéphane Viellard et Irina Thomières. 

CeLiSo, Paris–Sorbonne, p. 162–178. 

                                                 
16« La philosophie est la lutte contre l’ensorcellement de notre entendement par les moyens de 

notre langage », dit Wittgenstein (1961 : §109). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:43:26 UTC)
BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



La matière a-t-elle une âme ? Diachronie de « matière », « substance », « objet » et « chose » 

 

 

 

63 

 

Kleiber 1994 : Georges Kleiber, Une leçon de « chose  »: sur le statut sémantico-référentiel 

du mot « chose », in Nominales, Paris, Armand Colin. 

Teillard de Chardin 1972 : Pierre Teillard de Chardin, Lettres intimes, Aubier–Montaigne. 

Popper, Eccles 1977 : Karl Popper, John Eccles, The Self and its Brain, Berlin–Heidelberg, 

Springer. 

Wittgenstein 1961 : Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus suivi de Investigations 

philosophiques, Gallimard, traduit de l’allemand par Pierre Klossowski.  

Does Matter Have a Soul? 

Diachronic Analysis of Matter, Substance, Object and Thing 

Language is our “form of life”, as Wittgenstein says. We are educated in and by 

language and it is the very stuff of our thoughts. Language does not give shape to concepts, it 

is the other way round: meaning is given by the public use of words and it is stored in 

corpora of various types: memorised conversations, books, archives, papers, the internet, etc. 

When we are given the name of an object, be it a natural one such as a tree, an artefact such 

as a piece of machinery, or an immaterial object such as love or envy, we learn four things: 

1. That an object so named has existence for the speakers of that particular language; 

2. That this object enjoys a separate existence; 

3. That corpora of discursive knowledge about the object are readily available; 

4. That the name comes with a “grammar”, i.e. a phraseology which gives us 

indications about how to use the word in our utterances.    

Our anthropological environment is therefore essentially linguistic. Yet we are no 

more conscious of language than of the air we breathe. In particular, just as we are unaware 

that air was produced by primordial cosmological events and ensuing chemical reactions, the 

fact that words have a history escapes us entirely when we use them in discourse.  

I shall argue here that the history of words does have significant consequences on our 

thinking and that many a philosophical theory has unwittingly been formed by the very 

words philosophers have used: we are indeed “bewitched” by language, according to 

Wittgenstein. 

To make this point, I will examine the history of four words taken from the realm of 

matter, i.e. matière (matter), substance (substance), objet (object) and chose (thing). It 

appears that matter and substance have an immaterial sometimes spiritual aspect to them, and 

this is why (God forbid!) I wonder in the title of this text whether matter has a soul. 

To show that the meaning of matter could have evolved differently, I compare it to 

the words used in Japanese, a non Indo-European language where Greek and Latin have had 

no founding influence on the lexicon. 

In the last section, I examine Popper and Eccles’ quanta-based “dualistic-interactionist” 

theory of the mind and show that the philosophical dualism they advocate rests on deeply 

ingrained dualistic notions dating back to Aristotle and carried up to the present time by the 

very words we use to speak of matter. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:43:26 UTC)
BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

