Christophe Burgeon: L'utilisation de termes argotiques a connotation sexuelle chez les poetes latins

L’utilisation de termes argotiques a connotation sexuelle
chez les poétes latins : une maniére de véhiculer une
émotion ou une idée

Christophe BURGEON

Université catholique de Louvain-la-Neuve (Belgique)
Faculté de philosophie et lettres

Ecole doctorale des sciences historiques
christophe.burgeon@hotmail.com

REZUMAT: Utilizarea termenilor argotici cu conotatie sexuali la poetii latini:
o modalitate de a transmite o emotie sau o idee

Poemele latine care numeau in mai multe moduri si descriau fard ocolisuri orga-
nele sexuale masculin si feminine au fost nenumadrate. Ne gandim in special la
Catul, Ovidiu, Martial si Juvenal, care, pentru a fi classici poetae, nu sunt mai putin
indrazneti si nu au simtit nici o teama la gandul de a-si soca cititorii. Prin profun-
zimea jocurilor lor intertextuale, prin efectele lor de distantare contextuale cat si
prin stdpanirea celor pe care le-au utilizat in operele literare, cuvintele de argou
cu conotatii sexuale sunt, pentru istoric si pentru filolog, elemente valoroase in
aprofundarea cunostintelor noastre lexicale, lingvistice, stilistice si culturale des-
pre literatura latina. In ceea ce priveste utilizarea vulgaritatii sexuale, cei care au
folosit-o in scrierile lor recunosc dificultatea de a manui pana, ca si emotiile lor,
admitand astfel ca este laborios, dar temerar si eficient sd doreasca a traduce cu
orice pret o furie puternica in cuvinte cum ar fi mentula si culus.

CUVINTE-CHEIE: slang, sex, poezie, limba latind, Catul, Martial

EX

ABSTRACT: The Use of Slang Terms for Sexual Connotation among Latin
Poets: a Way to Convey an Emotion or Idea

The Latin poems, which named and described in several ways without pre-
varication male and female sex organs, were legion. We especially think of
Catullus, Ovid, Martial and Juvenal, who, to be classici poetae, are none the less
daring poets who felt no fear at the thought of offending their readership. By
the depth of their intertextual games, their contextual distancing effects and
by mastering those who employed them in literary, slang words with sexual
connotations are, for the historian and philologist, valuable elements to the

69

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



3 ARGOTICA 1(5)/2016 =

deepening our knowledge of both lexical, linguistic, stylistic and cultural of
Latin literature. As for using sexual coarseness, those who use it in their writ-
ings acknowledge the difficulty of handling their pens as their emotions,
thereby admitting that it is laborious but effective and reckless to want at all
costs translate strong anger in words such as mentula and culus.

KEYWORDS: slang, sex, poetry, Latin, Catullus, Martial
N

RESUME

Les poémes latins qui nommaient de plusieurs fagons et décrivaient sans faux-
fuyant les organes sexuels maéles et femelles étaient légion. Nous songeons sur-
tout a Catulle, a Ovide, a Martial et a Juvénal, qui, pour étre des poetae classici, n’en
sont pas moins des poetes 0sés qui n’éprouvaient nulle crainte a I'idée de choquer
leur lectorat. Par la profondeur de leurs jeux intertextuels, leurs effets de distan-
ciation contextuels ainsi que par la maitrise de ceux qui les employaient dans les
ceuvres littéraires, les mots argotiques a connotation sexuelle constituent, pour
I'historien et le philologue, des éléments précieux a I'approfondissement de notre
connaissance tant lexicale, linguistique, stylistique que culturelle de la littérature
latine. Quant a utiliser la grossiereté sexuelle, ceux qui y ont recours dans leurs
écrits reconnaissent la difficulté de manier leur plume comme leurs émotions, ad-
mettant par la qu'il est laborieux mais téméraire et efficace de vouloir a tout prix
traduire une vive colere par des mots tels que mentula et culus.

MOTS-CLES : argot, sexe, poésie, latin, Catulle, Martial

S

Introduction

"ARGOT OU « LANGUE VERTE », qui se définit généralement comme
un langage libre et cru, regroupe trois niveaux d’expression :

- le langage originellement utilisé par les brigands et les mal-
faiteurs. L'argot est alors employé comme une langue secrete ;
- le champ lexical recouvrant les particularités linguistiques
utilisées exclusivement par les individus qui exercent la méme profession
ou, moins souvent, qui vivent dans le méme milieu social. Le vocabulaire
argotique sert alors de signe de reconnaissance ;

- le langage populaire voire vulgaire, lequel est un marqueur d’identité et
choque généralement la bienséance et la pudeur?.

1 A. BRUANT, Dictionnaire Francais-Argot, Paris, 1905 ; H. BONNARD, Procédés annexes
d’expression, Paris, Magnard, 1989, p. 82-83 ; M. CERVENKOVA, « 'influence de

70

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



Christophe Burgeon: L'utilisation de termes argotiques a connotation sexuelle chez les poetes latins

C’est cette derniére acception, connotée de facon tres négative lorsque nous
la trouvons sous une forme écrite, que nous traiterons dans la présente étude.

Le « gros mot » releve le plus souvent du populaire et du vulgaire, en ce
qu’il est une expression assimilée a la faute de langage et au « barbarisme
linguistique ». Pour autant, les termes argotiques a connotation sexuelle font
indéniablement partie du champ lexical latin. Michel DUBUISSON écrit : « Il
est vrai que la littérature latine peut passer, du moins aux yeux de ceux qui 'ont
fréquentée en dehors des classes, pour I'une des plus pornographiques qui soient. »2
Les Priapées (Carmina Priapea), recueil de textes comico-licencieux dédié au
sexe de la gent masculine transgressant la morale et dont on ne connait pas
'auteur, loin d’étre destinées au petit peuple, comptent certains des poemes
les plus élaborés, stylistiquement et métriquement, que la langue latine nous
ait laissés’. De fait, on ne peut exclure ces documents puisque les termes qui
les composent appartiennent de plein droit a la langue de Cicéron et qu’ils
nous permettent de lire dans leur version originale (toute traduction est une
corruption) les écrits latins.

Nous pourrions nous étonner de lire des termes argotiques a connotation
sexuelle dans les textes d’auteurs latins car, a priori, ils représentent une dis-
cordance avérée entre I'oral et I'écrit. C'est a ce niveau qu’intervient 1'alter-
nance codique qui permet de passer d"un registre a un autre ainsi que d’em-
prunter a la langue d"un tiers le mot que la notre ne possede pas (ou ne de-
vrait pas posséder aux yeux de I’élite bien-pensante) dans le but de faire res-
sortir la nuance ou le contraste entre les degrés de ce que 1’on souhaite expri-
mer. La fonction de I'alternance codique est donc, pour un auteur issu le plus
souvent de l'aristocratie, de mettre sur un pied d’égalité deux niveaux de
langage connus pour leur incompatibilité, et de concilier - plus que de ré-
concilier - les formes d’expression écrite et orale d'un c6té, de langages for-
mel et informel de I'autre.

Les écrits littéraires et épigraphiques, par l'intermédiaire des graffitis
principalement, rendent accessible un pan du latin vulgaire tendancieux
sous sa forme parlée, bien que I'écriture en tant que telle ne puisse jamais
prétendre restituer fidelement les échanges verbaux et non-verbaux. Si les
murs des grandes cités antiques, témoins silencieux mais prolixes, ont été les
réceptacles d’échanges orduriers et graveleux dénués d’artifices, les textes

I'argot sur la langue commune et les procédés de sa formation en francais contem-
porain », Studia minora facultatis philosophicae universitatis brunensis, 22, 2001, p. 78.
2 M. DUBUISSON, Lasciva Venus. Petit guide de I'amour latin, Paris, La Différence, 2011, p. 9.
3 Priapées, L. CALLEBAT (éd.), Paris, Belles Lettres, 2012. Les Priapées se caractérisent
par 'existence d"un héros récurrent qui n’est pas le poete : le dieu Priape. Voir :
E. PLANTADE et D. VALLAT, « Les Priapées de la parole au livre », Revue de philo-
logie, de littérature et d’histoire ancienne, 79, 2005, pp. 279-307.

71

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



3 ARGOTICA 1(5)/2016 =

littéraires ne I'étaient pas moins. Certaines grossiéretés itératives permettent
mpréhensi écanism Y i ifférée, up-
la compréhension de ce mécanisme de conversation différée, dont on s
pose qu'il appelait une réponse et qu’il répondait a un besoin particulier.
Nous croyons des lors qu’approcher les principales notions relatives aux
termes argotiques a connotation sexuelle latins et aux occasions données
pour user de I'invective libertine, et ce, tout en analysant le fonctionnement
lexical de ces termes peut apporter un éclairage significatif sur la question
de I'utilisation de ce genre de vocables dans la littérature poétique.

1. La bienséance et l'usage de termes vulgaires dans la langue latine

Dans leur Dictionnaire étymologique de la langue latine. Histoire des mots, publié
en 1932, Alfred ERNOUT et Alfred MEILLET ont tenté de déterminer 1'origine
linguistique latine du « mot obscéne », en partant du lexéme adjectival obs-
cenus*. Ce terme signifie tantdt « de mauvais augure » et « sinistre », tantot
ce qui est « indécent » et qui reléve de 'anatomie intime masculine. Nous
pouvons donc en déduire, a 'aune de I'éclairage de la linguistique contem-
poraine, que le terme de obscenus relevait d"une connotation négative, dans
la mesure ot il se rapportait a la grossiereté tout en renvoyant a la sinistrose
et aux bas instincts du uulgus.

Un autre terme essentiel a la détermination de 1'équivalence latine de
« gros mot » est I'adjectif prober, qui trouve son étymologie dans le grec an-
cien propherein, lequel signifie « pousser en avant », « blamer », et qui, en la-
tin, a pour acception « infame », « digne de reproche », « injurieux ». L’adjec-
tif substantivé probrum signifie donc fort logiquement « 1’action honteuse »,
« la turpitude », « I'insulte », et fait indirectement allusion, par voie de con-
séquence, sous sa forme écrite, au « gros mot » ou « mot obscéne ».

Dans le registre de 1'expression des obscénités, un mot grossier peut en
cacher un autre, ou se substituer a un autre en utilisant d’une facon floue et
peu précise un lexéme dont la fonction est de restituer son sens de fagon gé-
nérique et vague. Pour exemple, licet signifie a la fois « il est permis » et, plus
rarement, « licencieux », « contraire a la pudeur ». Ce terme, comme beau-
coup d’autres, comporte des lors une valeur polysémique qui masque, vo-
lontairement ou involontairement, le degré de I’offense ou de I'outrage porté
a la personne a qui il est adressé.

Chez Térence, Chrémes se refuse a prononcer le terme de scortum, signi-
fiant « prostitué » ou « prostituée », « courtisane », car il était d’'usage, a
I'époque, que certaines allusions grossieres ne puissent s’évoquer que dans un

4 A. ERNOUT et A. MEILLET, Dictionnaire étymologique de la langue latine, Paris,
Klincksieck, 1932.

72

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



Christophe Burgeon: L'utilisation de termes argotiques a connotation sexuelle chez les poetes latins

cercle exclusivement masculin, entre « initiés ». Cette retenue langagiere tou-
chant au registre de la vulgarité sexuelle met en lumiere la volonté de nom-
breux poetes latins d’éviter, dans leurs échanges écrits, plus que dans toute
autre forme de communication, toute preuve d'une certaine intempérance>.

Pour qualifier une faute de gott ou de style, les auteurs latins, au fait de
la rhétorique et de la grammaire grecques, qui se pliaient aux codes sociolin-
guistiques alors en vigueur, avaient recours a I’hellénisme cacemphaton, qui
désigne une « expression obsceéne pour les oreilles ou pour I'esprit ». Salluste
indique qu’au I¢r siécle avant notre ere, les expressions patrare bellum (« me-
ner une guerre ») et ductare exercitus (« commander une armée ») étaient
proscrites. Si I'auteur ne justifie pas son propos, nous savons que patrare
avait également le sens de « baiser » et que ductare signifiait, entre autres,
« draguer » ou « lever » une fille.

Cicéron, Quintilien, Diomede et Priscien expliquent I'emploi de la post-
position cum avec certains pronoms pour éviter que le locuteur ne produise
des liaisons obscenes propres a choquer. Selon Quintilien, il s’agit également
d’éviter des heurts de syllabes, lesquelles produiraient une dissonance dis-
gracieuse, comme c’est le cas dans la phrase : cum hominibus notis loqui nos
dicimus, nisi hoc ipsum hominibus medium sit, in praefanda uidemur incidere®.
Dans cette formule, si hominibus était placé entre cum et notis, on se retrouve-
rait dans un cas de cacemphaton, car cum nobis? ou cum notis sont censés évo-
quer, par un facheux hasard ou une intention impudique, le terme de cunnus,
désignant le sexe féminin. Il appartient donc a I'écrivain latin, au fait des
usages romains, de proscrire ce genre d’insinuation. De méme, I’expression
illam dicam (« celle-ci » ou « je dirai ») évoque facheusement landicam (« le cli-
toris »). Dans le méme ordre d’idées, Quintilien déconseille I'usage du vo-
cable intercapedo (« I'intervalle », « la suspension ») en raison de la sonorité
des deux dernieres syllabes, lesquelles évoquent la « flatulence »8.

Nous voyons donc que le trope, qui consistait en 1'émergence, voulue ou
non, d'un terme vulgaire par association de monemes ou de représentations
était, selon la pudor Romana, indésirable et proscrit dans un contexte littéraire.

5 MART,, 3, 68;11; 16 ; 19 ; 10, 64. Voir : P. MOREAU, « Parole des hommes, parole
des femmes », dans F. DUPONT (éd.), Paroles romaines, PUN, 1995, pp. 53-63.

6 QUINT., Inst., 8, 3, 45 : « Ainsi dans cette phrase cum hominibus notis loqui, sil’on ne
mettait pas le mot hominibus entre cum et notis, on tomberait dans le défaut dont
je viens de parler, parce que la derniere lettre de la premiére syllabe ne pouvant
se prononcer qu’a l'aide des levres portées en avant, cela obligerait a faire une
pause tres indécente. »

7 Dans les Priapées, cette association entre cum et nobis est trés fréquente. H. BARDON,
« Rome et I'impudeur », Latomus, 24, 1965, pp. 495-518.

8 QUINT., Inst., 8, 3, 46.

73

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



3 ARGOTICA 1(5)/2016 =

Dans une de ses Lettres familieres, Cicéron, par énigmes successives, dresse
une liste de grossieretés, lesquelles constituent un court essai sur 1’obscénité?.
Nous constatons notamment que le consul de 63 s’autorise I'usage du terme
de penis'®, mais qu’il s’interdit celui de mentula autrement que par une devi-
nette (on peut dire ruta, « rue », et menta, « menthe » ; mais de leurs diminu-
tifs, seul rutula est permis a un écrivain distingué, car mentula signifie « la
bite » ; ou encore, a partir du couple tectum / pauimentum, on ne peut former
que le dérivé tectoriola, car *pauimentula est un cacemphaton'). Cunnus est al-
lusivement désigné par I'anthroponyme grec Connos (Kévvog), le maitre de
musique de Socrate!?) ; diuisio laisse entendre uissio, « vesse » ; intercapedo a
une finale indécente?? ; la phrase Hanc culpam maiorem an illam dicam ?'4 pro-
pose a l'oreille I'accusatif landicam, « clitoris »15.

Nous pouvons établir une liste de mots proscrits dans I'ceuvre cicéronienne en
raison de leur excessive vulgarité. Toutefois, cet inventaire n’est pas exhaustif :

- les attributs sexuels masculins : mentula et uerpa (« la verge ») ; termes jugés
moins obscénes : muto, fascinum, penis (« le penis ») ; colei, « les testicules »
(« les sacs », littéralement)?e ;

- les organes sexuels féminins : cunnus (« le vagin ») et, moins couramment,
landica, «le clitoris ». Le terme de landica fut gravé sur 'une des balles de
fronde employées durant le siege de Pérouse au cours de la troisiéme guerre
civile (peto landicam Fuluiae ; « je vise le clitoris de Fulvie ») et dans une Pria-
pée au sein de laquelle une jeune femme se plaignait d’avoir des boutons sur
son « bouton », a cause de son partenaire sexuel, au point de ne plus pouvoir
marcher!”. Nous noterons que seules les professionnelles du sexe s’épi-
laient!8 ;

9 CIC., Fam., 9, 22. Voir : R. Y. TYRRELL et L. C. PURSER, Correspondence of M. Tullius
Cicero, t. 5, Dublin, 1915, pp. 134-138.

10 Cic., Fam., 9, 22, 2.

ncic., Fam., 9, 22, 3.

2 Cic., Fam., 9, 22, 3.

BCIc, Fam., 9, 22, 4.

“Cic, Fam., 9,22, 2.

15 Ch. NICOLAS, « Les gros mots : une forme romaine de communication ? », paper de
I'Université de Lyon 3, 2008, p. 12; J. N. ADAMS, The Latin Sexual Vocabulary,
Londres, Duckworth, 1982, pp. 97-98.

16 Laberius (frag. 45) écrit : foriolus esse uidere : in coleos cacas (« on dirait que tu as la
courante : tu te chies sur les couilles »).

7 Priap., 78, 5 : nunc misella landicae / uix posse iurat ambulare prae fossis.

18 Les poils (pubes) symbolisent la puberté. Lucilius parle de bulga (« la vulve ») pilosa.

74

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



Christophe Burgeon: L'utilisation de termes argotiques a connotation sexuelle chez les poetes latins

- les activités sexuelles les plus souvent pratiquées et auxquelles les poetae
noui ont accordé une grande importance : pedico, irrumo, futuo («faire
I'amour », « baiser »), verbe construit sur le seme ruma, «la mamelle », et
tous leurs dérivés sexuellement connotés étaient considérés comme dépla-
cés, voire rustiques et relevant de I’argot plébéien ;

- culus («I'anus ») ; moins fréquents étaient podex et clunis (ce terme pourrait
étre plus large et désigner également le haut des cuisses vu de l'arriere)? ;
anus est un substantif métaphorique, dong, a priori, davantage en adéquation
avec la plume des poetes romains.

Certains polyseémes ne peuvent, dans des contextes précis, figurer dans des do-
cuments littéraires. Ainsi, le mot festes, qui signifie aussi bien « témoins » que
« testicules », convenait lors des proces (les Romains de l'ordre équestre ten-
taient trés souvent d'y briller par leur éloquence afin de se faire un nom), mais
était indécent dans d’autres circonstances et ne devait pas étre couché sur le pa-
pier?. De méme, colei ne s’employait qu’avec I'adjectif Lanuuini, et strangulare
était a double sens si le complément d’objet direct qui 'accompagnait était un
mot désignant la femme de mauvaises meeurs, car il était alors un synonyme du
vulgaire futuere (« baiser »)21. Le distributif bini (« deux ») est généralement évité
par les auteurs latins, car il évoque Puvelv, le pendant grec de futuere.

Il nous également noter 'emploi de vocables obscénes de langue grecque,
dont on sait qu’en matiere de sexualité, elle pouvait heurter la sensibilité ro-
maine. Juvénal se moque d’ailleurs abondamment des vieilles Toscanes qui
faisaient 'amour en grec?2. Le thesaurus de la pédérastie et de '’homosexua-
lité est en outre essentiellement composé de mots grecs, méme si pedicar
[madikewv] faisait partie du champ lexical latin? et que de nombreux termes
latins désignent l'inverti passif (pusio, draucus, pathicus, catamitus, cinae-
dus...), stigmatisé par I'ensemble des Romains.

Quelle était donc I'utilité de ces emprunts ? Etaient-ils utilisés pour se dis-
tancier des pratiques sexuelles grecques inconciliables avec la Romanitas ? Ou

Quant a un citoyen ou visiteur de la cité de Pompéi, il écrit qu'il est plus aisé de faire
I'amour a une femme poilue qu'a une femme rasée : futuitur cunnus pilosus multo me-
lius quamglaber : eadem continet uaporem et eadem uellit mentulam (« une chatte poilue se
baise bien mieux qu'une chatte rasée : du méme coup le jus est retenu et la queue
nettoyée. »). La « créte » (crista) était souvent de rigueur. JUV., 6, 422.

19 Pétrone (I, 23) parle de femore facili, clune agili.

20 Cic., Fam., 9, 22, 4.

2Cic., Fam., 9, 22, 4.

22Juv., 6,193 : concumbunt Graece.

2 MART., 11, 8 ;22 ;87 ; 88.

75

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



3 ARGOTICA 1(5)/2016 =

était-ce tout bonnement dans le but d’adoucir la grossiereté des idiolectes en
partant du principe que les mots obscénes nous choquent moins lorsqu'’ils
sont prononcés dans une langue étrangere que 1'on comprend ? Quid de
I'usage chez MARTIAL? de Aawdlew et, conjointement, chez PETRONE?
de laecasin, qui a également pour signification : « aller se faire foutre » ? Tous
les atticismes grossiers de la langue de Cicéron ne relévent pas de I'argot, car
la plupart de ceux-ci, moins contraire aux bonnes maceurs romaines, figurent
dans la poésie latine de la fin de la République et du début du principat.

Il en va de méme pour l'argot utilisé par les esclaves vendant leurs
charmes dans les lupanars qui s’exprimaient souvent dans la langue de Pla-
ton. De ce fait, dans leur bouche, strutheum, « oiseau »26, équivalait souvent
a mentula. Nous pouvons songer, a cet égard, aux interprétations d’ordre
sexuel qui sont proposées par certains linguistes pour représenter le « moi-
neau » de la poétesse Lesbie. Loin de n’étre qu'un petit oiseau, cet animal
symbolisait la lubricité. Notons aussi que les hellénismes rendaient possibles
les reproductions lexicologiques traduisant en latin des métaphores, des mé-
tonymies et autres figures de style en grec, et qui dénotaient, cette fois, un
niveau socioculturel sans doute plus élevé : gemini (« les testicules »), uere-
trum (« la verge »), sedes (« le rectum »), etc.?

L’emploi de termes grecs, nous le voyons, ne correspondait donc pas a un
besoin bien particulier, mais recouvrait des fonctions divergentes qui avaient
généralement vocation d’euphémisme et de litote. Par ailleurs, 1'ignorance
du grec chez un représentant de la classe supérieure constituait une anoma-
lie. Il était donc de bon ton de démontrer sa maitrise en la matiere.

Pour CICERON, les termes vulgaires a connotation sexuelle, en particulier
cunnus et mentula, étaient a la fois les obscena improbaque uerba par excellence et
des nupta uerba, autrement dit des paroles que la jeune fille n’était censée en-
tendre que de la bouche de son mari le jour de sa nuit de noce. Pourtant, comme
nous le verrons dans la suite de cette étude, nombre de poetes latins ont usé de
termes crus a connotation sexuelle dans leurs écrits. Nous répertorierons ci-
apres les principaux termes sexuels rencontrés dans les litterae latinae.

2. Les principaux termes sexuels rencontrés dans la poésie latine

Comme le note Christian NICOLAS, habituellement, dans le champ séman-
tique littéraire, plus un terme est utilisé, moins il est grossier. Ainsi, nous

24 MAART., 11, 58, 12.

25 PETRON., 42, 2.

26 FEST., 410, 17 (Lindsay)

27]. N. ADAMS, The Latin Sexual Vocabulary, Londres, Duckworth, 1982, p. 228.

76

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



Christophe Burgeon: L'utilisation de termes argotiques a connotation sexuelle chez les poetes latins

notons que mentula, qui fait I’objet de nombreuses occurrences dans les graf-
titis des cités romaines, et de 49 occurrences chez MARTIALZ, stagne dans les
zones basses de cette échelle des valeurs, ce qui fait assurément de lui un mot
grossier. Il demeure donc interdit d’utilisation a I’écrit®.

Ce type de recensement permet, a I'intérieur d'un groupe de synonymes,
d’établir des valeurs relatives : culus, « fesse », est plus vulgaire que podex,
« derriere », « popotin », lui-méme plus grossier que cunis, «croupe »,
« croupion », lequel est plus vulgaire que anus, « anneau », « postérieur ». In-
déniablement, ces comparaisons stylistiques offrent des résultats mani-
festes30.

Evidemment, comme dans toute typologie relevant de 1'arbitraire, les
tendances personnelles de chaque écrivain faussent quelque peu la donne.
Cunnus, qui figure dans la méme sphere sociolinguistique que celle de men-
tula, est un terme utilisé par HORACEL. S'il n’a jamais été employé par
JUVENAL, Perse ou Lucilius, il n’est pas pour autant possible de prétendre
que cunnus était moins vulgaire que mentula : 'auteur d'un graffiti prétend
qu’utiliser le terme de cunnus n’était pas recherché32. Nous pouvons, en re-
vanche, considérer que HORACE était bien plus vulgaire que ses pairs sati-
ristes. MARTIAL, qui n’est jamais a court de mots graveleux, évoque le laxus
cunnus de I'une de ses maitresses, dont il soupconne « quelque affreuse dif-
formité » et dont la poitrine serait « flasque »33.

Le terme poli pour désigner le sexe du uir est ueretrum, dont 'emploi est
attesté par une fausse étymologie (rapproché de uerenda et de uerecunda,
« parties honteuses »)34. Celui de mentula, obscénité fondamentale et banale
dont la racine sémantique ne se retrouve dans aucun terme roman, est rare-
ment neutre. Pour Michel DUBUISSON, sa seule présence connote d’ailleurs
tout le texte3>.

D’autres termes familiers servent a désigner le pénis de I'homme : mu(t)to,
uerpa et sopio. Tous les trois pourraient étre traduits par « queue ». HORACE écrit :

28 ['une de ces occurrences (mentula pusilla ; « un tout petit sexe »), qui détermine la
taille de son pénis, n’est pas destinée a mettre en avant sa virilité.

2 Ch. NICOLAS, « Les gros mots : une forme romaine de communication ? », paper de
I"'Université de Lyon 3, 2008, p. 8.

30 Ch. NICOLAS, « Les gros mots : une forme romaine de communication ? », paper de
I"'Université de Lyon 3, 2008, p. 8.

31 HOR,, Sat., 1,2,36;70;1, 3,107 ; etc.

82 Cunno non dico curiose (« chatte : je ne parle pas de fagon recherchée »).

33 MART., 3, 72.

3 M. DUBUISSON, Lasciva Venus. Petit guide de 'amour latin, Paris, La Différence, 2011,
p- 48.

35 M. DUBUISSON, Lasciva Venus. Petit guide de 'amour latin, Paris, La Différence, 2011, p. 48.

77

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



3 ARGOTICA 1(5)/2016 =

«Si, quand il voyait sur lui fondre tant de maux, son esprit, par la voix de sa
queue, lui avait dit : ‘qu’est-ce que tu veux ? est-ce que je te demande, moi, un
sexe issu d"un grand consul ?" »% LUCILIUS, qui rappelle a ses concitoyens que
la masturbation ne peut se faire qu’a 'aide de la main gauche (la droite étant
réservée aux serments dont la déesse Fides était la garante), explique avoir es-
suyé les larmes qui coulaient de son mutto®. Verpa désigne précisément le pénis
dégagé du prépuce. Quant a sopio, il nest attesté que trois fois dans des textes
(CATULLE, PETRONE et dans un graffiti pompéien) au contenu peu précis, mais
sa parenté avec le terme latin prosapia (« descendance ») rend son sens intelli-
gible. CATULLE menace d’ailleurs de dessiner un scopio sur la facade d"un bordel
qu’il avait sans doute I'habitude de fréquenter3s. Contrairement aux idées re-
cues, les vocables latins pinna (qui désigne également « la plume » d’'un animal ;
son homophone pina peut, quant a lui, étre traduit par « coquillage ») et penna
ne sont pas des dénominations figurés du sexe masculin puisqu’ils désignent,
de maniére occasionnelle, les 1évres de la vulve?9.

Le mot penis, qui vient de penicillus (« la brosse a peinture ») et qui pour-
rait étre traduit par « queue », il est attesté dans son sens sexuel depuis le
consulat de Calpurnius Piso Frugi, en 133 avant J.-C. Celui-ci se plaignait en
ces termes de la corruption des mceurs chez les jeunes gens romains : peni
deditos se adolescentes. Dans le méme ordre d’idées, I'historien Salluste fustige
« tous ceux qui avaient dilapidé la fortune paternelle dans le jeu, la bonne
chere, et le sexe. »¥0 MARTIAL utilise aussi bien le terme de mentula que celui
de penis : Stare iubes nostrum semper tibi, Lesbia, penem ; crede mihi, non est men-
tula quod digitus (« tu donnes toujours a mon sexe 1'ordre de se dresser pour
toi ; crois-moi, Lesbie, une queue, ce n’est pas comme un doigt »)4!. CICERON,
quant a lui, déplore I'utilisation du mot penis, mais il 'emploie tout de méme,
le considérant peut-étre moins vulgaire que mentula. Ajoutons que pipinna,
qui releve du champ lexical enfantin, était, a de trés rares occasions, utilisé
par les poetes latins%.

% HOR., Sat., 1, 8 : Huic si mutonis uerbis mala tanta uidenti / diceret haec animus : quid
uis tibi ? numgquid ego a te / magno prognatum deposco consule cunnum ?

87 LucIL., VII, 307 : At laeua lacrimas muttoni absterget amica.

38 CATULL., 1, 37 : non putatis ausurum / me una ducentos irrumare sessores ? / atqui putate :
namgque totius uobis / frontem tabernae sopionibus scribam (« Vous croyez que je n’ose-
rai pas me faire sucer d'un seul coup par deux cents culs sur leur chaise ? Et bien
si, soyez-en siirs, et sur toute la facade de votre bordel, je dessinerai des “bites” ».

3 J. N. ADAMS, The Latin Sexual Vocabulary, Londres, Duckworth, 1982, p. 99.

40 SAL., Cat., 14, 2 : quicumque manu, uentre, pene bora patria lacerauerat.

41 MART., 6, 23.

42 MART., 11, 72 : drauci Nata sui uocat pipinnam / collatus cui gallus est Priapus (« Nata
appelle zizi celle de son besogneur. A c6té de lui, Priape est un eunuque. »)

78

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



Christophe Burgeon: L'utilisation de termes argotiques a connotation sexuelle chez les poetes latins

Les auteurs latins ont usé d'un chapelet de métaphores guerriéres pour
désigner le phallus. Ainsi, arma (« les armes »), capulus (« la poignée »), gla-
dius (« le glaive »), hasta (« la lance »), machaera (« le sabre »), manubrium (« le
manche », « la poignée »), mucro («1'épée »), sicula (« le poignard ») et telum
(«le trait ») sont autant de termes qui pouvaient étre utilisés pour ne pas
recourir aux traditionnels mentula et ueretrum. Plaute se plait a jouer sur I'am-
biguité des mots pour servir au mieux sa poésie : Dum gladium quaero ne ha-
beat, arripio capulum sed cum cogito, non habuit gladium, nam esset frigidus (« en
vérifiant qu’il n’a pas d’épée, j’ attrape une poignée ; mais maintenant quej'y
pense, s'il n"avait pas eu d’épée, ca aurait été froid. »)*.

Les Romains étant avant tout des agriculteurs, certains termes agraires
revétaient également une duplicité sémantique : falcula (« la faucille ») et ru-
tabulum* (« le tisonnier ») servaient a évoquer le membre viril. En outre, cer-
tains objets d’utilité courante dont la forme pouvait rappeler celle du sexe
masculin lui donnaient parfois leur nom : clauus (« la barre de gouvernail »),
columna (« la colonne »), contus (« perche »), palus (« pieu »), pyramis (« obé-
lisque »), sceptrum (« le sceptre »), subulo (« le poingon »), temo (« le poteau »),
terminus (« la borne »)... Les métaphores agricoles destinées a évoquer la pé-
nétration de I'organe reproducteur male sont également nombreuses : le soc
(uomer, un des noms désignant le sexe masculin) laboure le sulcus (« le sil-
lon ») ;l'ager (« le champ ») et surtout I'arua (« le champ labouré ») et1'eugium
(« la bonne terre »)* sont ensemencés par le phallus?.

Au surplus, les vocables fossa (« trou »), cauerna (« cavité »), specus et an-
trum (« caverne »), ulcus, fissum et rima (« fente ») et fibra (« repli ») sont au-
tant de termes qui définissent, eux aussi, le sexe féminin dans le langage ar-
gotique. MARTIAL loue 'ulcus de Phlogis (« Flamme ») : « Chioné est plus jo-
lie, mais Phlogis a une fente, elle a une fente qui pourrait raidir I'emplatre de
Priam, qui ne laisserait pas le vieux Pélias vieillir en paix, elle a une fente que
chacun de nous voudrait voir a son amie »*.

43 PLAUT., Cas., 909.

4 NAEV., frag. 126 : uel quae sperat se nupturam uiridulo adulescentulo, / ea licet senile
tractet retritum rutabulum (« ou celle qui espére épouser un fringant jeune homme
et pourtant triture un vieux tisonnier élimé »).

4 Le poete latin Laberius questionne : quare tam arduum ascendas ? an concupisti eu-
gium scindere ? (« pourquoi montes-tu si durement? as-tu envie de fendre la
bonne terre - le sexe ? »).

46 LUCILIUS écrit : sine podice Hymnis, si sine eugio, liane destina (« méme si Hymnis
n’est vierge ni du cul ni du vagin, prends-la »).

47 MART., 11, 60 : Pulchrior est Chione : sed Phlogis ulcus habet, / ulcus habet Priami quod
tendere possit alutam / quodque senem Pelian non sinat esse senem, / ulcus habet quod
habere suam uult quisque puellam.

79

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



3 ARGOTICA 1(5)/2016 =

La « moule » a un équivalent latin avec concha («le coquillage », «la co-
quille »), qui rappelle la conque de la naissance de Vénus. PLAUTE, qui s’écarte
un instant de la pietas divine, fait dire a I'un de ses personnages comiques :
« On te prétend née d'une coquille ; ne va pas maintenant mépriser leurs coquilles a
elles. »8 MARTIAL, tout en conseillant a Gallus de fuir les rets perfides des pros-
tituées et en rappelant que « ['homme se fait sucer ou il baise », fait de méme en
unissant conchis et Cytheriacis (Cythere étant, nous le savons, I'ile de Vénus)#.

Le sein a pour traductions latines uber, qui n’a guére d’emploi érotique,
sauf indirectement chez AULU-GELLE®, ruma, forme ancienne et peu usitée
qui a tres certainement donné son nom a Rome>! et qui fait écho au verbe
irrumare (« se faire faire une fellation »2), sumen (de sugere, « sucer »)% et sur-
tout mamma, accompagné de ses diminutifs mamillia et mammicula. Friand
d’allitérations et d’assonances, Plaute se plait a écrire : Vbi mamma mammicula
opprimitur («sur les petits seins les nénés »)5%. Au demeurant, MARTIAL,
comme nombre de ses concitoyens antiques, fait savoir a son lectorat qu’il
n’apprécie guere les poitrines généreuses>.

Les termes latins grivois évoqués ci-dessus possédent un registre synony-
mique et euphémique qui permet de les désigner de fagon moins licencieuse.
Ainsi, dans chaque sous-catégorie, le terme le plus ancien se révélera souvent
étre le plus grossier. Les mots les plus récents sont, au contraire, basés sur
des métaphores (penis et cauda® pour « queue »), des métonymies (inguen,
« aine », pour mentula ou cunnus), des euphémismes divers (pars, partes ; pu-
denda ; genitalia, etc.”), des hyperonymes (facio = futuo, caco, etc.5), entre
autres. Ces procédés lexicologiques, ainsi que les descriptions évoquant peu ou
prou les organes sexuels masculins et féminins ainsi que les pratiques char-
nelles®, permettent d’évoquer des situations et des référents obscénes tout en

48 PLAUT., Rud., 3, 3 : Te ex concha natam esse autumant ; caue tu harum conchas spernas.

49 MART., 2, 47.

50 AUL., XII, 7 : Quasi quosdam uenustiores naeuulos (« des especes de petites envies
plutdt sexy »).

5L FEST., 16 : Romulum [...] quod lupae ruma nutritus est appellatum.

521 autre verbe est fellare, littéralement « téter » (devenu exclusivement sexuel).

53 LUCILIUS (IV, 1, 3) écrit : ef manus uberior lactanti in sumine sidat (« qu’'une main bien
remplie s'installe sur le téton gonflé »).

54 PLAUT., Mil., V, 1.

5 MART., 14, 149 : mammosas metuo (« je n’aime pas les grosses mamelles »).

5% Le mot cauda fut notamment utilisé par Horace (Sat., I, 2, 45) : testes caudamque
salacem.

57 ]. N. ADAMS, The Latin Sexual Vocabulary, Londres, Duckworth, 1982, pp. 14-66.

58 J. N. ADAMS, The Latin Sexual Vocabulary, Londres, Duckworth, 1982, index s. v.

5 SEN., Benef., 4, 31, 3-5.

80

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



Christophe Burgeon: L'utilisation de termes argotiques a connotation sexuelle chez les poetes latins

prenant soin de ne pas heurter la moralité romaine ; suggérer plutot que de dé-
crire était I'un des buts affichés par I'auteur. De cette maniere, ces équivalences
ne constituaient pas réellement, du moins dans l’esprit de ceux qui y recou-
raient, des mots que la morale réprouvait, méme si le référent était obscene.

3. En quelles occasions les auteurs latins faisaient-ils usage de termes ar-
gotiques a connotation sexuelle ?

Certains écrits a caracteére littéraire témoignent du caractere licencieux des
échanges directs ou indirects entre certains hauts personnages de 1'époque.
La littérature satirique et épigrammatique véhicule d’abondantes obscénités
et fait régulierement mention de termes sexuels. Il suffit pour s’en convaincre
de lire les vers fescennins (chants satiriques et licencieux en usage dans la
Rome antique, principalement lors des noces) d’Octavien adressés a Asinius
Pollion®. Ce dernier n’aurait pas osé répliquer dans la mesure ou il n’était
pas facile « d’écrire contre qui pouvait proscrire »1. Dans une épigramme desti-
née a Auguste, Martial, qui remet en question la pudibonderie romaine, écrit
qu'il préférerait perdre la vie que son organe reproducteuré2. Dans sa Vie de
Jules César, SUETONE fustige le fait que le dictateur ait été le passif de Nico-
mede, et rappelle que cette position lui valut d’étre exposé aux railleries et
aux sarcasmes®,

Le terreau favorable permettant le recours aux termes argotiques a con-
notation sexuelle reste indubitablement la sphere privée. En effet, les corres-
pondances d’auteurs comportent passim quelques grossieretés. Ainsi la lettre
de CICERON répondant a celle de Paetus, laquelle est aujourd’hui perdue, fait
allusion tant a la mentula, qui signifie « bite », « pénis », qu’au culus, qui peut
étre traduit par « derriére », « fesses », « anus ». CATULLE, quant a lui, dans
son poeme 105, personnifie la mentula, et explique que cette derniere « s’ef-
force en vain de gravir I'Hélicon et que les Muses, a coup de fourche, I'en
font descendre la téte la premiére »%4.

Si la grossiereté n'était pas uniquement manifestée de fagcon personnelle ou
spontanée dans ce genre d’écrits, elle en était de méme au cours de cérémonies
collectives durant lesquelles son usage était considéré comme faisant partie d'un
rituel et ot le citoyen pouvait manifester toute forme d’aversion a grand renfort

60 MACR., II, 4, 21.

61 MACR., Sat., 11, 4, 21 : Temporibus triumuiralibus, Pollio cum Fescenninos in eum Au-
gustus scripsisset, ait : ‘et ego taceo. Non est enim facile in eum scribere qui potest pros-
cribere’.

62 MART., 11, 20.

63 SUET., Iul., 49, 1.

64 CATULL., 105.

81

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



3 ARGOTICA 1(5)/2016 =

de bruit illustré par les mots : flagitium (« scandale ») ; conuicium (« criailleries »,
«éclats de voix ») ; occentatio (« son de la trompette »). Ceci avait cours lorsqu’il
s’agissait de manifester en fanfare, et ce, jusqu’au-devant de leur porte, toute la
réprobation ressentie face a I'inconduite d"une maitresse ou d'un adversaire.

Nous avons des traces littéraires de paraclausithyron, ce poéme dans lequel
I'amoureux, apres avoir passé la nuit a festoyer, trouve la porte de sa maison
fermée par sa femme, vexée de son absence, puis adresse a celle-ci une ultime
supplique au trou de la serrure afin de pouvoir rentrer, laquelle contient des
allusions jugées obscenes par la morale romaine. Pour exemple, CATULLE se
moque de certains citoyens croyant étre les seuls a avoir un attribut viril digne
de ce nom. Le poete argue que tout bon Romain doit avoir une mentula magna
minax (« une belle bite bandante »)¢5. Dans son poeéme 42, I'auteur fustige « une
catin infime » qui se joue de lui et qui refuse de lui rendre ses tablettes, puis I'in-
sulte de « chienne » sous prétexte que sa téte ressemblerait a celle d"un chien
gaulois. De surcroit, rappelons que lupa signifie a la fois «la louve », I'animal
qui aurait allaité Romulus et Remus et qui est sobrement décrit par TITE-LIVE,
et « la prostituée » (cf. lupanar). Il semble en effet que I'historien n’ait pas voulu
remettre en question la chasteté d”Acca Larentia, épouse du berger Faustulus.

En outre, on prétait jadis a 1'obscénité publique la vertu de conjurer le
mauvais sort et d’éloigner les mauvais esprits. Dotés d’une valeur apotro-
paique, les termes obscenes a connotation sexuelle avaient méme leur place
lors de la cérémonie du triomphe, car le triomphateur était alors accompagné
de milites lui récitant des couplets obscenes au sujet de sa vie privéese.

Dans le méme esprit, la satura dramatique, selon un passage controversé de
Tite-Live®’, naquit d"une chorégraphie étrusque a laquelle des jeunes gens ajou-
terent des vers fescennins de plus en plus cruels et malséants. La satura dramatica
était donc une danse parodique qui reproduisait, sur un mode risible, les choré-
graphies guerriéres des ludions étrusques. Elle était assortie de couplets sati-
riques ou plaisants emplis d’allusions sexuelles semblables aux fescenninsés.

Dans I’ancienne Rome, le rituel des noces voulait que la jeune mariée, tout
en écoutant des vers fescennins, s"unisse de facon symbolique au dieu ithy-
phallique Mutunus Tutunus®. Ce dernier était une divinité phallique du ma-
riage, assimilée a certains égards a Priape. Pendant les rites préliminaires du

65 CATULL., 115. L’auteur d’une Priapée se vante d’avoir « un sexe si énorme qu’au-
cune femme n’est trop large » pour lui (commoditas haec est in nostro maximo pene /
laxa quod esse mihi femina nulla potest).

66 MART., 8.

7LIv.,7,2,4-7.

¢ HOR., Ep., 2, 1, 145-155.

¢ A. DUBOURDIEU, Les origines et le développement du culte des pénates a Rome, Rome,
EFR, 1989, p. 395 ; 400.

82

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



Christophe Burgeon: L'utilisation de termes argotiques a connotation sexuelle chez les poetes latins

mariage, les époux romains étaient en effet censés avoir chevauché le phal-
lus de cette divinité afin de se préparer aux rapports sexuels.

On suppose que les vers fescennins chantés lors des mariages et auxquels
faisaient référence un certain nombre d’auteurs latins tenaient leur nom de
la ville de Fescennia ou du fascinum, le mauvais ceil dont les époux devaient
se préserver’l. Au Ier siecle avant J.-C., le terme de fascinum désignait « le pé-
nis », « I'organe male de la copulation » ; deux siecles plus tard, une tout
autre signification lui est attribuée puisqu’il désignait alors le « mauvais
sort », « la malédiction ». En tant qu’objet empirique, il constituait une amu-
lette phallique destinée a se prémunir des mauvais sorts ; le terme latin
évoque alors, entre autres, « la fascination ».

De nombreuses célébrations en I’honneur des dieux avaient également re-
cours aux propos licencieux. A Lavinium, les fétes données en I'honneur du
dieu Liber étaient I'occasion de prononcer des obscénités rituelles et de réci-
ter des vers grossiers en riant a gorge déployée?2. Ce type de langage libertin
avait également cours durant les Floralia d’avril. Aux dires de Lactance, des
ludi étaient organisés pour 1'occasion, [udi au cours desquels des courtisanes
nues adoptaient des positions lascives et proféraient des paroles a caractere
sexuel”s. Ovide, qui n"hésite pas a inciter son lectorat a pratiquer le maso-
chisme?*, décrit tres brievement ces « jeux assez libertins »75.

Au surplus, au milieu du mois de mars, dans un lucus non loin de Rome,
avait lieu la féte célébrée en I’honneur d’Anna Perenna, au cours de laquelle
les uirgines romaines étaient appelées a énoncer des mots grossiers (obscena,
probra’¢). Dans le passage consacré a I'étiologie de ces pratiques magiques liées
a renaissance de l'année, Ovide raconte comment la récente déesse Anna
s’était, dans la chambre nuptiale, substituée a Minerve afin de duper Mars
aveuglé par sa passion (laquelle était une forme atténuée de la furor) pour cette
derniére”’. La scéne se terminait d’ailleurs en railleries acerbes envers le dieu

70 « Phallus » n’est pas un terme latin puisqu’il s’agit d'un mot frangais emprunté au grec.

71 B. DELIGNON, Les satires d’"Horace et la comédie gréco-latine : une poétique de I'ambiguité,
Louvain, Peeters, p. 259.

2 VERG., Georg., 2, 385-388 ; T1B., 2,1, 55 sq ; AUG., Civ., 7, 21 : cuius diebus omnes uerbis
flagitiosissimis uterentur. Voir : R. BLOCH, « Une lex sacra de Lavinium et les ori-
gines de la triade agraire de I’ Aventin », AIBL, 1954, 98, 2, pp. 203-212.

73 LACT., Inst., 1, 20, 10 : praeter uerborum licentiam quibus obscenitas omnis effunditur

74 Ov., Ars., 2, 533-534 : nec maledicta puta nec uerbera ferre puellae / turpe nec ad teneros
oscula ferre pedes (« N’aie pas honte de subir les insultes ni le fouet de ton amie, ni
de porter tes baisers sur ses pieds délicats »).

75 Qv., Fast., 4, 946 : scaena ioci morem liberioris habet.

76 OV., Fast., 3, 675-676.

770V., Fast., 3, 675-696.

83

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



3 ARGOTICA 1(5)/2016 =

de la guerre bestiale amoureux d'une déesse de la guerre intelligente (beau-
coup plus puissante que son homologue olympien, comme en témoigne no-
tamment I'Iliade) aux cheveux blancs (amatorem canae [...] Mineruae’s), a la plus
grande joie de Minerve et de Vénus. Ce motif mythique était rappelé chaque
année grace aux obscena dicta’ que déclamaient les uirgines romaines.

Comment expliquer que les poetes latins aient eu si souvent recours aux
termes argotiques sexuels ?

4. Le recours aux termes argotiques connotés sexuellement : une manieére
de véhiculer une émotion ou une idée particuliere

Les termes sexuels étaient souvent destinés a choquer le lectorat. Cette cathar-
sis permise par 1'usage d’insultes et autres rudes grossiéretés a pour fonction
de (r)établir une communication globalement ou partiellement altérée en uti-
lisant le pouvoir de choquer et/ou de faire passer une émotion a travers une
image sémantique. L'épigrammiste MARTIAL, qui n’est pas a une vilenie ou a
une affirmation hyperbolique preés, ose conseiller a une jeune femme avec la-
quelle il s’appréte a se livrer a des rapports intimes, de mettre sa culotte sur
son visage si elle ne souhaite pas entacher sa pudors?. VARRON, quant a lui,
n’hésite pas a réécrire 'histoire de la colere d”Achille pour offusquer ses lec-
teurs ; Briséis aurait, selon lui, manié énergiquement les « armes » d’ Achilles!.

Chez JUVENAL et MARTIAL®?, les termes argotiques sexuels étaient parfois
employés dans un contexte péjorant pour décrire des situations d’anormalité
que la morale romaine réprouvait. Ils entendaient alors se poser en tant que
garants des valeurs du mos maiorum, symbolisant la grandeur de Rome.

Par ailleurs, I'efficacité de la puissance libératrice des gros mots n’est plus
a démontrer, et ceux qui sont sujets a de fortes coléres ne s’embarrassent vé-
ritablement ni du degré de grossiereté de leurs propos, ni de I'état d’ame du
destinataire, dont ils connaissent généralement 1'état d’esprit. En effet, il est
admis que la grossiereté exprimée par écrit et a travers des termes empruntés
au champ lexical sexuel, possede un impact et une force de résonance qu’au-
cun autre support lexical ne peut restituer. D’ailleurs, si I'on parle souvent
de violence verbale, la violence écrite n’est pas en reste. L’argot a connotation
sexuelle, lorsqu’il figure dans les textes littéraires, constitue donc un calque
de I'expression orale.

78 OQv., Fast., 3, 693.

79 QV., Fast., 3, 695.

80 MART., 3, 87 : si pudor est, transfer subligar in faciem.

81 VARRO, Men., 368 : quae eius neruia tractare solebat.

82 M. GARRIDO-HORY, Juvénal : esclaves et affranchise a Rome, Paris, PUFC, 1998, p.
73.

84

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



Christophe Burgeon: L'utilisation de termes argotiques a connotation sexuelle chez les poetes latins

Bien plus que l'usage intempestif, c’est le dosage qui donne aux mots
sexuellement connotés leur vigueur et leur vecteur dynamique : un mot par-
ticulierement bien choisi et placé avec habileté dans un texte aura plus d"im-
pact qu'un chapelet de grossiéretés choisies au hasard. Des lors, pour étre
efficace, la grossiéreté employée par un auteur se doit d’étre légere, et donc,
d’avoir du style. D’ailleurs, les termes a connotation sexuelle, sans tomber ni
dans la pudibonderie ou le précieux ni dans le vulgaire, conservent a I'invec-
tive toute sa raison d’étre. Utilisée a bon escient, tout en suscitant ou en fai-
sant partager 1'émotion voulue, elle peut produire des effets littéraires. C'est
ce critere qui différencie sans doute un poete comme MARTIAL, dont I'ceuvre
abonde de termes fleuris, d'un poeta nouus comme CATULLE, chez qui une
obscénité occasionnelle insuffle aux vers un ton personnel et parfois mélan-
colique.

Quant a utiliser la grossiéreté sexuelle, ceux qui y ont recours dans leurs
écrits reconnaissent la difficulté de manier leur plume comme leurs émo-
tions, admettant par la qu’il est laborieux mais téméraire et efficace de vou-
loir a tout prix traduire une vive colére par des mots tels que mentula et culus.

Il n’en demeure pas moins vrai que ces persiflages, a la mode pour la plu-
part des peuples méditerranéens antiques, n’étaient certainement pas a pren-
dre pour argent comptant puisque les obscénités les moins fondées pou-
vaient étre exprimées a grand renfort de cris. Au premier vers de son sei-
ziéme carmen, CATULLE explique en outre qu’il se livrera a un vice contre
nature. (Paedicabo ego uos et irrumabos?).

Conclusion

C’était dans I'expression de mots recherchés que 1'on reconnaissait généra-
lement son appartenance a une classe sociale, a une élite, a une corporation...
au sein de laquelle on se plaisait a cultiver le sentiment commun d’adhésion.
On reconnait en effet a certains termes une affiliation prioritaire aux classes
populaires qui se différencient de l'intelligentsia, classe d’intellectuels enga-
gés dans la promotion des bellae litterae.

Cependant, les grossiéretés qui, en termes de sociolinguistique, étaient in-
dissociables du contexte dans lequel elles étaient employées, variaient en
fonction des publics a qui elles étaient adressées en raison d"un champ précis
d’utilisation et de diffusion. En d’autres termes, durant I'époque romaine,
I'usage de gros mots ou d’un langage chatié n’érigeait pas forcément une
barriére langagiere entre les gens reconnus bien élevés, et les autres. La
langue écrite, chez pléthore d’auteurs latins, notamment par le biais de la

83 CATULL,, 16, 1.

85

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)



3 ARGOTICA 1(5)/2016 =

poésie amoureuse et de la satire, nous I'avons vu, ne se passait pas de men-
tionner et de faire usage d"un chapelet de termes argotiques a connotation
sexuelle.

Les poemes latins qui nommaient de plusieurs fagons et décrivaient sans
faux-fuyant les organes sexuels males et femelles étaient légion. Nous son-
geons surtout a CATULLE, a OVIDE, a MARTIAL et a JUVENAL, qui, pour étre
des poetae classici, n’en sont pas moins des poeétes osés qui n’éprouvaient
nulle crainte a 'idée de choquer leur lectorat. Pourtant, le Romain satiriste et
épigrammiste ne cessait de jeter un ceil attentif sur le comportement et la
tenue de son concitoyen afin de détecter un quelconque comportement con-
traire aux bonnes moeeurs (une ceinture mal ajustée ou discinctus, male ou alte
praecinctus, comme César, par exemple). Par la profondeur de leurs jeux in-
tertextuels, leurs effets de distanciation contextuels ainsi que par la maitrise
de ceux qui les employaient dans les ceuvres littéraires, les mots argotiques
a connotation sexuelle constituent, pour I'historien et le philologue, des élé-
ments précieux a 'approfondissement de notre connaissance tant lexicale,
linguistique, stylistique que culturelle de la littérature latine.

Il nous a donc paru fondamental de livrer au lecteur moderne une liste
sommaire de termes latins en lien avec I'une des activités humaines les plus
fondamentales, bien que primaires, et d’expliquer en quels cas ils ont été usi-
tés dans les belles lettres.

86

BDD-A26385 © 2016 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:30:14 UTC)


http://www.tcpdf.org

