
27

Despre conținutul religios al Iluminismului ardelean.
Predichele lui Petru Maior (Buda, 1810)

L a ur a  S TA N C I U
Universitatea „1 Decembrie 1918” din Alba Iulia, Facultatea de Istorie și Filologie

“1Decembrie 1918” University of Alba Iulia, Faculty of History and Philology
Personal e-mail: laurastanciu@hotmail.com

Argument

La două sute de ani de la publicarea Predichelor, 
la Tipografia Universității din Buda (1810-1811) și la 
mai bine de 100 de ani de la reeditarea lor cu caractere 
latine1, considerăm utilă reevaluarea lor din perspectiva 
rolului pe care lucrarea a avut-o în dezvoltarea omileticii 
moderne românești și care reflectă, totodată, tipul de 
modernitate traversat de românii ardeleni în secolul 
al XIX-lea. De asemenea, rolul și locul Predichelor 
în construcția operei și concepției lui Petru Maior 
relevă puterea de sinteză, de sincretism a ardelenilor. 
Mă gândesc la beneficiile aduse în mediul intelectual 
ardelean de Reforma religioasă (calvinism), Reforma 
catolică (tezele conciliului tridentin), emulația barocă 
și dorința de emancipare prin educație impusă de 
Iluminism. Predichele au avut o gestație îndelungată, au 
fost precursoarele celorlalte lucrări maioriene fiind scrise 
treptat (de aici și termenul „culese” din titlul cărții), 
odată cu maturizarea autorului și cu acumularea de 
experiență, în timpul slujirii pe care a facut-o protopopul 
Gurghiului și parohul Magyar-Reghinului în eparhia 

sa, în toată perioada cuprinsă între anii 1784-1809. În 
acest context, ar trebui să reflectăm la relația Predichelor 
cu celelalte lucrări și experiențe creative ale lui Petru 
Maior: Procanon (1783), Protopopadichia (1795), 
Didahii (1809), Istoria pentru începutul românilor în 
Dachia (1812), Istoria Besearicei românilor (1813), 
Lexiconul de la Buda (1825). Deși sunt primele lucrări 
publicate de Maior la Buda, Propovedaniile, Didahiile și 
Predichele, au fost eclipsate de lucrările lui Maior tipărite 
ulterior, cele care reflectau mizele politice și culturale 
ale momentului: Istoria pentru începutul românilor în 
Dachia și Istoria Besericei Românilor. Situația a rămas 
pe nedrept necorectată, dacă ținem sema că omiletica 
lui Petru Maior oglindește viața cotidiană a românilor 
și citește asimilarea, chiar dacă lentă, a modernității 
de către comunitatea românească din Ardeal. Regăsim 
în aceste texte exprimarea eforturilor cumulate, ale 
binomului Biserică - Stat, la momentul în care această 
străduință începea să dea roade în emanciparea omului 
de rând. Aspect detectabil, în ciuda unor habitudini 
locale rurale, a inerțiilor și conservatorismului lumii ce 
caracteriza un oraș obișnuit ardelean, chiar în Reghin, 

The Religious Content of the Transylvanian Enlightenment. Predichele (The Sermons) by Petru Maior (Buda, 1810-1811)

The author of the present study points to the way in which the religious tradition of the homiletic texts shaped 
the key ideas of Enlightenment. The starting point is acase study, Predichele (The Sermons) by Petru Maior, printed 
in the University Typography of Buda (1810). The present work demonstrates that Maior’s homiletics comes from 
tradition butfinally makes use of the ideology of Enlightenment, the fundamentals of the Catholic Reform, and the 
Reform Policy from Vienna making convincing arguments for the type of Aufklärung practised in the Transylvanians’ 
Romanian culture.

Keywords: Church, Transylvania, Enlightenment, Catholic Reform, sermon, Vienna.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:09:16 UTC)
BDD-A26165 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
tr

a
ns

il
va

ni
a

 4
-5

/2
01

6

28

de unde s-a inspirat Maior2.

Predichele și Iluminismul catolic al românilor 
ardeleni

Trebuie să citim Predichele lui Maior făcând o 
reconsiderare critică a lor ținând cont de schimbările 
istorice aduse de Reforma catolică și de Iluminism. 
Lucrarea exprimă idealurile celor două curente de gândire 
majoră, care au impus un anumit tip de modernitate 
în mediul românesc ardelean al secolului al XIX-
lea, o societate supusă de politica vieneză reformelor 
structurale (politice, administrative, economice și 
sociale), care au schimbat lumea transilvăneană3. 
Afirmația se susține chiar prin opțiunea lui Maior din 
titlul lucrării și pe care o explică în Cuvântul Înainte 
al cărții sale pentru termenul „predică”, în defavoarea 
„cazaniei”. În viziunea unui Aufklärer, predica impunea 
emanciparea clericului de la statutul unui simplu cititor 
de cazanie, la cel al unui orator, capabil să rostească și să 
explice adevărul din Sfânta Scriptură.

Dacă istoriografia europeană vorbeşte dezinvolt 
despre originile religioase ale Iluminismului, 
Transilvania a fost teritoriul care a experimentat această 
realitate, în variantă Central Europeană. În acest context 
de pildă, se polemizează asupra rolului jucat de calvinism 
în revoluția intelectuală a secolului al XVII-lea, care a 
contribuit și în Transilvania la geneza Iluminismului 
ardelean4. Numai dacă ne rezumăm la contribuția 
avută de calvini la traducerea și rostirea predicilor în 
limbile vernaculare ale Ardealului (maghiară și română, 
îndeosebi) putem să recunoaștem aportul Reformei la 
debutul preocupărilor pentru transformarea predicii în 
instrument al viitoarei pedagogii iluministe.

În mediul Reformei catolice, formarea intelectuală a 
primilor teologi blăjeni, în şcolile dominate de iezuiţi şi 
apoi de jansenişti a rămas decisivă pentru cariera şi pentru 
opera lor şi m-a ajutat să înţeleg sursele din care ei s-au 
inspirat în redactarea lucrărilor lor teologice. Analiza 
lucrărilor ardelenilor ilustrează originile religioase 
ale concepţiei lor și indică felul în care s-a structurat 
și definit Iluminismul românesc în Transilvania5. 
Este vorba despre acea unitate în diversitate a 
Reformei catolice manifestată prin deosebirile dintre 
diferitele curente (febronianism și jansenism), despre 
confruntarea dintre iezuiți și janseniști și chiar rolul 
jucat de tendințele exprimate prin diversele grupări 
janseniste (italian, francez, austriac) care au alimentat 
complex Iluminismul catolic din Imperiul Habsburgic. 
Mă refer în special la jansenismul promovat de filosofi 
sau publiciști (Muratori, Bellarmino) care au condamnat 
superstiția, obscurantismul și impostura tuturor celor 

care se exprimau despre moralitate și etică creștină6, 
luptând împotriva formelor de religiozitate considerate 
revolute (pietismul, misticismul). Războiul declarat 
de jansenism ignoranței, superficialității, decadenței 
morale, emotivității sau intransigenței ascetice a făcut 
doctrina extrem de atractivă atât în mediul ecleziastic, 
cât și în domeniul politic și social. Biserica și Statul 
se aflau în impas, iar criza reclama reforme. Treptat, 
în confruntarea cu iezuiții, janseniștii au deprins un 
comportament adaptat polemicii ideologice, care a 
generat soluțiile potrivite pentru reformarea societății: 
erudiția și disciplinarea preoților, dezvoltarea morală 
și intelectuală a clerului, simplitatea cultului și a 
devoțiunii, promovarea pagmatismului sau perspectiva 
spirituală asupra istoriei bisericii. Acesta a fost terenul 
unde s-au întâlnit ideile janseniste cu dezideratele 
iluministe, așa cum au fost ele exprimate prin scrierile 
lui: Febronius, Montesquieu, Renaudot, Pufendorf, 
Sonnenfels, Wolff.

Ne întrebăm cât din doctrinele religioase au avut 
un rol esențial în schimbarea mentalității sau ele au 
influențat doar disciplina morală? Ca să răspundem la 
întrebare ar trebui să formulăm alte două întrebări: cât 
din tradiția religioasă a contat și a coincis cu idealurile de 
luminare ale Iluminismului? cât din conținutul acestor 
teze le putem recunoaște ca predecesoare ale ideologiei 
Iluministe? În prelungirea catehezei Reformei catolice, 
care alimenta principiile educației iluministe ale vremii, 
găsim în omiletică un teren fertil pentru întâlnirea 
punctelor de vedere promovate atât de teologie, cât 
și de filosofia barocă și apoi de Iluminism7. Dacă 
acceptăm atracția lui Maior pentru educație și voința 
lui de a se desprinde de omiletica anterioară existentă 
în Transilvania, chiar și de Samuil Micu, aceast miraj nu 
însemna însă absorbția Predichelor în filosofia iluministă, 
chiar dacă Maior își asuma mai mult decât predecesorul 
său Samuil Micu principiile educative iluministe, atât 
în concepție, cât și în stilul euristic, în dialogul activ, 
autentic iluminist purtat cu ascultătorii sau cititorii 
predicilor sale8. Și această atitudine este prezentă în 
felul în care și-a conceput Maior fiecare predică, pusă 
sub semnul îndemnului iluminist Sapere aude! „Deci și 
eu, călcând urmele Evangheliei de astăzi, voi să arăt întâi 
cum că mândria pre cei mari îi face mici și smerenia pre 
cei mici îi face mari [...]. Apoi voi arăta în ce chip se cade 
să ne smerim. Luați aminte!9” Pe urmele concepției lui 
Kant (exprimată în textul Was ist Aufklärung, 1784), 
desigur influențat și de retorica barocă a italianului 
Paolo Segneri, parohul Maior își îndemna enoriașii să 
îndrăznească să gândească, să descopere pasiunea de a 
cunoaște: „Ce folos e să vă pună preotul înainte o bucată 
de învățătură sfântă, dacă o înghițiți întreagă, nu stați 
să socotiți adevărul, nici dovezile adevărului, cu care 
v-au adeverit preotul, că se cade să vă schimbați viața, 
să vă schimbați năravurile. Lipsește de cele ce auziți în 
predică să gândiți cu de adins, să le băgați în cap [...]”10. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:09:16 UTC)
BDD-A26165 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



29

Chiar dacă limitat la universul ecleziastic pe care-l 
slujea, parohul își încuraja enoriașii să exerseze spiritul 
de discernământ și să creadă în ridicarea prin cultură, 
îndemn ce deconspira un spirit iluminist convingător.

Prin intermediul analizei omileticii maioriene 
descoperim concepția autentică a unui iluminist catolic 
care a beneficiat de acumulările Reformei catolice 
și a asumat viziunea conciliului tridentin asupra 
responsabilității pastorale și a necesității catehizării 
comunităților păstorite: „Pre urmă cătră voi grăiesc, 
cinstiți preoți, păstori sufletești. Aduceți-vă aminte că 
atunci când ați primit preoția, carea și umerilor îngerești 
încă e sarcină înfricoșată și ați luat în grija voastră oile 
lui Isus cele cu neprețuit sânge răscumpărate, adecă pre 
poporenii voștri […]. Drept aceea, nu fireți fără nevoință, 
grije, cătră poporenii voștri, rugați, propoveduiți, 
dojeniți, amenințați, certați. Nu vă odihnireți până ce nu 
se va da deplin deatornica slujbă lui Dumnezeu de la toți 
poporeanii voștri, până ce nu vor înceta obiceiurile cele 
rele din poporul vostru, până ce nu se vor desrădăcina 
pisma, vrăjmășiile dintre poprea nii voștri, până ce nu se 
vor stânge necurățiile dintre poporenii voștri, până ce, 
mai vârtos tinerii, nu se vor învăța bine întru învățătura 
cea creștinească. Precum căprioara, se sbate a se descurca 
din cursa întru carea căzu, și precum paserile se trudesc 
a scăpa din laț, așa voi, cu mintea și cu inima și cu toate 
puterile voastre să vă nevoiți a face destul deatoriei 
voastre întru care vă aflați, ca cu bucurie să puteți de 
samă da samă lui Dumnezeu pentru toți poporeanii 
voștri. Carea ca după cuviință să puteți plini, lipsește 
cu neîncetată cetanie sfintele cărți să vă îndemânați 
spre propoveduirea cuvântului lui Dumnezeu și a 
vecinicelor adevăruri”11. Sunt pagini care evidențează 
felul în care tezele conciliului tridentin au alimentat 
și au definit Iluminismul ardelenilor. Considerate 
„dimensiuni esențiale ale omileticii maioriene”12, etica 
binelui și etica datoriei, sunt în fapt cele două părți 
componente esențiale, pilonii, Aufklärung-ului catolic. 
Binele individual care-ți permite să-ți faci datoria față 
de societate a constituit miza eforturilor conjugate 
ale Statului și Bisericii pentru emanciparea omului. 
Predichele lui Maior se înscriu astfel în seria literaturii 
iluministe europene care prin operele lui Bianchi, 
Muratori, Febronius, Pufendorf sau Wolff vorbeau 
despre binele și fericirea omului în mediul privat și în cel 
public, drept coridoare care puteau asigura emaniciparea 
individului și ridicarea comunităților lor. Iluminiștii 
catolici considerau că textele religioase marcau destinul 
cotidian al omului și stau la baza societății, generând 
libertate de exprimare și toleranță. Ei credeau în rațiunea 
omului („lumen naturale”), aveau o viziune optimistă 
asupra schimbărilor sociale, imagine întemeiată pe 
potențialul naturii umane, mereu perfectibilă. Era vorba 
despre acea dimensiune antropologică asupra teologiei 
generată de pietism și molinism, dar dominantă 
în Iluminismul catolic care, pronunțându-se ferm 

împotriva scolasticii, a dogmatismului, a prejudecăților 
și superstițiilor, a militat pentru limitarea privilegiile 
monahale și a asigurat progresul educației școlare a 
clerului regular și secular, grație eforturilor conjugate 
ale Statului și Bisericii în opera de reformare intreprinsă 
în țările Monarhiei habsburgice13. Deși limitați de 
formația lor, de mediul și de regulile bisericești după 
care trăiau, putem înțelege cum acești gânditori au 
fost percepuți ca niște reformatori, chiar dacă ei nu 
își doreau progresul prin revoluții, ci prin abolirea 
structurilor învechite, printr-o critică constructivă la 
adresa despotismului papal sau al puterii abuzive a 
episcopilor. Ei au venit astfel cu o nouă viziune asupra 
raportului între Stat și Biserică, au fost apărătorii 
sinodalității în Biserică și adepții bisericilor naționale 
autonome în raport cu Roma, singurele capabile să 
introducă reformele promovate de ei. Jansenist convins, 
Maior a ilustrat această direcție chiar de la începutul 
carierei sale, în lucrările de tinerețe, care vorbesc despre 
concepția sa teologică, mă refer la Procanon (1783) și 
la Protopopadichia (1795) mai ales14. Este viziunea 
dominantă care străbate ca un fir roșu complexa 
omiletică maioriană: Propovedanii (1809), Didahii 
(1809), Prediche (1810-1811) și pe care o reiterează 
protopopul Gurghiului și în lucrarea sa de maturitate, 
Istoria Besericei Românilor (1813).

Spre deosebire de felul în care s-a manifestat 
Iluminismul catolic în majoritatea culturilor 
occidentale, mă refer la înțelegerea modernă a 
reformismului tridentin (respectarea doctrinelor 
Bisericii, a învățăturilor conciliului și a opiniilor despre 
sfinți), a jansenismului și a reconcilierii dintre Biserica 
tridentină și Iluminism fără mare succes (Portugalia, 
Spania, Franța, Germania, Italia)15, în Transilvania a 
fost vorba despre raportul dintre Biserică şi comunitate. 
Secretul eficienței acestei relații a constat în rolul jucat 
de preot, care s-a supus comandamentelor Statului, 
dar care se bucura de o mare credibilitate şi autoritate 
în parohie, asigurate de faptul că el nu se deosebea de 
enoriaşii săi prin statut social şi de cele mai multe ori 
nu se distingea printr-o formaţie intelectuală deosebită. 
De aici și impactul catehezei, chiar eficiența omileticii 
în „renașterea” și reformarea comunității românești 
ardelene. Prin urmare, în Transilvania, spre deosebire 
de lumea occidentală, conlucrarea Stat-Biserică nu a 
rămas una abstractă, captivă în mediul elitei, clericale 
și seculare, ci a coborât la nivelul enoriașului de rând. 
Aceste texte religioase oglindesc particularitatea 
lumii Răsăritene faţă de cea Apuseană şi la nivelul 
antropologiei istorice16. Mă refer, desigur, la nivelul 
vieţii religioase, al religiei populare, diferit trăită şi 
asumată în cadrul comunităţilor din lumea Răsăriteană 
faţă de comunităţile lumii Apusene. Cu tot efortul 
lor de adaptare la regulile Bisericii catolice, peste care 
s-a suprapus străduinţa de asimilare a standardelor 
culturii occidentale, elita clericală unită nu a fost 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:09:16 UTC)
BDD-A26165 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
tr

a
ns

il
va

ni
a

 4
-5

/2
01

6

30

una iconoclastă. Ea a rămas atașată valorilor specifice 
Răsăritului european. În Predichele lui Maior de pildă îi 
găsim citați pe părinții Bisericii, în egală măsură autori 
proveniți și revendicați de literatura patristică apuseană 
(sfinții: Ambrozie, Augustin sau Grigore cel Mare, citat 
de Maior conform tradiției orientale, Grigorie Dialogul) 
și răsăriteană (sfinții: Vasile cel Mare, Ioan Gură de Aur, 
Ioan Damaschinul, Grigorie Teologul), dar și filosofi, 
istorici sau oratori din cultura greco-romană (Aristotel, 
Diogene, Platon, Seneca, Tacitus)17. 

În acelaşi timp, trebuie spus că aceste texte religioase 
dovedesc existenţa multiplelor referinţe culturale 
iluministe europene și ilustrează un anumit tip de 
intelectual, așa-numitul iluminist catolic sau iluminist 
eclesiastic18. Privitor la românii ardeleni, aceste mărturii 
ne conving că mult timp în Transilvania, chiar şi în 
secolul al XVIII-lea, cultura a fost una cu religia şi aşa 
putem înţelege şi explica rolul culturii în emanciparea 
socială a românilor. Lumea românească din Transilvania 
oferă exemplul unui spaţiu cultural european unde 
Aufklärung-ul nu a exclus Biserica şi dogma. Ca peste 
tot în Centrul Europei, pentru purtătorii acestor idei, 
Aufklärung-ul catolic a însemnat armonizarea raţiunii 
cu revelația în lupta împotriva tradiţiei intolerante şi a 
superstițiilor, pentru progresul societății: „Dar cum poți 
tu crede o babă bătrână, învechită în zile rele, zbârcită, 
slabă, neputincioasă, slăbănoagă, gârbovă, ponivoasă, 
un stârv, cu doao-trei șopote, cu trei-patru căscări să-ți 
poată da sănătate, să-ți poată lungi anii vieții?19”. Așadar, 
urmând modelul preotului posttridentin, cu atât mai 
nocive pentru comunitate i se par lui Maior practicile 
oculte încurajate de un preot superstițios: „Și apoi un 
fățarnic, un bețiv, un lacom, carele umblă cu păscălia 

(felul în care se stabilesc, în funcţie de echinocţiul de 
primăvară şi de luna plină, Sărbătorile pascale, în fiecare 
an) să adune bani, un luda, acela să-ți știe ție spune cele 
viitoare? Și apoi tu să crezi vicleanelor și încurcatelor 
lui vorbe? Unde poate fi mai streină credință! Mai 
nesocotite sfaturi? Mai mare orbire și de tot rătăcire?”. 
Dacă la majoritatea iluminiștilor catolici regăsim 
încercarea de a combina cunoașterea rațională cu 
tradiția, în cazul Predichelor lui Maior depistăm dorința 
de a suprapune raționalismul pragmatic, utilitarist și 
relația mistică cu sacru desprinsă din tradiția românilor 
sau din formele tradiționale ale pietății baroce. În acest 
punct iluministul român se diferențiază de Aufklärer-ul 
catolic, care a contestat pietatea barocă. Acesta a fost 
elementul care a avut impact la scară socială, a asigurat 
succesul omileticii maioriene configurând în cele din 
urmă, mentalitatea modernă a românilor ardeleni, în 
atitudine, aspirații și în convingeri.

Iluminism catolic și Iosefinism în Prediche

În ochii românilor, catolicismul a rămas în toată 
această perioadă (secolul al XVIII-lea și prima jumătate 
a sec al XIX-lea), calea spre emancipare (socială, 
politică, chiar), spre progres. Esențial în analiza 
omileticii maioriene rămâne faptul că principiile 
Reformei catolice, asumate și folosite eficient de politica 
pragmatic iosefină punea preotul în centrul comunității 
și impunea obligativitatea rostirii predicii duminicale, 
formatul și chiar conținutul acesteia21. Viena vedea în 
omiletică principalul instrument de educație civică, 
considerat eficient pentru asimilarea unor cunoștințe 
practice, care să contribuie la progresul societății. Era 
viziunea iluministă întemeiată pe Jansenism, care a 
fost parte componentă și care a generat și a alimentat 
Iluminismul civic în acest spațiu. 

Dar atracția pentru pragmatismul și raționalismul 
Aufklärung-ului nu a însemnat însă absorbția 
intelectualilor români ardeleni (Micu și Maior, mai 
ales) în cultura europeană occidentală iluministă. Din 
punct de vedere spiritual prin Unirea cu Roma românii 
au aspirat să combatibilizeze valorile Răsăritului cu 
cele ale Apusului. Dorința de a pune în armonie cele 
două universuri spirituale a călăuzit clerul român unit 
în toată această perioadă. El a păstrat tradiţia credinţei 
lor, dar a dezvoltat un real interes pentru cunoaşterea, 
deopotrivă, a Bisericii Catolice, şi a culturii şi civilizaţiei 
apusene. Şi acest lucru ne apare evident atunci când 
analizăm omiletica lui Petru Maior, unde printre 
trimiteri descoperim școala pitagoreică, pe filozofii greci 
și latini (Socrate, Seneca), dar și istorici clasici precum 
Cornelius Tacitus, literatura patristică occidentală sau 
texte preluate după iezuitul Paolo Segneri (1624-1694). 
Predicator ilustrativ pentru catolicismul baroc, opera 
lui Segneri a fost studiată la Roma, la Colegiul Urban 
„De Propaganda Fide” de alumnii români (Grigorie 
Maior, Gheorghe Șincai și Petru Maior) și a rămas 
pentru Maior un reper al omileticii, iar Il Quaresimale 
a constituit principalul model pentru evanghelizarea 
maselor22. În tentativa de a armoniza retorica barocă 
cu imperativele și principiile filosofiei iluministe, 
parohul Reghinului ne surprinde tocmai prin felul 
în care întrebuințează patristica răsăriteană, alături 
de cea apuseană: „Smerenia, zice Sfântul Avgustin, 
iaste scara care ne înalță la cele cerești. Smerenia, zice 
Sfântul Ioan Gură de Aur iaste căruța carea ne rădică la 
cer. Smerenia sânt aripile cu care zburăm la împărăția 
îngerilor, smerenia ne aduce mărire mai mare decât slava 
împăraților pământului!23”. Filojansenist, influențat de 
Arcudius și Renaudot, Maior recurge la părinții Bisericii 
indiferent de modelul cultural care i-a adoptat și folosit 
ulterior, probând, avant la lettre, un adevărat spirit 
ecumenic.

Trebuie să precizăm că omiletica nu este un domeniu 
singular. La nivelul atitudinii față de trecut, există, de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:09:16 UTC)
BDD-A26165 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



31

asemenea, o adevărată tradiție intelectuală a preluării 
tezelor provenite din mediul religios al școlilor iezuite 
peste care s-au suprapus ideile janseniste. Mă refer, de 
pildă, la teza originii și a latinității românilor preluate 
și prelucrate de Iluminismul ardelean. Constatăm astfel 
cum, în prelungirea viziunii lui Gherontie Cotore, Petru 
Maior vedea în unirea românilor cu Biserica Romei 
reînnodarea firului rupt al romanităţii, iar „statutul 
unirii” era perceput din perspectiva reîntoarcerii în 
sânul Bisericii creştine unite. În opinia noastră, această 
contopire a discursului identitar confesional în cel 
istoric exprima şi deconspira în cazul românilor ardeleni 
originile religioase ale Iluminismului. Iar odată ce 
distincția dintre credință, tradiție, teologie și ideologia 
epocii (pragmatismul și utilitarismul Luminilor) 
este recunoscută, relația dintre Reforma catolică 
și Iluminism devine mult mai clară în construirea 
discursului identitar, ca preambul al discursului istoric.

Prin textele omiletice Maior ilustrează ca nimeni 
altul în cultura română tipul de Aufklärung îmbrățișat 
de ardeleni, armonizarea credinței cu rațiunea tipică 
Iluminismului catolic24 și ne oferă nouă prilejul de 
a răspunde întrebărilor enunțate. Cu atât mai mult 
cu cât, în viziunea Vienei, întemeiată pe doctrina 
jansenistă, predica constituia un vector al schimbării, 
era calea principală pentru emanciparea socială a 
individului25. Aceste texte exprimă înainte de toate 
perioada în care și în Transilvania avea loc, în sfârșit, 
turnura spre modernitate și surprinde momentul (poza) 
în care preotul devine un intelectual implicat în viața 
socială, în viața comunității sale. Predichele lui Petru 
Maior sunt terenul unde se întâlnesc „teologul civic” 
cu „istoricul civic”. Ne explicăm astfel succesul acestor 
texte cu o circulație și un impact major în cultura 
română modernă, indiferent de confesiune26 și care nu 
ne permit să concepem omiletica românească ulterioară 
fără Predichele lui Maior. Din perspectiva enoriașului, 
popularitatea omileticii lui Petru Maior, indiferent dacă 
ne raportăm la mediul unit sau neunit, la lumea rurală 
sau urbană, se explică prin faptul că aceste texte au oferit 
îndemnuri, sfaturi ancorate în viața cotidiană concretă. 
Cu ajutorul modelului oferit de Maior, preotul devine un 
adevărat funcționar al statului pus în slujba emancipării 
comunității păstorite. El se adresa frontal problemelor 
desprinse din realitățile vieții și se putea adapta rezolvării 
problemelor practice sau spirituale curente cotidiene 
ale omului27. Preotul nu era doar un povățuitor pentru 
turma încredințată lui, ci răspundea comandamentelor 
iosefine prin capacitatea sa de a se putea transfigura într-
un adevărat lider al comunității, chemat să-și conducă 
enoriașii în fața provocărilor multiple ale modernității, 
de la cultivarea mai eficienta a ogoarelor, la creșterea 
pruncilor sau educarea adolescenților - pentru a deveni 
„patriei folositori” - și până la corecta gestionare a 
relației de cuplu sau a problemelor matrimoniale.

Vedem astfel cum, această operă exprima politica 

reformistă iosefină și se definea prin adecvarea ei la 
comunitate. Ea rămâne meritorie tocmai pentru că era 
adresată tuturor mediilor sociale și tuturor categoriilor 
de vârstă. Simultan Predichele rămân reprezentatve 
în cultura română pentru că ilustrează reformismul 
jansenist care pleda pentru importanța educației 
preotului: „[…] ca preoții cu acestea prediche, după 
cuviință să ajute a folosi poporenilor săi, lipsește să 
ia aminte, că precum aceeaș bucată e și maicelor și 
sugătorilor lor prunci de hrană, însă cu aceea osebire că 
spre a hrăni maice e bucată tare, iară spre a hrăni pre 
prunci e prefăcută în lapte; așa, preoții, ca niște maice 
a poporenilor săi, lipsește bucata predicilor acestea, 
topindu-o întâi în sine, să o prefacă în lapte și, rumegând 
cele ce se cuprind întru acestea cu cugetul lor, ca o moale 
bucată să le strecure întru inimile celor neînvățați […]. 
Deci, mai-nainte, se cade să cetească predica foarte cu 
luare-aminte, ca învățând de rost adevărurile ce cuprinde 
predica, cu dovezile lor să-și împle mintea sa și, așa 
întocmind vorba, după priceperea ascultătorilor, ca o 
sponghie bine dăpată, fără mare osteneală, va putea vărsa 
adevărurile din amvon […]. Petru că așa sânt predichelea 
acestea țăsute cât, de nu și tocma toate firele, încă ființa 
și măduha celor ce se cuprin într-însele, fieștecarele prost 
o poate înțălege, cât oricarele poporan, carele va asculta 
cetenia predichelor acestora, cu luare-aminte, pururea 
mai cu sânătate și suflet, după darul lui Dumnezeu, va 
ieși din beserică, de cum au întrat”28. Tocmai această 
capacitate a omileticii de a răspunde provocărilor vieții 
curente a făcut-o importantă și pentru istoric, pentru 
că ea oglindește percepții, realități și atitudini surprinse 
din varii perspective și medii sociale, nediferențiat, fără 
a ține cont de vârsta sau de nivelul intelectual cărora 
predica se adresa.

Cleric pargmatic, slujitor al comunității, Maior 
a înțeles să folosească teologia în sens raționalist și 
utilitarist. El se înscria în rândul iluminiștilor catolici 
care se străduiau să folosească religia în dorința sinceră 
de reformare a societății, o atitudine specifică epocii 
iosefine. Descoperim prin intermediul acestor texte un 
intelectual cu o atitudine reformatoare și nu un simplu 
imitator al predicilor baroce a lui Paolo Segneri29. 
Afirmația se susține și dacă facem recurs la talentul 
narativ inconfundabil al lui Petru Maior, pentru care 
esențial rămânea ca religia să fie înțeleasă de enoriașii 
săi: „După ce mult înduratul Dumnezeu te-au adus 
pre tine, creștine, dintru nemica și din neființă la ființă, 
și s-au deschis calea ca în cursul vieții tale să treci prin 
lumea aceasta. Și, iată, toate făpturile cu numărul și cu 
osebirea nenumărate, îți sânt ție mijlocite spre slujba lui 
Dumnezeu și spre sfințirea ta. Orice văd ochii tăi, orice 
aud urechile tale, orice gustă gura ta, orice pipăie mânile 
tale sânt atâtea fuștei de scară cu care te poți înălța 
cătră Dumnezeu. Și aceasta în trei chipuri. Întâi zidirile 
povățuiesc pre om cătră Dumnezeu cu pilda ascultării: 
Iată, iubite creștine, prea luminosul soare de câte veacuri 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:09:16 UTC)
BDD-A26165 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
tr

a
ns

il
va

ni
a

 4
-5

/2
01

6

32

după porunca lui Dumnezeu foarte cu rânduială răsare 
și apune, nici de la rânduitul curs cât e un lat de unghie 
nu rătăcește. Iată, luna și preafrumoasele stele dintru 
aceeași vreme cu răvărsările sale fac pământul roditor. 
Iată, aerul nici o mișcare mai mult sau mai puțin nu 
face; apa mării nicicum din hotarăle ei nu se varsă, focul 
nici cât e un păr n-au ars pământul, nici un grăunț, 
nice o floricică n-au născut decum voia lui Dumnezeu 
au poruncit sau au lăsat. Toate fac cuvântul Lui. Ce ne 
învață făpturile cu aceasta pildă a ascultării pre noi alta, 
decât ca omul cu toată ascultarea Stăpânului ceriului 
și al pământului să se supună? După aceea făpturile 
ne povățuiesc cătră Dumnezeu întru aceasta, că cu 
frumsețele și cu săvârșirile lor sânt oglindă sau icoană 
nehotărâtei Dumnezeiri. Întoarce ochii preste lumea 
toată socotind orice e frumos și e iubit? După aceea 
înălțându-te de la făptură cătră Dumnezeu și ție însuți. 
Dacă sânt așa frumoase rujile, crinii și celelalte flori 
și așa bine mirosesc; dacă sânt așa desfătate râturile, 
grădinele, ierbile, holdele, dacă e așa strălucitor aurul, 
argintul, pietrile cele scumpe, ce frumseță, ce podoabă, 
ce desfătrare, ce strălucire și ce săvârșire nu va fi în Cela 
ce au făcut acestea toate? Toate acestea ce vezi aici sânt 
ca o picătură cătră ochianul tuturor celor ce sânt în 
Dumnezeu. Mai pre urmă făpturile povățuiesc pre om 
cătră Dumnezeu, încât sânt și pot fi mijlociri și unelte de 
fapte bune. Pentru pilda ț-au dat Dumnezeu diregătorie, 
ca cu porunca ta să curmi fărădelegile celor supuși ție, 
Ț-au dat bogății ca să ajutorezi lipsa deaproapelui, ț-au 
dat vârtute ca să poți pentru Dumnezeu lucra; ț-au 
dat neputință ca cu suferirea durerilor să-ți înmulțește 
comoara faptelor celor vrednice de viața de veci, ți-
au dat înțelegerea ca să cunoști pre Dumnezeu, limbă 
- ca să lauzi pre Dumnezeu, inimă - ca să iubești pre 
Dumnezeu”30. Este un text ilustrativ pentru epoca 
iosefină, aflat la granița dintre teologie pastorală și 
teologie morală care ne lămurește că enoriașul trebuia 
să înțeleagă virtuțiile și datoriile creștine cu ajutorul 
tradiției din Biserică și al Sfintei Scripturi, considerate 
singurele călăuze adevărate în viață. Virtuțile și datoriile 
creștine formau totodată bunele maniere potrivite 
în Biserică și societate, obediență față de divinitate și 
legile statului. Aplicarea perceptelor creștine în viața 
cotidiană a coincis cu interesul Statului. Astfel, s-a 
stabilit legătura între filojansenism, teologie morală și 
Stat în cadrul absolutismului iluminist din Monarhia 
habsburgică31. Aceasta a constituit rețeta care a asigurat 
succesul omileticii maioriene și poate explica aportul ei 
la construirea culturii române moderne. 

Pentru că erau predici rostite duminica și în 
sărbători ele răspundeau nu numai intereselor educative 
ale enoriașilor, ci și exigențelor estetice, literare ale 
momentului. Ele sunt fragmente de teologie practică care 
ne conving că predica era menită să vină în întâmpinarea 
imperativelor Reformei catolice, dar punea în practică 
viziunea raționalistă a Statului iosefinist referitoare 

la nevoia de emancipare a individului. Așa ne putem 
explica echilibrul între temele teologice - biserica, 
credința, destinul, iubirea, iertarea, fericirea, judecata, 
providența, mila, moartea, patima, păcatul, pocăința, 
iadul, raiul, rugăciunea, smerenia, sufletul, trufia, - 
și cele sociale abordate în Prediche: averea, avariția, 
bârfa, boala, caritatea, cunoașterea, hoția, indiferența, 
învățătura, înșelăciunea, ipocrizia, minciuna, prietenia, 
suferința, sărbătorile, superstițiile. Nu sunt ignorate 
nici aspectele liturgice sau subiectele care prezintă și 
discută sfintele Taine: postul, cuminecătura, maslul, 
botezul, cununia, euharistia, mirul, preoția, spovedania, 
hirotonia, căsătoria32.

Așadar, pe fondul răspândirii Aufklärung-ului 
catolic, Predichele demonstrează o îmbinare reușită a 
jansenismului cu iosefinismul prin folosirea modernă 
a omileticii, ca instrument pus în serviciul Statului 
pentru creșterea capacității sale de a pătrunde la nivelul 
comunităților urbane și rurale. Prin intermediul 
acestor texte, care combină tradiția cu inovația în cea 
mai eficientă formulă de comunicare a vremii care era 
predica, putem înțelege cum s-a orientat un preot român 
unit prin ideile în vogă ale epocii. Tezele Reformei 
catolice, dezideratele Iluminismul catolic şi obiectivele 
iosefinismului au alimentat omiletica lui Petru Maior și 
au contribuit finalmente la articularea culturii ardelene 
moderne în Transilvania. 

Note :

1. Petru Maior, Prediche sau Învăţături la toate Duminecile 
şi Serbătorile anului. La Buda, În Crăiasca Tipografie a 
Universităţii Ungureşti, în anul 1810-1811. Volumul colligat 
cuprinde un Cuvânt înainte şi 73 de predici, organizate în 
trei părți (Partea 1 carea cuprinde predichele de la Dumineca 
Vameșului până la Dumineca Tuturor Sfinților [23 predici]; 
partea 2 carea cuprind predichele de la dumineca a doao 
săptămnână după Rusalii, până la dumineca a 32 după 
Rusalii [30 de predici] și partea 3 carea cuprinde predichele 
Sărbătorilor preste tot anul [20 cuvântări]. Prima reeditare 
a apărut sub titlul Predici sau Învăţături la toate Duminecile 
şi Serbătorile anului. Vol. I-II. Culese de Petru Maior de 
Dicio-Sânmărtin. Editate acum întâia dată cu litere latineşti 
după ediţia din Buda dela 1811 de Dr. Elie Dăianu paroch 
şi protopop, Cluj, Tipografia Carmen Petru P. Bariţiu, 
1906. De remarcat că, protopopul Clujului, dr. Dăianu, 
oferă cititorului un indice tematic, organizat alfabetic, al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:09:16 UTC)
BDD-A26165 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



33

predicilor lui Maior.
2. Pentru situația din mediul luteran săsesc din Transilvania 
și rolul jucat de baroc și iluminism în construirea pietății 
individuale prin omiletica funebră în Ardeal, vezi Edit 
Szegedi, Moartea, disciplina ecleziastică şi socială în 
mediile protestante din Transilvania (sec. XVI – XVIII), în 
Reprezentări ale morţii în Transilvania secolelor XVI – XX), 
Mihaela Grancea (ed.), Cluj‑Napoca, Editura Casa Cărţii 
de Ştiinţă, 2005, p. 70 - 85; eadem, Tradiție și inovație în 
istoriografia săsească între Barc și Iluminism, Cluj-Napoca, 
Casa Cărții de Știință, 2006, p. 36 și următ.
3. Darrell Jodock, Introduction I: the Modernist Crisis, în 
Catholicism contending with Modernity: Roman Catholic 
Modernism and Anti-modernism in Historical Context, 
Darrell Jodock (ed.), Cambridge University Press, 2000, p. 
3.
4. Hugh R. Trevor-Roper, The Crisis of the seventeenth 
Century. Religion, the Reformation, and Social Change, New 
York, Harper & Row, 1967, p. 181, 183, 189.
5. Wolfgang Schmale, Das 18. Jahrhundert, Wien, 
Böhlau Verlag, 2012, p. 333-351. Laura Stanciu, Die Erste 
Generationen der Blasendorfer Theologen und Aktiven 
Personen der Siebenbürgischen Schule vor 1761, în vol. Die 
Union der Rumänen Siebenbürgens mit der Kirche von Rom/
Unirea românilor transilvăneni cu Biserica Romei, Johann 
Marte, Viorel Ioniţă, Nikolaus Rappert, Laura Stanciu şi 
Ernst Christoph Suttner (ed.), Vol. II. Bucureşti, Editura 
Enciclopedică, 2015, p. 273-321.
6. Laura Stanciu, Iluminism central european: Școala 
Ardeleană (1700-1825) )/Central European Enlightenment: 
The Transylvanian School (1700-1825)/, Cluj-Napoca, 
Editura Mega, 2010, p. 71-77.
7. Gúdor Kund Botond, Istoricul Bod Péter (1712-1769). 
Prefață de Iacob Mârza, Cluj-Napoca, Editura Mega, 2008, 
p. 332-341.
8. Mihai Alin Gherman, Tradiție și modernitate în omiletica 
lui Petru Maior. Lucrare prezentată în cadrul Conferinței 
Naționale Bibliologie și Patrimoniu Cultural Național: Noi 
dimensiuni în cercetarea cărților românești vechi (1691-
1830), ediția a VIII-a, organizată de Universitatea „1 
Decembrie 1918” din Alba Iulia, 20-21 noiembrie 2014; 
idem, Predichele lui Petru Maior, o perspectivă istorico-
culturală asupra unui text mai puţin cercetat, în vol., Petru 
Maior și prietenii, Laura Stanciu (ed.), Cluj- Napoca, Editura 
Mega, 2015, p. 110.
9. Petru Maior, Prediche (Predica 1 Duminica vameșului și 
a fariseului).
10. Petru Maior, Prediche (Predica a 20 Duminică a șeaptea, 
a Sfinților Părinți. Pentru că oamenii împiedecă ca cuvântul 
lui Dumnezeu să nu mai facă rodurile sale).
11. Petru Maior, Prediche, Cuvânt Înainte.
12. Serafim Duicu, Pe urmele lui Petru Maior, Editura Sport 
Turism, Bucureşti, 1990, p. 194.
13. Ulrich L. Lehner, Introduction: The Many Faces of the 
Catholic Enlightenment, în, A companion to the Catholic 
Enlightenment in Europe, Ulrich L. Lehner & Michael Printy 

(eds.), Leiden, Boston, Brill, 2010, p. 16-44. Harm Klueting, 
The Catholic Enlightenment in Austria or the Habsburg 
Lands, în A companion to the Catholic Enlightenment in 
Europe, Ulrich L. Lehner & Michael Printy (eds.), Leiden, 
Boston, Brill, 2010, p. 140-145, 147-148, 150-152. 
14. Laura Stanciu, Studiu introductiv, în Petru Maior, 
Protopopadichia, Ediţie îngrijită, Studiu introductiv, Note, 
Glosar, Rezumat, Bibliografie selectivă, indici: Laura 
Stanciu, Prefaţă: Pompiliu Teodor, Alba Iulia, 1998, p. 21-
53.
15. Ulrich L. Lehner, Introduction: The Many Faces of the 
Catholic Enlightenment, p. 6-7.
16. Laura Stanciu, Entre Oriente y Occidente. Sobre la Iglesia 
de los rumanos de Transilvania (En la primera mitad del siglo 
XVIII). Edición revisada y completada, Madrid-London-
New York, Niram Art, 2014, p. 23-25.
17. Mihai Alin Gherman,  Predichele lui Petru Maior, o 
perspectivă istorico-culturală, p. 117-118.
18. Pentru numeroasele fațete ale iluminismului din 
diferitele culturi europene, vezi Wolfgang Schmale, Das 18. 
Jahrhundert, p. 333-351. Ulrich L. Lehner, Introduction: 
The Many Faces of the Catholic Enlightenment, p. 3-5, 9-15.
19. Petru Maior, Prediche (Predica 3 Duminică, a patra 
săptămână după Rusalii).
20. Ibidem.
21. Christine Schneider, Der weltiche Klerus im Sistem 
des Josephinismus - zwischen staatlicher Funcktion und 
seelsorgerischer Aufgabe. Dargestelt am Beispiel Wiens, Wien, 
1992, p. 104; Laura Stanciu, Biografia unei atitudini: Petru 
Maior (1760-1821), Cluj-Napoca, Editura Risoprint, 
2003, p. 148 - 154.  Laura Stanciu, Adrian Circa, Studiu 
introductiv, în Petru Maior, Didahii adecă învăţături pentru 
creşterea fiilor la îngropăciunea pruncilor morţi, ediție 
îngrijită, studiu introductiv, glosar, note, rezumat: Laura 
Stanciu, Ioan Adrian Circa, Cluj-Napoca, Editura Mega, 
2011 p. 12-13.
22. Laura Stanciu, Iluminism central european, p. 81-86, 97, 
163-165.
23. Petru Maior, Prediche (Predica 1Duminica vameșului și 
a fariseului).
24. Ulrich L. Lehner, Introduction: The Many Faces of the 
Catholic Enlightenment, p. 2-3.
25. Peter Hersche, Der Spätjansenismus in Österreich, Wien, 
Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 
1977, p. 189.
26. Nicolae Bolea, Opera omiletică a lui Petru Maior în 
mediul ortodox transilvănean, în vol. Petru Maior și prietenii, 
Laura Stanciu (ed.), Cluj-Napoca, Editura Mega, 2015, p. 
121-128.
27. Petru Maior, Prediche (Predica 8 Duminică, A patra 
săptămână a Sfântului Post. Pentru Ispovedanie) ; Prediche 
(Predica 15 Duminică,A treia a mironosițelor. Pentru prilejul 
păcatului).
28. Petru Maior, Prediche, Cuvânt Înainte.
29. Chiar dacă orizontul acestor predici (tematic și formativ) 
rămâne un reper în omiletica vremii. Mă refer și la volumul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:09:16 UTC)
BDD-A26165 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
tr

a
ns

il
va

ni
a

 4
-5

/2
01

6

34

antologic: Paolo Segneri, Meditazioni per tutti i Giorni di 
un Mese, Bassano, Giovanni Antonio Remondini, 1724, 
passim. Vezi felul în care Maior dezvoltă în predicile sale (de 
exemplu în Predica 4 Duminică, în zioa lăsatului de brânză. 
Pentru post) motivul enunțat de Segneri în Meditazioni XII, 
p. 67: „Considera, che questa misera terra non è altrimenti la 
Città tua permanente. La tua Città è il Paradiso”.
30. Petru Maior, Prediche (Predica 5 Duminică, Întâia 
Săptămână a Sfântului Post. Pentru sfârșitul omului).
31. Harm Klueting, The Catholic Enlightenment in Austria 
or the Habsburg Lands, p. 135-139, 152-153.
32. Ioan Adrian Circa, Predica act de cult în Transilvania la 
sfârşitul secolului al XVIII-lea şi începutul secolului al XIX-
lea, Teză de doctorat susținută în 2007, coodonator științific 
I.P.S. Prof. Dr. Laurenţiu (Liviu) Streza, Universitatea 
„Lucian Blaga” din Sibiu, p. 88-110.

Bibliography:

Bolea, Nicolae, Opera omiletică a lui Petru Maior în mediul 
ortodox transilvănean/Petru Maior’s Homiletical Work 
among the Transylvanian Orthodox. În: Petru Maior și 
prietenii / Petru Maior and his friends, Laura Stanciu 
(ed.), Cluj-Napoca, Editura Mega, 2015.

Circa, Ioan Adrian, Predica act de cult în Transilvania la 
sfârşitul secolului al XVIII-lea şi începutul secolului al 
XIX-lea/The Sermons as an Act of cult in Transylvania 
at the End of the 18th Century and the Begining ofthe 
19th. Teză de doctorat susținută în 2007, coodonator 
științific I.P.S. Prof. Dr. Laurenţiu (Liviu) Streza, 
Universitatea „Lucian Blaga” din Sibiu, 250 p.

Gherman, Mihai Alin, Predichele lui Petru Maior, o 
perspectivă istorico-culturală asupra unui text mai 
puţin cercetat/Petru Maior’s Sermons, a Cultural and 
Historical Perspective on a Less Investigated Text. În: 
Petru Maior și prietenii/Petru Maior and his friends, 
Laura Stanciu (ed.), Cluj-Napoca, Editura Mega, 2015.

Gúdor Kund Botond, Istoricul Bod Péter (1712-1769)/
The Historian Péter Bod (1712-1769). Prefață de Iacob 
Mârza, Cluj-Napoca, Editura Mega, 2008.

Hersche, Peter, Der Spätjansenismus in Österreich, 
Wien, Verlag der Österreichischen Akademie der 
Wissenschaften, 1977.

Jodock, Darrell, Introduction I: the Modernist Crisis. 
În: Catholicism contending with Modernity: Roman 
Catholic Modernism and Anti-modernism in Historical 
Context, Darrell Jodock (ed.), Cambridge University 
Press, 2000.

Lehner, Ulrich L., Introduction: The Many Faces of the 
Catholic Enlightenment. În A companion to the Catholic 
Enlightenment in Europe, Ulrich L. Lehner & Michael 
Printy (eds.), Leiden, Boston, Brill, 2010.

Maior, Petru, Prediche sau Învăţături la toate Duminecile şi 
Serbătorile anului/Sermons or Teachings for all Sundays 
and for the year’s feasts. La Buda, În Crăiasca Tipografie 
a Universităţii Ungureşti, în anul 1810-1811.

Maior, Petru, Protopopadichia, Ediţie îngrijită, Studiu 
introductiv, Note, Glosar, Rezumat, Bibliografie 
selectivă, indici: Laura Stanciu, Prefaţă: Pompiliu 
Teodor, Alba Iulia, 1998.

Segneri, Paolo, Meditazioni per tutti i Giorni di un Mese. 
Ricavate dall’opere del padre Paolo Segneri, Bassano, 
Giovanni Antonio Remondini, 1724.

Szegedi, Edit, Moartea, disciplina ecleziastică şi socială 
în mediile protestante din Transilvania (sec. XVI – 
XVIII)/Death, the ecclesiastic and social discipline in 
the Protestant milieu in Transylvania. În: Reprezentări 
ale morţii în Transilvania secolelor XVI – XX/
Representation of death in Transylvania from the 16th to 
the 20th century, Mihaela Grancea (ed.), Cluj‑Napoca, 
Editura Casa Cărţii de Ştiinţă, 2005.

Szegedi, Edit, Tradiție și inovație în istoriografia săsească 
între Barc și Iluminism/Tradition and innovation 
in Saxon Historiography between Baroque and 
Enlightenment, Cluj-Napoca, Casa Cărții de Știință, 
2006.

Schmale, Wolfgang, Das 18. Jahrhundert, Wien, Böhlau 
Verlag, 2012.

Schneider, Christine, Der weltiche Klerus im Sistem des 
Josephinismus - zwischen staatlicher Funcktion und 
seelsorgerischer Aufgabe. Dargestelt am Beispiel Wiens, 
Wien, 1992.

Stanciu, Laura,  Biografia unei atitudini: Petru Maior 
(1760-1821)/The biography of an attitude: Petru Maior 
(1760-1821), Cluj-Napoca, Editura Risoprint, 2003.

Stanciu, Laura,  Circa, Adrian, Studiu introductiv/
Introduction. În Petru Maior, Didahii adecă învăţături 
pentru creşterea fiilor la îngropăciunea pruncilor morţi/
Didaches or Teachings for children breeding at the burial 
of dead people, ediție îngrijită, studiu introductiv, 
glosar, note, rezumat: Laura Stanciu, Ioan Adrian 
Circa, Cluj-Napoca, Editura Mega, 2011.

Stanciu, Laura, Entre Oriente y Occidente. Sobre la Iglesia 
de los rumanos de Transilvania (En la primera mitad del 
siglo XVIII). Edición revisada y completada, Madrid-
London-New York, Niram Art, 2014.

Stanciu, Laura, Die Erste Generationen der Blasendorfer 
Theologen und Aktiven Personen der Siebenbürgischen 
Schule vor 1761. În: Die Union der Rumänen 
Siebenbürgens mit der Kirche von Rom/Unirea 
românilor transilvăneni cu Biserica Romei. Johann 
Marte, Viorel Ioniţă, Nikolaus Rappert, Laura Stanciu 
şi Ernst Christoph Suttner (eds.), Vol. II. Bucureşti, 
Editura Enciclopedică, 2015.

Trevor-Roper, Hugh R., The Crisis of the seventeenth 
Century. Religion, the Reformation, and Social Change, 
New York, Harper & Row, 1967.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-13 01:09:16 UTC)
BDD-A26165 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

