
La Francophonie, la Culture et le Colonialisme : Approche 
postcolonial à la Littérature Marocaine d’Expression Française 

 
Adel FARTAKH  

afartakh@hotmail.com 
Département Techniques de Management, Laboratoire LAREMO, 

Université Hassan II, École Supérieure de Technologie, Casablanca (Maroc) 
Lhoussain SIMOUR  

simour2@hotmail.com 
Département Techniques de Management, Laboratoire LAREMO, 

Université Hassan II, École Supérieure de Technologie, Casablanca (Maroc) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abstract: The francophone Maghrebine literature is part of a complex historical 
juncture, which makes it difficult to define properly. French colonization led many North 
African writers to reflect on issues about cultural identity in crisis and on cultural encounters 
initiated by the French colonizing processes. This cultural contact, however, gave rise to a 
diversity of literary production whereby the cultures of the region oriented, and in times 
disoriented, the works of these writers. 

This paper attempts to rethink the North African literature, including Morocco, 
inscribed within the colonial turn initiated by the French civilizing mission. We propose to 
demonstrate, through a multidisciplinary study, the historical context from which this literature 
emerged, we also propose to reflect on some aspects and recurring themes in cultural encounters 
in the Maghreb, especially the choice of the language of the colonizer by these authors to shed 
light on the culture of origins. 

Keywords: literature, Maghreb, francophonie, postcolonialism, Morocco, civilizing mission. 
 
 
Les rapports entre le Maroc et le monde de la francophonie parviennent 

de loin dans l’histoire. Si on remonte vers le 16e siècle, par exemple, on constate 
que les relations Franco-Marocaines se sont intensifiées à travers des échanges 
commerciaux et des relations diplomatiques et politiques. Depuis ce temps-là, le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:28:32 UTC)
BDD-A26051 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Adel FARTAKH, Lhoussain SIMOUR – La Francophonie, la Culture et le Colonialisme :  
Approche postcolonial à la Littérature Marocaine d’Expression Française 

 

 

 60 

Maroc est devenu très actif dans l’imaginaire et la littérature française comme le 
démontre, par exemple, les œuvres des grands écrivains et des peintres français. 
Par la suite, l’instauration du système préfectorale français au Maroc à partir des 
premières décennies du 20e siècle, notamment en 1912, va constituer un 
tournant décisif dans les relations économiques, politiques et culturelles 
Maroco-Françaises. Ce tournant historique a eu sans doute un impact néfaste et 
des traces profondes sur la culture et la littérature marocaines et maghrébines, en 
général. Avant d’entamer notre sujet, il est particulièrement important de mener 
une réflexion sur un nombre de points relatifs à la dichotomie de l’imaginaire 
entre l’Orient et l’Occident, telle qu’elle est formulée par Edward Said dans son 
ouvrage L’Orientalisme : L’Orient Crée par l’Occident (1978). 

Durant la période précoloniale, voir même coloniale et postcoloniale, des 
écrivais français ont écrit sur le Maroc. L’intérêt de ces textes réside dans 
l’ensemble des descriptions, des témoignages, et des représentations que ces 
écrivais étrangers à la culture marocaine nous livrent sur leurs interactions avec 
les Marocains et leur culture. Ces écritures orientalistes nous donnent aussi une 
image des préjugées émanant d’une perspective de relations de force dont l’autre 
devient un objet de description et de contemplation. Cette stratégie qui 
gouvernait ces textes est ce qu’Edward Said appelle « la localisation 
stratégique », une façon de décrire la position de l’auteur d’un texte par rapport 
aux matériaux orientaux visés. 

En fait, l’identité nord-africaine, ainsi que l’histoire des pays du Maghreb, 
a été minutieusement manipulée par le discours colonial européen depuis l’ère de 
la mission civilisatrice. En fait, de « fausses représentations ont caractérisé 
l’image du colonisé dans les archives de l’histoire de l’Ouest » (Valerie Orlando, 
1997 : 97). Ces représentations, ainsi que l’ensemble des images, de métaphores 
textuelles et de symboles ont été jugées nécessaires pour assurer le maintien et la 
promotion des relations binaires entre « le moi » et « l’autre ». Cette division 
binaire, de même, a renforcé la continuité de fantasmes et désirs qui ont été 
manipulés pour promouvoir l’idée de l’Orient comme un espace de despotisme, 
de faiblesse, de soumission et de servitude. D’après Edward Said,  

 
« on peut décrire et analyser l’orientalisme comme l’institution globale 

qui traite de l’Orient, qui en traite par des déclarations, des prises de position, 
des descriptions, un enseignement, une administration, un gouvernement : bref, 
l’orientalisme est un style occidental de domination, de restructuration et 
d’autorité sur l’Orient… Bien plus, l’orientalisme a une telle position d’autorité 
que je crois que personne ne peut écrire, penser, agir en rapport avec l’Orient 
sans tenir compte des limites imposées par l’orientalisme à la pensée et à 
l’action. Bref, à cause de l’orientalisme, l’Orient n’a jamais été, et n’est pas un 
sujet de réflexion ou d’action libre. » (Edward Said, 1980 : 15)  
 
L’idée de la littérature Maghrébine dans son orientation francophone est 

un sujet qui a été déjà traité et exhaussé par les chercheurs du monde entier. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:28:32 UTC)
BDD-A26051 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Adel FARTAKH, Lhoussain SIMOUR – La Francophonie, la Culture et le Colonialisme :  
Approche postcolonial à la Littérature Marocaine d’Expression Française 

 

 

 61 

Néanmoins, ce sujet reste toujours d’une importance vitale vu la richesse de ses 
thèmes qui ne cessent pas de susciter l’intérêt des lecteurs et des critiques. 
L’expérience coloniale au Maroc est aussi un aspect académique qui suscite des 
débats d’ordre culturels intéressants. Notre contribution tente de repenser la 
littérature maghrébine, notamment marocaine, inscrite dans le tournant colonial 
issu de la mission civilisatrice française. Nous proposons de démontrer, à travers 
une étude multidisciplinaire, le contexte historique dont est issue cette 
littérature, et nous proposons aussi de réfléchir sur quelques aspects et thèmes 
récurrentes dans ce contact de cultures, surtout le choix de la langue du 
colonisateur par ces auteurs afin de mettre la lumière sur la culture d’origine. 

Les pionniers de cette littérature au Maroc, à savoir Chraibi, Sefrioui, 
Laabi, Khatibi, Khair-Eddine, Tahar Ben Jelloun, et bien entendu d’autres de 
renommée nationale et internationale, traitent des thèmes majeurs qui reflètent la 
réalité marocaine dans son contact interculturel avec le colonisateur, notamment 
la crise d’identité culturelle et nationale, le conflit émanant des contacts entre 
civilisations, l’opulence de la religion et la condition de la femme, tout en 
présentant aux lecteurs leurs perspective critique envers les sociétés 
colonisatrices et colonisées. Abdellah Alaoui Mdaghri affirme que: 

 
« Le romancier, comme tout écrivain marocain d’expression française, 

est au moins bilingue: la langue d’écriture lui sert avant tout à exprimer la 
pluridimensionalité de son héritage culturel et linguistique. La vision de soi et 
du monde qu’il traduit en langue française passe par le filtre des langues qu’il a 
apprises : vernaculaires (arabe parlé ou berbère) ou véhiculaires (arabe 
classique, français, espagnol, anglais). Ces deux types de langues sont à 
différents degrés, et selon les écrivains, des langues référentiaires servant à 
exprimer l’héritage culturel et littéraire, écrit et oral. La pluralité linguistique 
n’a pas toujours été vécue dans l’harmonie et la sérénité, vu le statut inégal des 
langues au Maroc [2]: le conflit se traduit historiquement par différentes 
attitudes de l’écrivain, et esthétiquement, par diverses stratégies d’écriture. »1 
 
La littérature maghrébine d’expression française est une conséquence 

directe de l’expérience coloniale au Maroc. Comme son nom l’indique, cette 
littérature se compose de mot « Maghreb » et de « langue française » ; deux 
pôles culturels qui se rencontrent, se collationnent et s’enrichissent l’un l’autre 
dans une asymétrie de relations. L’expérience coloniale dans les pays du 
Maghreb a laissé des cicatrices certes, mais aussi, et avec de degrés variés, des 
opportunités d’ouverture sur l’autre, des lieux de mémoire, et des métissages 
culturels. La littérature issue de cette expérience de colonisation dans les pays 
Maghrébins incorpore souvent un monde imaginaire pluriel dont deux cultures, 
deux univers étroits, sont mutuellement reliés par un style d’écriture. Le pays 

                                                 
1 Abdellah Aaloui Mdaghri, « le Roman Marocain d’expression Française », 
http://www.limag.refer.org/Textes/Manuref/MarocMdarhri.htm 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:28:32 UTC)
BDD-A26051 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Adel FARTAKH, Lhoussain SIMOUR – La Francophonie, la Culture et le Colonialisme :  
Approche postcolonial à la Littérature Marocaine d’Expression Française 

 

 

 62 

d’origine des écrivains maghrébins reste un lieu de dissémination de traditions et 
de coutumes de soi et un espace riche de moments de faiblesses, d’événements, 
de désir et de fantasmes.  

Du point de vue historique, c’est à partir des années quarante du 
vingtième siècle qu’on a commencé à parler d’une littérature maghrébine 
d’expression française. À cette époque déjà, trois orientations textuelles dans 
leur perméabilité littéraires commencèrent à se distinguer. Des littératures 
enracinées dans les cultures nationales des pays colonisés ayant choisi de rester 
fidèle à la langue maternelle, tout en échappant à l’influence imposée par la 
langue française ; des textes littéraires ayant comme sujet fondamentale le 
Maghreb, écrits par des Français pour le public de la métropole ; et enfin, une 
littérature maghrébine d’expression française qui a survécu à l’Arabisation, 
produite par des écrivains d’origine maghrébine appartenant à l’un des pays 
francophones nord-africains, à savoir le Maroc, la Tunisie, ou l’Algérie. Au 
début, ce genre de littérature a ciblé le public français pour l’inciter à voir la 
bonne cause des combats pour l’indépendance et la libération de ces pays. 
Après, cette même écriture, dans ces phases ultérieures, visait un public 
maghrébin dans une optique d’installer un nouveau dialogue intellectuel, 
culturel et interculturel entre les deux espaces de la Méditerranée. 

Si on essaye quand même de déterminer les orientations de ces écrivains 
maghrébins d’expression française, on trouve que les fondateurs de cette 
littérature ont adopté ce que Khatibi a appelé « une double critique », une 
réflexion étroite sur la société d’origine, avec ses aspirations camouflées par une 
prise de conscience identitaire tout en évoquant la problématique de 
l’appartenance à une double culture. Avec les générations des années soixante-
dix, on constate une écriture violente et engagée avec la deuxième vague 
d’auteurs maghrébins ; une écriture qui s’est penchée sur les mêmes thèmes 
initiés par leurs prédécesseurs tels que Chraibi, Sefrioui dans le contexte 
marocain. Cette génération dont figurent Abdelkbir Khatibi, Mohamed Khair-
Eddine, Abdelatif Laabi, Tahar Ben Jelloun, ont tous vécu de près les dilemmes 
de la société marocaine postcoloniale. Cette génération d’auteurs marocains 
d’expression française est plus engagée dans la réalité politique et sociale du 
pays. Leurs écritures reflètent un regard conscient et éveillé sur la complexité 
des réalités de la société dans ses relations multiples, complexes et 
mouvementées avec l’Occident, y compris la France et la langue française. Cette 
génération d’écrivains marocains et maghrébins se focalise sur l’individu et sa 
place dans une société multiple et diversifiée. 

Avec les vagues d’immigration que connaissent les terres d’accueil, la 
France en occurrence pour les maghrébins ou ailleurs, une autre génération 
d’écrivains assurera une continuité de la littérature maghrébine d’expression 
française à partir des centres des métropoles de l’Occident. Des écrivains 
d’origine maghrébine nés ou installés depuis leur enfance en France, 
commencent à écrire en langue française ; une écriture hybride qui décortique 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:28:32 UTC)
BDD-A26051 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Adel FARTAKH, Lhoussain SIMOUR – La Francophonie, la Culture et le Colonialisme :  
Approche postcolonial à la Littérature Marocaine d’Expression Française 

 

 

 63 

les rapports complexes vis à vis de la terre d’accueil, sa culture et sa langue. 
Sans oublier, par ailleurs, qu’une littérature féminine d’expression française va 
voir le jour pour parler des souffrances, des aspirations et des rêves des femmes 
dans les pays du Maghreb. Fatima Mernissi du Maroc et Assia Djebar de 
l’Algérie, par exemple, sont des pionnières de cette littérature qui présente des 
personnages tourmentés et troublés liberté et les traditions de la société.  

La question qui est souvent posée est pourquoi ces écrivains n’écrivent-
ils pas en utilisant la langue maternelle ? Cette question est généralement posée 
concernant la littérature maghrébine francophone. Est-ce que les représentations 
des pays et des gens, des types et des scènes, du Maghreb sont fiables et 
authentiques lorsque ces écrivains utilisent la langue du colonisateur ? N’est-il 
pas une preuve de trahison à la culture d’origine? Ce déplacement linguistique a 
toujours suscité un débat intellectuel considérable. Bien entendu, beaucoup 
d’interprétations ont été données, et on peut dire que peut être ce ne sont pas eux 
qui ont choisi cette langue, mais c’est la langue qui les a choisi. Ce qui est 
certain c’est que les auteurs maghrébins sont déchainés entre deux registres 
linguistiques, la langue ancestrale et la langue imposée par le système éducatif et 
par les nouvelles structures des relations de forces.  

Cependant, une problématique devient importante quant à l’utilisation du 
français comme langue d’écriture chez les auteurs du Maghreb. Les représentations 
textuelles des œuvres des maghrébins résultent souvent en contre-effets en ce qui 
concerne la construction de l’identité d’origine. Si ces textes tentent de défaire le 
modèle canonique occidental, vulnérable à la tradition orientaliste classique de la 
représentation de l’Autre, nous croyons que ces auteurs tombent parfois dans le 
piège d’être immergés idéologiquement dans l’approche des écrivains orientalistes 
qui nous offrent une perspective exotique des types et des scènes.  

 
 
 
Bibliographie : 
 

ARNAUD, Jacqueline (1986), La littérature maghrébine de langue française. 1) Origines et 
perspectives. 2) Le cas de Kateb Yacine. (2 vol.). Paris, Publisud. 

CHEVRIER, Jacques (1988), Anthologie africaine d’expression francaise. Volume 1: le roman 
et la nouvelle.- PARIS CEDEX 06, Hatier. 

MDAGHRI Abdellah Aaloui, « le Roman Marocain d’expression Française », 
http://www.limag.refer.org/Textes/Manuref/MarocMdarhri.htm. 

MOUZOUNI, Lahsen (1987), Le roman marocain de langue française, Paris, Publisud.  
ORLANDO, Valerie (1997), “Who’s covering who in the Postmodern 90s? subverting the 

Orientalist image in the contemporary North African francophone text”, in Romance 
Languages Annual VIII. 

SAID, Edward (1980), L’Orientalisme : L’Orient Crée par l’Occident, traduit par Catherine 
Malamoud, Paris, Seuil. 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:28:32 UTC)
BDD-A26051 © 2017 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

