La Francophonie, la Culture et le Colonialisme : Approche
postcolonial a la Littérature Marocaine d’Expression Francaise

Adel FARTAKH
afartakh @hotmail.com
Département Techniques de Management, Laboratoire LAREMO,
Université Hassan II, Ecole Supérieure de Technologie, Casablanca (Maroc)

Lhoussain SIMOUR
simour2 @hotmail.com
Département Techniques de Management, Laboratoire LAREMO,
Université Hassan II, Ecole Supérieure de Technologie, Casablanca (Maroc)

Abstract: The francophone Maghrebine literature is part of a complex historical
juncture, which makes it difficult to define properly. French colonization led many North
African writers to reflect on issues about cultural identity in crisis and on cultural encounters
initiated by the French colonizing processes. This cultural contact, however, gave rise to a
diversity of literary production whereby the cultures of the region oriented, and in times
disoriented, the works of these writers.

This paper attempts to rethink the North African literature, including Morocco,
inscribed within the colonial turn initiated by the French civilizing mission. We propose to
demonstrate, through a multidisciplinary study, the historical context from which this literature
emerged, we also propose to reflect on some aspects and recurring themes in cultural encounters
in the Maghreb, especially the choice of the language of the colonizer by these authors to shed
light on the culture of origins.

Keywords: literature, Maghreb, francophonie, postcolonialism, Morocco, civilizing mission.

Les rapports entre le Maroc et le monde de la francophonie parviennent
de loin dans I’histoire. Si on remonte vers le 16e si¢cle, par exemple, on constate
que les relations Franco-Marocaines se sont intensifiées a travers des échanges
commerciaux et des relations diplomatiques et politiques. Depuis ce temps-la, le

BDD-A26051 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:28:32 UTC)



Adel FARTAKH, Lhoussain SIMOUR - La Francophonie, la Culture et le Colonialisme :
Approche postcolonial a la Littérature Marocaine d’Expression Francaise

Maroc est devenu tres actif dans 1’imaginaire et la littérature francaise comme le
démontre, par exemple, les ceuvres des grands écrivains et des peintres francais.
Par la suite, I’instauration du systéme préfectorale frangais au Maroc a partir des
premieres décennies du 20e siecle, notamment en 1912, va constituer un
tournant décisif dans les relations économiques, politiques et culturelles
Maroco-Francaises. Ce tournant historique a eu sans doute un impact néfaste et
des traces profondes sur la culture et la littérature marocaines et maghrébines, en
général. Avant d’entamer notre sujet, il est particulierement important de mener
une réflexion sur un nombre de points relatifs a la dichotomie de I’imaginaire
entre 1’Orient et I’Occident, telle qu’elle est formulée par Edward Said dans son
ouvrage L’Orientalisme : L’Orient Crée par I’Occident (1978).

Durant la période précoloniale, voir méme coloniale et postcoloniale, des
écrivais francais ont écrit sur le Maroc. L’intérét de ces textes réside dans
I’ensemble des descriptions, des témoignages, et des représentations que ces
écrivais étrangers a la culture marocaine nous livrent sur leurs interactions avec
les Marocains et leur culture. Ces écritures orientalistes nous donnent aussi une
image des préjugées émanant d’une perspective de relations de force dont 1’autre
devient un objet de description et de contemplation. Cette stratégie qui
gouvernait ces textes est ce qu’Edward Said appelle «la localisation
stratégique », une facon de décrire la position de I’auteur d’un texte par rapport
aux matériaux orientaux visés.

En fait, I’identité nord-africaine, ainsi que 1’histoire des pays du Maghreb,
a été minutieusement manipulée par le discours colonial européen depuis I’¢re de
la mission civilisatrice. En fait, de «fausses représentations ont caractérisé
I’image du colonisé dans les archives de I’histoire de I’Ouest » (Valerie Orlando,
1997 : 97). Ces représentations, ainsi que I’ensemble des images, de métaphores
textuelles et de symboles ont été jugées nécessaires pour assurer le maintien et la
promotion des relations binaires entre «le moi » et «1’autre ». Cette division
binaire, de méme, a renforcé la continuité de fantasmes et désirs qui ont été
manipulés pour promouvoir 1’idée de 1’Orient comme un espace de despotisme,
de faiblesse, de soumission et de servitude. D’apres Edward Said,

« on peut décrire et analyser I’orientalisme comme I’institution globale
qui traite de 1’Orient, qui en traite par des déclarations, des prises de position,
des descriptions, un enseignement, une administration, un gouvernement : bref,
I’orientalisme est un style occidental de domination, de restructuration et
d’autorité sur I’Orient... Bien plus, I’orientalisme a une telle position d’autorité
que je crois que personne ne peut écrire, penser, agir en rapport avec 1’Orient
sans tenir compte des limites imposées par 1’orientalisme a la pensée et a
I’action. Bref, a cause de 1’orientalisme, I’Orient n’a jamais été, et n’est pas un
sujet de réflexion ou d’action libre. » (Edward Said, 1980 : 15)

L’idée de la littérature Maghrébine dans son orientation francophone est
un sujet qui a été déja traité et exhaussé par les chercheurs du monde entier.
60

BDD-A26051 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:28:32 UTC)



Adel FARTAKH, Lhoussain SIMOUR - La Francophonie, la Culture et le Colonialisme :
Approche postcolonial a la Littérature Marocaine d’Expression Francaise

Néanmoins, ce sujet reste toujours d’une importance vitale vu la richesse de ses
thémes qui ne cessent pas de susciter I'intérét des lecteurs et des critiques.
L’expérience coloniale au Maroc est aussi un aspect académique qui suscite des
débats d’ordre culturels intéressants. Notre contribution tente de repenser la
littérature maghrébine, notamment marocaine, inscrite dans le tournant colonial
issu de la mission civilisatrice francaise. Nous proposons de démontrer, a travers
une étude multidisciplinaire, le contexte historique dont est issue cette
littérature, et nous proposons aussi de réfléchir sur quelques aspects et thémes
récurrentes dans ce contact de cultures, surtout le choix de la langue du
colonisateur par ces auteurs afin de mettre la lumiere sur la culture d’origine.
Les pionniers de cette littérature au Maroc, a savoir Chraibi, Sefrioui,
Laabi, Khatibi, Khair-Eddine, Tahar Ben Jelloun, et bien entendu d’autres de
renommée nationale et internationale, traitent des themes majeurs qui refletent la
réalité marocaine dans son contact interculturel avec le colonisateur, notamment
la crise d’identité culturelle et nationale, le conflit émanant des contacts entre
civilisations, ’opulence de la religion et la condition de la femme, tout en
présentant aux lecteurs leurs perspective critique envers les sociétés
colonisatrices et colonisées. Abdellah Alaoui Mdaghri affirme que:

« Le romancier, comme tout écrivain marocain d’expression frangaise,
est au moins bilingue: la langue d’écriture lui sert avant tout a exprimer la
pluridimensionalité de son héritage culturel et linguistique. La vision de soi et
du monde qu’il traduit en langue francaise passe par le filtre des langues qu’il a
apprises : vernaculaires (arabe parlé ou berbere) ou véhiculaires (arabe
classique, frangais, espagnol, anglais). Ces deux types de langues sont a
différents degrés, et selon les écrivains, des langues référentiaires servant a
exprimer I’héritage culturel et littéraire, écrit et oral. La pluralité linguistique
n’a pas toujours été vécue dans I’harmonie et la sérénité, vu le statut inégal des
langues au Maroc [2]: le conflit se traduit historiquement par différentes
attitudes de 1’écrivain, et esthétiquement, par diverses stratégies d’écriture. »'

La littérature maghrébine d’expression francaise est une conséquence
directe de I’expérience coloniale au Maroc. Comme son nom l’indique, cette
littérature se compose de mot « Maghreb » et de «langue francgaise » ; deux
poles culturels qui se rencontrent, se collationnent et s’enrichissent 1’un 1’autre
dans une asymétrie de relations. L’expérience coloniale dans les pays du
Maghreb a laissé des cicatrices certes, mais aussi, et avec de degrés variés, des
opportunités d’ouverture sur I’autre, des lieux de mémoire, et des métissages
culturels. La littérature issue de cette expérience de colonisation dans les pays
Maghrébins incorpore souvent un monde imaginaire pluriel dont deux cultures,
deux univers étroits, sont mutuellement reliés par un style d’écriture. Le pays

! Abdellah  Aaloui  Mdaghri, «le Roman Marocain  d’expression  Francaise »,
http://www limag refer.org/Textes/Manuref/MarocMdarhri.htm

61

BDD-A26051 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:28:32 UTC)



Adel FARTAKH, Lhoussain SIMOUR - La Francophonie, la Culture et le Colonialisme :
Approche postcolonial a la Littérature Marocaine d’Expression Francaise

d’origine des écrivains maghrébins reste un lieu de dissémination de traditions et
de coutumes de soi et un espace riche de moments de faiblesses, d’événements,
de désir et de fantasmes.

Du point de vue historique, c’est a partir des années quarante du
vingtieme siécle qu’on a commencé a parler d’une littérature maghrébine
d’expression francaise. A cette époque déja, trois orientations textuelles dans
leur perméabilité littéraires commencerent a se distinguer. Des littératures
enracinées dans les cultures nationales des pays colonisés ayant choisi de rester
fidele a la langue maternelle, tout en échappant a 'influence imposée par la
langue francgaise ; des textes littéraires ayant comme sujet fondamentale le
Maghreb, écrits par des Francais pour le public de la métropole ; et enfin, une
littérature maghrébine d’expression frangaise qui a survécu a 1’Arabisation,
produite par des écrivains d’origine maghrébine appartenant a 1’'un des pays
francophones nord-africains, a savoir le Maroc, la Tunisie, ou 1’Algérie. Au
début, ce genre de littérature a ciblé le public frangais pour I’inciter a voir la
bonne cause des combats pour 1’'indépendance et la libération de ces pays.
Apres, cette méme écriture, dans ces phases ultérieures, visait un public
maghrébin dans une optique d’installer un nouveau dialogue intellectuel,
culturel et interculturel entre les deux espaces de la Méditerranée.

Si on essaye quand méme de déterminer les orientations de ces écrivains
maghrébins d’expression frangaise, on trouve que les fondateurs de cette
littérature ont adopté ce que Khatibi a appelé «une double critique », une
réflexion étroite sur la société d’origine, avec ses aspirations camouflées par une
prise de conscience identitaire tout en évoquant la problématique de
I’appartenance a une double culture. Avec les générations des années soixante-
dix, on constate une écriture violente et engagée avec la deuxieéme vague
d’auteurs maghrébins ; une écriture qui s’est penchée sur les mémes themes
initiés par leurs prédécesseurs tels que Chraibi, Sefrioui dans le contexte
marocain. Cette génération dont figurent Abdelkbir Khatibi, Mohamed Khair-
Eddine, Abdelatif Laabi, Tahar Ben Jelloun, ont tous vécu de pres les dilemmes
de la société marocaine postcoloniale. Cette génération d’auteurs marocains
d’expression frangaise est plus engagée dans la réalité politique et sociale du
pays. Leurs écritures refletent un regard conscient et éveillé sur la complexité
des réalités de la société dans ses relations multiples, complexes et
mouvementées avec 1’Occident, y compris la France et la langue francaise. Cette
génération d’écrivains marocains et maghrébins se focalise sur I’individu et sa
place dans une société multiple et diversifiée.

Avec les vagues d’immigration que connaissent les terres d’accueil, la
France en occurrence pour les maghrébins ou ailleurs, une autre génération
d’écrivains assurera une continuité de la littérature maghrébine d’expression
francaise a partir des centres des métropoles de 1’Occident. Des écrivains
d’origine maghrébine nés ou installés depuis leur enfance en France,
commencent a écrire en langue francaise ; une écriture hybride qui décortique

62

BDD-A26051 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:28:32 UTC)



Adel FARTAKH, Lhoussain SIMOUR - La Francophonie, la Culture et le Colonialisme :
Approche postcolonial a la Littérature Marocaine d’Expression Francaise

les rapports complexes vis a vis de la terre d’accueil, sa culture et sa langue.
Sans oublier, par ailleurs, qu'une littérature féminine d’expression francaise va
voir le jour pour parler des souffrances, des aspirations et des réves des femmes
dans les pays du Maghreb. Fatima Mernissi du Maroc et Assia Djebar de
I’ Algérie, par exemple, sont des pionnieres de cette littérature qui présente des
personnages tourmentés et troublés liberté et les traditions de la société.

La question qui est souvent posée est pourquoi ces €crivains n’écrivent-
ils pas en utilisant la langue maternelle ? Cette question est généralement posée
concernant la littérature maghrébine francophone. Est-ce que les représentations
des pays et des gens, des types et des sceénes, du Maghreb sont fiables et
authentiques lorsque ces écrivains utilisent la langue du colonisateur ? N’est-il
pas une preuve de trahison a la culture d’origine? Ce déplacement linguistique a
toujours suscité un débat intellectuel considérable. Bien entendu, beaucoup
d’interprétations ont été données, et on peut dire que peut €tre ce ne sont pas eux
qui ont choisi cette langue, mais c’est la langue qui les a choisi. Ce qui est
certain c’est que les auteurs maghrébins sont déchainés entre deux registres
linguistiques, la langue ancestrale et la langue imposée par le systeme éducatif et
par les nouvelles structures des relations de forces.

Cependant, une problématique devient importante quant a I’utilisation du
francais comme langue d’écriture chez les auteurs du Maghreb. Les représentations
textuelles des ceuvres des maghrébins résultent souvent en contre-effets en ce qui
concerne la construction de 1’identité d’origine. Si ces textes tentent de défaire le
modele canonique occidental, vulnérable a la tradition orientaliste classique de la
représentation de I’Autre, nous croyons que ces auteurs tombent parfois dans le
piege d’étre immergés idéologiquement dans 1’approche des écrivains orientalistes
qui nous offrent une perspective exotique des types et des scenes.

Bibliographie :

ARNAUD, Jacqueline (1986), La littérature maghrébine de langue francaise. 1) Origines et
perspectives. 2) Le cas de Kateb Yacine. (2 vol.). Paris, Publisud.

CHEVRIER, Jacques (1988), Anthologie africaine d’expression francaise. Volume 1: le roman
et la nouvelle.- PARIS CEDEX 06, Hatier.

MDAGHRI  Abdellah  Aaloui, «le Roman Marocain d’expression Francaise »,
http://www limag refer.org/Textes/Manuref/MarocMdarhri.htm.

MOUZOUNI, Lahsen (1987), Le roman marocain de langue francaise, Paris, Publisud.

ORLANDO, Valerie (1997), “Who’s covering who in the Postmodern 90s? subverting the
Orientalist image in the contemporary North African francophone text”, in Romance
Languages Annual VIII.

SAID, Edward (1980), L’Orientalisme : L’Orient Crée par I’Occident, traduit par Catherine
Malamoud, Paris, Seuil.

63

BDD-A26051 © 2017 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:28:32 UTC)


http://www.tcpdf.org

