Bhilologia LIX

IANUARIE-APRILIE 2017

Octavian GAIVAS

Institutul de Filologie al ASM
(Chisinau)

ORIGINEA OBICEIURILOR DE NUNTA

The origin of wedding customs

Abstract. Wedding, as the decisive step in creating a family and as a ceremonial based
on the nuptial customs, was always studied by historians, anthropologists, ethnographers,
folklorists, musicians, choreographers and other enthusiasts to know its splendor. One thing
1s certain, wedding, with all its customs, i1s remembered by the people, because of the folk
creations’ beauty present in different nuptial traditions. These customs were handed down and
have been preserved thanks to the folk tradition. The wedding’s origin comes from ancient
times, when people, in order to officialize somehow their marriage, had to resort to different
wedding customs, which over the centuries have been enriched structurally and functionally.

Keywords: wedding, custom wedding, engagement ring, bridal veil, marriage, bride,
groom, nuptial agreement, bridal bouquet, wedding cake etc.

De la aparitia civilizatiei primilor oameni pe Pamant si pana in prezent, cele mai
importante etape din viata omului au fost, sunt s1 vor fi nasterea, nunta si inmormantarea.

In legitura cu aceste trei notiuni distincte au aparut si s-au dezvoltat mai multe
obiceiuri de familie. In evolutia lor putem depista diferite momente de inflorire, apogeu
si declin.

Dintre obiceiurile de familie cele de nunta se dovedesc a fi cele mai interesante si
mai importante din viata oamenilor.

Nunta, ca etapa decisiva in crearea unui camin familial si ca ceremonial realizat in
baza obiceiurilor nuptiale, a fost mereu in atentia istoricilor, antropologilor, etnografilor,
folclorigtilor, muzicienilor, coregrafilor si a altor pasionati de a cunoaste splendoarea ei.

Un lucru rdmane cert, nunta, cu toate obiceiurile sale, s-a intiparit in constiinta
poporului, gratie frumusetii creatiilor folclorice prezente in diferite obiceiuri nuptiale.
Aceste obiceruri s-au transmis din generatie in generatie s1 s-au conservat datorita traditiel
populare.

De aceea, ne propunem aici sa elucidam problema originii obicemurilor de nunta
in plan diacronic.

Initial, civilizatia umana s-a aflat intr-o perioada primitiva cand casatoria nu se
formase ca institutie sociala. Oamenii primitivi nu cunosteau inca notiunea de nunta

105

BDD-A26047 © 2017 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:44:35 UTC)



LIX Plailicliogia

2017 IANUARIE-APRILIE

si cu atat mai mult de obicei de nunta. Relatiile dintre barbati si femei erau libere si se
bazau pe instinctul sexual, cdci nu existau niciun fel de restrictii, tabuuri care le-ar fi
impedimentat imperecherea naturala.

Deja, intr-o etapd ulterioard a civilizatiel umane, precum cea gentilica si cea a clase-
lor sociale, nunta incepe sa se instituie ca cel mai important rif de trecere [ 1] si remarcabil
eveniment din viata omului care contribuie la crearea unei familii. Respectiv, au aparut
s diferite obiceiuri legate de ceremonialul nuntii.

Astfel, 1storicii considerd cd ,,prima nunta oficiald s-a infaptuit aproximativ in jurul
anului 4300 1.Hr. in Egiptul antic” [2, p. 8].

Dupa unele surse, cel mai vechi text in care este tratatd problema casatoriei
a aparut la fel in Egiptul antic. Este vorba despre textul ,,Invataturile lui Ptahotep” care
dateazd aproximativ din anul 3000 1.Hr. Textul in cauza a fost scris de catre Ptahotep,
care a fost un intelept egiptean.

Invatiturile lui Ptahotep” au mai mult forma unor sfaturi sau indicatii pentru
elita societatii egiptene cu privire la casatorie, decat forma unor obiceiuri sau creatii fol-
clorice nuptiale propriu-zise.

Astfel, intr-un fragment din acest text suntem martori la urmatoarea afirmatie:

,Dacd tu esti un om din elita societtii, atunci trebuie sa-ti creezi o familie s1 sd-t1
iubesti sotia asa cum se cuvine. Hraneste-o si imbrac-o; acopera-i pielea cu ulei. Fie ca
mmima ei sd se bucure mereu atat timp cat esti viu, caci ea este campul roditor al stapa-
nului sau. Tu nu trebuie s-o contrazici la judecata; n-o provoca la cearta si n-o scoate
din fire. Imparte cu ea ceea ce este si al tiu; aceasta o va pistra pe ea in casa ta pentru
mult timp” [2, p. 16].

Staturile citate se refera la elita societatii egiptene s1 indeamna sotul sd-si stimeze
s1 sa-si iubeasca sotia cu tot sufletul.

Tot in ,,invégéturile lui Ptahotep” apare pentru prima datd notiunea de contract
nuptial care, de regula, prevedea partajarea averii de catre sot si sotie. Acest contract
era incheiat cu scopul ca averea, pe care o acumulau ambii soti, s poata fi partajatd
dupa legile egiptene in caz de divort. Chiar daca se intampla ca sotii divortau, o treime
din averea comuna i revenea sotiel.

Toate contractele nuptiale din Egiptul antic erau aprobate de catre o persoana
responsabild numitd jari, care era vicarul faraonului s1 care avea rol de judecdtor la curtea
imparateasca. Jati urmarea ca 1n contract sa fie stipulate obligatiile sotului cu privire
la intretinerea sotiei s1 sa fie descrisa zestrea sotiel.

Contractul nuptial a patruns ulterior si in celelalte culturi antice, datorita relatiilor
cu civilizatia Egiptului antic.

Astfel, in cultura Greciel antice si cea a Romei antice, contractul nuptial a consti-
tuit o modalitate s1 o conditie fard de care ceremonialul nuptial nu putea fi realizat.

In lumea antica traditia cerea ca orice relatie de casatorie sa fie incheiatd intre
doua persoane de ranguri diferite, femeia fiind consideratd o fiintd inferioara.

106

BDD-A26047 © 2017 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:44:35 UTC)



Bhilologia LIX

IANUARIE-APRILIE 2017

In Grecia antica scopul pentru care se incheiau casitoriile era acela de a regle-
menta problema zestrei. Sotul devenea proprietar al zestrei sotiei in baza unui contract
nuptial incheiat intre el si tatdl sotiei. Tandra care se casatorea la varsta de circa 14 ani
ajungea de sub tutela tatdlui sub aceea a sotului, care era ales de familie.

Astfel, casatoria din perspectiva tinerei nu era decat un schimb de protector al ei.

Daca o femeie casatorita murea, zestrea ei devenea o chestiune problematica. Daca
existau copii, acestia mosteneau zestrea mamei doar daca erau baieti.

Odata cu oficierea ceremoniei casatoriei, tandra renunta definitiv la propria
gospodarie si era adoptata de gospodaria sotului ei. Tutorele tinerei o incredinta sotului in
scopul zamislirii de copii legitimi.

O situatie aparte aparea daca tatal tinerei era decedat. In acest caz, zestrea tinerei si
dreptul la casatorie cu ea trecea la cel mai apropiat membru de familie de gen masculin.
Daca acesta era deja casatorit, el putea divorta si se putea casatori cu tanara. In caz de
refuz, acest drept trecea mai departe la urmitorul membru de familie. In cazul nasterii
unui baiat, acesta mostenea Intreaga avere a bunicului si devenea tutorele mamei sale
odata cu atingerea pubertatii.

Daca familia unei tinere nu avea de unde sa 11 dea o zestre, fiica nu se casatorea, c1
devenea concubina unui tandr pe care il alegea familia. Se mai intdmpla ca tanara sa fie
vanduta sotului ei, fara ca aceasta sa fie intrebata.

Tinerele striine de cetate care nu aveau zestre, puteau deveni amantele barbatilor,
fiind platite pentru serviciile lor, In plus, ele erau adesea educate si puteau participa la
banchetele unde aveau interventii in discutiile de natura filosofica sau politica. Aceste
femei puteau avea relatii de tip monogam cu un singur barbat, dar nu convietuia cu
acesta.

In cultura populari romaneasca contractul nuptial a fost mostenit de la greci si romani
sub forma foii de zestre, care era intocmita in timpul obiceiului prenuptial /ogodna. Foaia
de zestre era Intocmita de catre staroste si in ea se indica zestrea mirelui si a miresei.

In prezent foaia de zestre nu mai figureaza in cadrul obiceiurilor de nunta si
contractul nuptial de candva s-a transformat intr-un pseudocontract. Aceasta inseamna ca
el este incheiat sub forma orala intre parintii mirelui si ai miresei in cadrul logodnei, dar
tara a fi inregistrat in scris.

Un alt obicel nuptial ce isi are originea in civilizatia Egiptului Antic este cel legat
de utilizarea inelelor (verighetelor) in cadrul ceremonialului nuptial.

Initial, inelele egiptenilor erau impletite din plante ce cresteau de-a lungul Nilului.
Inelul este un cerc, 1ar acest simbol semnifica atit pentru egipteni, cdt s1 pentru alte culturi
eternitatea. Asemenea timpului, eternitatea nu avea nici inceput, nici sfarsit. Golul din
centrul verighetelor nu reprezenta un simplu spatiu, ci o poartd ce ducea catre lucruri
cunoscute si necunoscute. Egiptenii antici purtau inelul pe al treilea deget de la mana
stanga dupa ideea potrivit careia vena inelarului duce direct la inima.

Obiceiul acesta a fost preluat si de grecii antici care au cucerit Egiptul, dar si de
romani. Anume romanii au fost primii care au folosit inele nu doar pentru a lega oamenti

107

BDD-A26047 © 2017 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:44:35 UTC)



LIX Plailicliogia

2017 IANUARIE-APRILIE

de clasa lor sociala, ci si de partenerii de casatorie. Astfel, a aparut inelul de logodna,
care era confectionat din bronz, fier, argint, materiale mult mai rezistente decat canepa,
osul, fildesul din care se confectionau inelele la egipteni.

La ceremonia de logodnd logodnicul dadea un inel simplu de fier, familie1
miresei, ca un simbol al angajamentului sau si al capacitatii sale financiare. La Inceput
ceremonia de logodna era mai elaboratd si mai importantd decat nunta propriu-zisa.
Mult mai tarziu, in crestinism, inelul a inceput sa faca parte din ceremonia de nunta
si anume din ceremonia cununiei.

In cartea sa, ,,Cum a inceput”, Paul Berdanier sustine ca ,,purtarea obligatorie
a verighetel vine din superstitii mai vechi, cand un bérbat lega funii in jurul taliei,
a mainilor s1 a gleznelor tubite1, pentru a fi sigur ca spiritul e1 va fi tinut sub controlul
lui” [3].

Insd superstitiile pagane legate de originea inelului roman de logodna, au facut
ca primii crestini s nu adopte folosirea lui. Oficial, in anul 860 d.Hr., Papa Nicolae I
a decretat ca tofi cel care intentioneaza sa se casatoreasca sa poarte inele de logodna.

Dar 1in istoria crestinismului primele inele de logodna au fost inelele cu sigiliu,
folosite ca simbol al demnitatii s1 al autoritatii. Romanii sunt cei dintai care au folosit
inele cu sigiliu ca inele de logodna. Din momentul cand, la ceremonia de logodna, mirele
trebuia sd dea o suma de bani sau un obiect de valoare miresel, s-a ajuns in mod firesc
ca acest obiect sa fie un inel. In acest sens se sustine ideea ca iudeii si crestinii au impru-
mutat acest obicei de la romani si nu invers.

Tot din istoria crestinismului aflam ca cel mai timpuriu inel crestin de logodna
a fost gasit in catacombele Rome1, datind din anul 200 d.Hr. Din aceeasi perioada
s-au pastrat si marturiile lui Tertullian si Clement Alexandrinul despre folosirea de catre
crestini a inelelor de logodna.

In lumina acestor evidente arheologice si literare, se poate afirma ca crestinii
au adoptat inelul de logodna in ultima parte a secolului II d.Hr.

Motivul pentru care crestinii nu s-au opus adoptarii inelului marital este probabil
pentru ¢d nu l-au perceput ca pe un ornament, ¢i ca pe un simbol al angajamentulu1
marital.

Oricare ar fi evolutia inelului de nunta st oricare ar fi superstitiile in legatura cu
el, o idee ramane sigura: el este simbolul legamantului sacru dintre mire si mireasa care
si-au unit destinele prin cdsatorie.

Un alt obicei ce isi are originea in Antichitate este /ogodna. Acest obicel avea
o 1mportantd mai mare decat nunta propriu-zisd, deoarece in cadrul sdu se¢ realiza
angajamentul mirelui si se incheia contractul nuptial.

Logodna a aparut din timpuri foarte vechi, corespunzand unor necesititi adanci
si intotdeauna resimtite. Pentru indeplinirea unui act de importanta precum este casato-
ria, s-a simtit nevoia unet situatii pregatitoare de cunoastere reciprocd in vederea realizarii
lui, cu atat mai mult ca nunta era privita aproape ca indisolubila. Aceasta necesitate

108

BDD-A26047 © 2017 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:44:35 UTC)



Bhilologia LIX

IANUARIE-APRILIE 2017

a facut sd 1a nastere logodna. Logodna crea o legdturd intre viitorii sotl, pe care
ei puteau s-o desfaci destul de usor, daci era cazul. In trecut, oficierea logodnei repre-
zenta o etapa obligatorie in viata tinerilor, in care ei se apropiau $i S€ cunosteau reciproc.

Desi cu timpul casatoria nu a mai pastrat aceeasi importanta, totusi nevoia unei
perioade de acomodare si de cunoastere reciprocad, o adevarata anticipare spirituald
a casatoriel a continuat sa se resimta si logodna a fost foarte mult practicata.

Logodna are un scop nobil spune Sfantul Augustin, caci ,,ea stimuleaza iubirea
intre viitorii soti intarind cdsatoria lor” [4].

Promisiunea de casatorie sau logodna, existd din cele mai vechi timpuri luand
nastere probabil odata cu institutia casatoriei. Marturii despre existenta ei gasim la ve-
chii evrei.

Astfel in Vechiul Testament, capitolul Facerea, se relateaza despre logodna
Rabhilei, fiica lui Laban, cu lacob si despre logodna lui Isac cu Rebeca.

Mitologia greco-romana povesteste c¢a Zeus, intalnind-o pe Inona pe muntele
Cochix, urzeste un viclesug si o seduce promitandu-1 ci o va lua in casitorie. Inainte de
incheierea logodnei, se consultau auspiciile daca sunt favorabile sau nu viitoarei cdsato-
rii. Daca acestea erau favorabile, urmau o serie de ceremonii religioase. La incheierea
logodnet era obicerul ca pe langa cadourile ce s1 le faceau reciproc logodnicii, logodnicul
trebuia sa-1 mai dea ei un inel (numit — anulus, sponsalitus, pronubus sau gemalis). Legea
nu obliga sa existe logodna Inainte de casatorie, Insa ea avea loc in marea majoritate
a cazurilor. Ea era conceputa ca o promisiune de casatorie.

Dupa Rudolf von Thering, logodna avea efecte numai religioase si nu civile. Dest
teoria sustinuta de Ihering pare foarte logica, ea a fost aspru combatuta de Ambrois Colin,
care spune c¢a ,,0 cercetare mai de aproape a chestiunii nu ne duce la concluzia asta” [4].

Din aluziile ce le gésim la vechii autori rezultad ca logodna avea efecte civile.
Logodna era consideratd ca o obligatie, cireia 1 se putea atasa o clauzd penala, care
pe urma nu a mai fost admisa in dreptul clasic roman. Varsta pentru incheierea logodnei,
in dreptul roman, nu conta. Ea putea fi incheiata la orice varsta, ca de exemplu: logodna
dintre Tiberiu s1 Vipsannia, fiica lu1 Agripa s1 a Pomponiei, a fost incheiata la un an,
de catre parintii lor. Acestea erau exceptii, insd marea majoritate se logodeau cu un an
sau doi inainte de casatorie, iar in caz de boala se putea ajunge pana la trei-patru ani.

Logodna se putea desface din motive cum ar fi turpitudinea, prodigalitatea,
imoralitatea uncia din pirti si impotenta barbatului. Insa desfacerea logodnei fard
motiv just avea drept consecinta pierderea darurilor.

Biserica crestina, inca din primele secole ale existentei el si pana la conciliul
de la Trient (1563), ba chiar s1 dupd acela in Résarit, a dat o mare importanta logodner.
Prin binecuvantarea ei biserica a voit sa-i dea logodnei o insemnatate obligatorie morala
egald cu aceea a casitoriei. Imparatul Alexic Comnenul din Bula in 1084 prevedea
cd ,logodna trebuie si se efectueze cu cantari de rugdciune sfanta si cu ceremonialurile
obisnuite la ea (oferirea darurilor, sarutarea frateasca, mai tarziu doar schimbarea
inelelor)” [4].

109

BDD-A26047 © 2017 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:44:35 UTC)



LIX Plailicliogia

2017 IANUARIE-APRILIE

Puternica influentd a bisericii a facut ca binecuvantarea preotulut sa fie o conditie
de validitate a logodnei, caci se spuneca: ,,Adevarate logodne sunt numai acelea ce se in-
cheie la varsta aratatd in legea imparatului Leon si se intaresc dupa randuiala bisericii
cuvenite” [4].

Putin mai tarziu, in dreptul canonic bizantin logodna ajunge la o importanta
egald aproape cu aceea a casatoriei, cand Th. Valsamov, intr-un comentariu al sau
la canonul 98 al sinodului Trulan i1 numeste pe logodnici soti (sublinierea noastra O.G.).

De asemenea, acel logodnic care va desface logodna sau i1 va muri logodnica,
nu i va fi tertat a se logodi cu alta, daca va vol sa se preoteasca, caci se considerd
aceasta ca a doua casatorie. De aceea s-a ajuns ca Biserica sa dea binecuvantare doar
cand fetele au 12 ant si baietit 14 ani. Aceastd limitd de varsta pentru logodnici a fost
stabilita de catre biserica de la inceputul aparitiei crestinismului. Putin mai tarziu, cand
obiceiul logodnei a patruns in majoritatea culturilor lumii, limitele de varsta au inceput
sa se modifice treptat. Pentru fete limita de varsta varia intre 16-20 ani, iar pentru baieti
varia intre 18-30 ani.

Logodna se putea face oral sau printr-un inscris, in orice caz in fata martorilor.
In cele mai dese cazuri in cadrul logodnei erau incheiate contractele nuptiale despre
care am relatat anterior.

O nuanta cu privire la logodna ce s-a pastrat din timpul imparatulur Constantin
din Apus tine de faptul cd logodnicii erau obligati ca in 2 ani sd incheie casatoria, daca
erau din aceeasi localitate, 1ar daca erau din localitati diferite e1 trebuia s-o incheie
in 3 ani. lar de interveneau intre logodnici raporturi sexuale, logodna se transforma
in casatorie, fara sa fie necesar a manifesta niciun fel de consimtamant si fara ca vreo
piedica sa apara in realizarea ceremonialului nuptial.

Prin urmare, logodna a devenit o institutie morala, avand drept scop o casdtorie
durabila si inlaturarea divorturilor care a ajuns o moda profund daunatoare casatoriei si
familiet, institutii de baza a intregii ordini s1 asezari sociale. Ca logodna sa fie o nstitutie
morala s1 folositoare societatil trebuie respectate caracterele el si urmarit numai scopul
pentru care trebuie sa se incheie. Incheierea logodnei pentru alte scopuri dect casatoria
face din ea o institutie imorala si profund daunatoare societatii.

Alt obicet ce provine din Antichitate este cel de a purta vesminte albe la nuntd.
In Roma anticd albul era considerat culoarea bucuriei, mai tirziu, in Evul Mediu
a simbolizat puritatea. In vremurile strivechi blestemele si farmecele erau luate
in serios. Din acest motiv, prietenii si membrii familiel miresei si mirelui se imbracau
la fel ca mirii in ideea de a deruta spiritele malefice si de a deturna farmecele. Dupa
nunta, mireasa aducea hainele purtate de membrii familiei in casa mirelui. Obiceiul
a evoluat in timp si astazi in societatea americana domnisoarele de onoare si cavalerii
poarta haine de aceeasi culoare si care de multe ori sunt croite la fel.

Alt obicei se refera la voalul sau valul miresei. Multi considera acest obicei
un simbol al dominatiei masculine. De fapt, obiceiul isi are originea in Grecia antica,

110

BDD-A26047 © 2017 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:44:35 UTC)



Bhilologia LIX

IANUARIE-APRILIE 2017

mai precis in Sparta. Datorita sistemului educational prin care barbatii erau antrenati
din copilarie in spirit militar, se crea o relatie nefireasca intre cupluri de barbati, bazate
pe o camaraderie a cdror sensuri ne scapa astizi. Femeile nu reprezentau interes
pentru barbatii spartani, obisnuiti cu compania masculind. Totusi societatea spartana
trebuia sa asigure noile generatii de luptatori si pentru a face femeile ,atractive” pentru
razboinici, acestea erau tunse baieteste, sau chiar rase pe cap $i apol erau acoperite
cu un val. Mai tarziu, in socictatea romand si in Evul Mediu, ridicarea valului era
dreptul exclusiv al mirelui si un semn al autoritatii barbatului asupra femeii. Alte surse
sustin ca obiceiul dateazd din timpul in care erau la moda nuntile ,aranjate”. Fata
miresei era acoperitd pana cand mirele o insotea la ceremonie si pana cand ar fi fost
prea tarziu sa se razgandeasca, in cazul in care nu 1-ar fi placut chipul e1.

Urmatorul obicei se refera la drumul la altar aldturi de tatd.

Obicerul is1 are radacinile in timpurile in care nuntile erau aranjate, iar mireasa
era considerata proprictate. Traditia provine dintr-un obicei barbar, din timpurile in care
fetele nu insemnau altceva pentru tatii lor decat bani. De altfel, multe dintre neinte-
legerile intre sexe din societatea actuald isi au radacina si in faptul ca, odata, tatii isi
foloseau fetele pentru a plati o datorie catre un proprietar de pdmanturi. Acest obicei era
interpretat ca simbol al sacrificiului si al intelegerii financiare oferite intre triburi si ca
un mijloc de accedere la o clasd sociald mai inaltd. Mai tarziu, obiceiul s-a pastrat
ca simbol al binecuvantarii din partea tatalui.

Urmatorul obicei se referd la utilizarea buchetului miresei in cadrul nuntii.

In vremuri stravechi aproape orice putea fi considerat ca fiind prevestitor de rele.
Pentru a se proteja impotriva raului, miresele foloseau plante, cunoscute pentru protectia
pe care o puteau asigura impotriva relelor. Plantele, anumite soiuri de ierburi ocrotitoare
erau prinse pe Imbracamintea miresei, din cap pand la picioare, ficind-o sa arate mai
mult ca o salatd asortata umblatoare. Mai tarziu, plantele au inceput sa fie inlocuite
cu flori, doar din simt estetic. Cu timpul florile de pe haine au evoluat in buchetul miresei,
pe care il cunoastem astazi.

Urmatorul obicel se referd la cultul pdinii in cadrul ceremonialului nuptial,
care a contribuit la aparitia colacilor i, mai tarziu, a tortului mirilor in cadrul obiceiurilor
de nunta.

Romanii aveau obiceiul, la sfarsitul ceremoniei de casatorie, de a rupe o paine
deasupra capului miresei. Exista credinta cd numdrul fardmiturilor ar fi putut sa mdice
catl copii va avea noul cuplu. Invitatii culegeau aceste faramituri si le pastrau ca fiind
aducatoare de noroc. Pentru nunti mai mari, ca invitatii s nu plece cu mana goala,
se faceau paini din ce in ce mai mari. Cu timpul, datorita tendintei spre rafinament,
painea a fost inlocuita cu prajituri si mai tarziu cu tortul pe care-1 cunoastem si astazi.

Conform altor surse, istoria tortului de nuntda incepe, probabil, cu cea mai
importantd ceremonie din lumea anticd in perioada lui Alexandru cel Mare. Rege
macedonean si monarh oriental, Alexandru s-a straduit sa imbine traditiile grecesti

111

BDD-A26047 © 2017 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:44:35 UTC)



LIX Plailicliogia

2017 IANUARIE-APRILIE

cu cele orientale, institutiile politice ale Greciel cu cele ale Imperiului Persan. Eveni-
mentul care a simbolizat in cel mai inalt grad fuziunea intre Occident si Orient a fost
marea ceremonie de nuntd, organizati la Babilon, in timpul careia peste 10000 de soldati
si generalt macedonent si grect s-au casatorit cu femei din Orient. Asa-zisul tort de nunta
era asemanator painii, fiind pregatit pentru soldati din orz, secara sau grau. Acest
surogat de tort avea in jur de 60 de grame si arata precum o franzeluta plata. Cu ocazia
evenimentului, aceastd paine speciald era transformatd folosindu-se ingrediente speciale,
cum ar fi migdale, nucd, fructe uscate, miere. Painea era apoi taiatd in doud si se umplea
cu o crema amestecata din anason, branza de oaie, miere. Era ornata cu petale de trandafir
inmuiate in miere.

Torturile etajate provin din Anglia medievald, unde obicerul cerea ca invitatii
sa aduca torturile. Acestea erau puse unul peste altul, tanara pereche trebuind sa se
sarute deasupra acestui morman de torturi. Cofetarilor acelei perioade le-a venit ideea
de a invalui acest munte de torturi intr-o glazura pe baza de zahar, astfel nascandu-se
primele torturi pe care azi deja le consideram clasice.

In Evul Mediu torturile albe simbolizau nu doar inocenta miresei, ci si statutul
familiei sale de provenienta. Cu cat glazura tortului era mai alba, mai curata, cu atat
familia miresei era de rang mai inalt. In perioada victoriana traditia spunea ci daci
o tandra domnigoara isi punea sub pernd o felie dintr-un tort de nunta inainte de culcare
urma sa is1 viseze viitorul sot.

Pana in anul 1930, taierea si impartirea feliilor de tort intre invitati era prima
indatorire a tinerei sotii. Dar odata cu cresterea dimensiunii torturilor, ar fi fost o sarcina
mult prea solicitantd pentru mireasd sa se ocupe ca toti invitatii sd primeasca felii egal
s1 frumos taiate, astfel a fost randul celorlalte organizatoare sd se ocupe de aceasta parte.

Taierea tortului a devenit deci o formula mai degraba simbolica, tanara sotie
taind doar prima felie cu ajutorul sotului ei. Tanara trebuie sa tind cutitul in mana
dreaptd, sotul ei 11 cuprinde mana cu mana sa dreapta: sotia pune mana sa stanga peste

al sotului si astfel ceil doi impart aceasta primd indatorire casnicd. Din aceasta prima
felie mananca mai intai sotia, oferindu-1 urmatoarea muscatura sotului ei.

Dupa o astfel de sinteza a originii obiceiurilor de nuntd, putem afirma cu
certitudine cd ele au avut s1 au o importantd enorma in realizarea ceremonialului nuptial,
care contribuie la formarea celut mai durabil nucleu al societatii precum este familia.

Referinte bibliografice

1. Arnold Van Gennep. Riturile de trecere. lasi: Polirom, 1996, 200 p.

2. Usux O. Hemopus Ceaoed. Mocksa: Teket, 2009, 317 ¢.

3. Bacchiocchi Samuele. O privire asupra verighetei. http://www.adevarulprezent.
com/wp-content/uploads/2009/03/0_privire asupra_ verighetei.pdf (vizitat 16.01.2013).

4. Logodna si religia ortodoxd. http://ru.scribd.com/doc/49161511/ Logodna-%C5%9
Fi-religia-ortodx%C4%383 (vizitat 15.03.2013).

112

BDD-A26047 © 2017 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:44:35 UTC)


http://www.tcpdf.org

