
revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  5–6,  2008

46

DORINA KHALIL-BUTUCIOC

Institutul Patrimoniului Cultural
(Chişinău)

TEHNICI  DE  IMPERSONALIZARE
A  PERSONAJULUI  ÎN  DRAMATURGIA
BASARABEANĂ  CONTEMPORANĂ

Personajele dramaturgiei contemporane, în tranzienţa lor, re-trăiesc şocul accelerării 
exponenţiale a ritmului vieţii, al modificării decorurilor şi cunoştinţelor, al adaptării la 
mediul de viaţă într-o eră postindustrială. Postmodernul ştie, după M. Foucault, că omul 
e o convenţie şi astfel frecventează zilnic un „supermarket” cultural şi social. De aici îşi 
„cumpără” identităţile, aici îşi fabrică un „eu” pe care, în lipsa unui adevăr fundamental 
care să-l ghideze, îl machiază şi maschează după gusturile sale, la rândul lor influenţate de 
tendinţele modei. Această „ultimă generaţie (reală şi teatrală) a unei civilizaţii vechi şi prima 
generaţie a uneia noi”[1, p. 47-48] este modelată dintr-un material pliabil, schimbându-şi 
„feţele şi măştile” în funcţie de circumstanţe. În consecinţă, oamenii postmoderni sunt 
angoasaţi de dezorientarea unei lumi aparent (şi, uneori, programatic) instabile, haotice, 
alienate… Astfel, personalitatea protagoniştilor dramaturgiei postmoderniste este la fel de 
ubicuă, di(con)fuză şi di-formată. Or, după cum se ştie, personajele operei literare au fost 
supuse unui profund proces de deconstrucţie, atât în farsa tragică, noul roman francez, 
literatura textualistă, cât şi în dramaturgia postmodernistă. E. Ionescu este acel care dă 
măsura dezumanizării individului: „Smith-ii şi Martin-ii nu mai ştiu să vorbească, fiindcă 
nu mai ştiu să gândească, ei nu mai ştiu să gândească, fiindcă nu mai ştiu să se emoţioneze, 
nu mai au pasiuni, ei nu mai ştiu să fie…” [2, p. 187]. Protagonistul teatrului absurdului 
devine un om universal, care nu este determinat de loc sau de timp, neavând nici sex, nici 
patrie, cum specifica Miguel de Unamuno în Sentimentul tragic al vieţii. Emil, din piesa 
lui N. Negru Realitatea violetă, (auto)defineşte statutul personajului din dramaturgia 
contemporană postmodernistă lăsat testament de la cel din teatrul absurdului: „Suntem 
nişte neputincioşi, nişte rataţi, nişte… zăpăciţi, nişte… inconştienţi!… Dacă e şi poporul 
ca noi, apoi consideră că nu avem nici un viitor!” [3, p. 9].

Formula rimbauldiană je est un autre re-trăieşte în farsa tragică experienţa 
imposibilităţii menţinerii identităţii eu-lui, iar în dramaturgia postmodernistă re-
simte consecinţele divorţului dintre om şi personalitatea acestuia. Susţinând dialogul 
postmodernist cu trecutul cultural, dramaturgii basarabeni contemporani re-scriu, 
re-asamblează şi re-inventează mai multe tehnici de re-punere sub semnul interogaţiei 
a identităţii personajului şi de potenţare a impersonalizării eroului.

Ca şi în teatrul absurdului, „eul de gradul zero” este de-gradat prin surprinderea 
unor personaje aflate pe marginea unui abis fiziologic, psihologic şi social. Aceste 
stări sunt supuse unui catabolism continuu, dar nu total, ca în tragi-comedie. În 
secolul nostru, decompoziţia biologică şi psihică proiectează un fel de dans macabru 
medieval, un triumf perpetuu, dar niciodată final, al morţii. Accentul nu mai cade 
doar pe relevarea complexităţii sufleteşti a personajelor, ci şi pe „trăirea” intensă a 
unor experienţe patetice, aflate la limita nebuniei şi morţii. Astfel, în farsa tragică 
a Irinei Nechit Doamna din Satul-florilor-ce-mor, protagonista Camelia, care caută 
floarea cu rădăcina înflorită, e „sărită de pe fix” [4] şi dominată de ideea sinuciderii, 

LITERATURĂ CONTEMPORANĂ

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:59 UTC)
BDD-A26006 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  5–6,  2008

47

un alt personaj, Marius, suferă de cleptomanie. În „a treia copie” din volumul Salvaţi 
Bostonul [5, p. 27], D. Crudu îşi p(l)asează personajele Un orb, O oarbă „pe culmile 
disperării” fiziologice. În piesa Realitatea violetă N. Negru îl de-gradează fiziologic 
pe personajul Degeratu, sugerând, de fapt, precaritatea lui psihologică, şi ironizează 
starea mintală a eroinei Timida, făcând aluzie la aspectul ei fizic. M. V. Ciobanu îşi 
trimite personajele în Staţia terminus a unor aspecte psihologice: „Realistul”, „Idiotul” 
[6]. Starea de „de-gradare” este potenţată şi prin onomastica protagoniştilor în piesa 
lui C. Cheianu Luna la Monkberry: Svetlanei Crâlova i se vor tăia aripile unui viitor 
strălucitor; Silviei Roşu i se va păta numele prin cromatismul tipic celei mai vechi 
profesii din lume; actorului – turnătorului K.G.B.-ist Serafim Bobu i se va propune 
sau „căderea” măreaţă a îngerului în Infern, sau „rostogolirea” măruntă a bobului 
în pământ, care poate totuşi să mai „încolţească”. Prin prenume şi prin nume, poetul 
Vlad Sergentu ironizează tipul combatantului veşnic, care luptă însă nu cu ţeapa, ci 
cu peniţa, nu cu arma, ci cu… răzmeriţa şi cu paharul. Intrat în apa „revoluţiei” din 
1989, el face doar valuri şi unde paralele în jurul său, fiind incapabil de a se simţi în 
ea „ca în apele sale” şi de a ieşi „uscat din apă” ca alţii. Dusia Capbătut alias Felicia 
Capmoale sugerează prin nume temeritatea omului modern de a-şi „da capul la 
bătaie” şi maleabilitatea celui postmodern până în „moalele capului”. Ea cumulează 
iniţial funcţiile de şefă, vânzătoare, chelner şi „om de cafenea total”, exemplificând 
capacitatea individului contemporan de a fi totul sau nimic, pierzându-le în final pe 
toate. Ca şi toate celelalte personaje, acesta este un „Homo ludens, fiinţa care poate 
deveni tranzitoriu egală cu orice rol şi-ar asuma, este produsul unor «mecanisme» 
sociale care permit «pieselor» alcătuitoare un «joc» maxim” [7, p. 18]. În drama lui 
N. Negru Revine Marea Sarmaţiană şi ne întoarcem în Carpaţi [8] numele personajelor 
sunt simbolice şi sugestive: Julieta Mămăligă – comica şi tragica discordanţă dintre 
un prenume de origine străină şi un nume al specificului naţional, Ana – omniprezenta 
prietenă „rusoaică” sau / şi vecina-sora Transnistria aliată cu cazacul Portarul – 
simbolul veşnicului soldat cuceritor, Girafa – omul conducerii cu conştiinţa (de)dublată 
şi refulată, cu faţa ascunsă sub masca falsă a protecţiei şi generozităţii şi cu capul în 
norii ideologiei comuniste, Grădinarul – imaginea re-generării şi re-naşterii.

Pierderea identităţii implică şi pune în mişcare mecanismul dez-umanizării, descris 
gradual de către C. Cheianu în piesa In container [9]. Acest proces începe prin adaptarea 
numelor româneşti ale celor trei „turişti” la cele lituaniene, se complică pe măsura 
contaminării personajelor de cleptomanie, care se jefuiesc reciproc, şi se explică prin 
revenirea la stadiul iniţial al umanităţii, eroii imitând vociferările maimuţei. Chiar dacă re-
încep şi ei re-facerea circulară a aceluiaşi traiect între viaţă şi moarte, nu toţi protagoniştii 
postmoderni se lasă dezumanizaţi, stăpâniţi de un „Păpuşar”. Actanţii acţiunii din piesa 
lui Nicolae Negru Realitatea violetă resping condiţia de marionetă şi instrumentalizarea 
mecanică. Ei îşi instruiesc regizorii, îşi corectează autorii piesei, cochetează cu spectatorii 
etc. Autorul (îi) dă frâu liber imaginaţiei Studentului, accentuând denegaţia piesei: „Ieşim 
din realitatea textului şi intrăm în altă realitate, pe care s-o gândim noi, personajele! …
Să facem noi înşine piesa noastră!” [3, p. 30]. Căci spiritualul postmodern şi-a mobilizat 
energiile deconstrucţioniste şi asupra subiectivităţii auctoriale, diminuând rolul demiurgic 
al autorului în diegeza textului. Călcând în sens invers pe urmele celor „6 personaje în 
căutarea unui Autor” ale lui L. Pirandello, protagoniştii acestei piese merg în „căutarea 
exilării Autorului”, descuind uşile unor perspective postmoderniste dramaturgiei lui N. 
Negru. Totuşi personajul Studentul, prezenţa tineretului studios, „cinic” [3, p. 8, 11] şi 
„impertinent” [3, p. 11], dar cu replici catalizatoare şi sugestive în această lucrare, are 
îndoieli existenţiale, întrebându-se ipotetic: „Înseamnă că suntem programaţi de cineva?” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:59 UTC)
BDD-A26006 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  5–6,  2008

48

[3, p. 21]. Se pare că presupoziţiile lui se confirmă, căci „…omul pare expus să devină, în 
mod iminent, un lamentabil robot, cu iniţiativă şi conştiinţă programată, neluat în seamă, 
existând izolat, insular, într-o lume anorganică, mineralizată, sterilă, o «termită electronică» 
ale cărei instincte sunt ele însele dirijate de computer” [10, p. 38].

Comportamentul indivizilor fără individualitate se de-rulează ca pe o linie de funcţi-
onare mecanică. Personajele sunt incorporate în(tr-o) serie de automatisme, asemănându-se 
cu nişte marionete fără viaţă sau cu „o lume de roboţi singuratici…” [11, p. 110]. Mecani-
zarea gesturilor personajelor este accentuată în teatrul absurdului, unde acestea vorbesc, 
zâmbesc, gândesc, acţionează, coabitează, mor etc. într-un mod prin excelenţă mecanic. În 
dramaturgia postmodernistă însă eroii parcurg mecanic doar traseul metafizic, nu şi pe cel 
schiţat de către autor. Iosif, din piesa lui Val Butnaru Iosif şi amanta sa, suferă pentru o vină 
străină din convingerea că este chemat să ispăşească păcatele celorlalţi, fiindcă / chiar dacă 
şi-a „spus că trebuie să fie mai presus decât acest destin…” [12].

Identitatea confuză şi opacă se validează şi prin stereo-t-(h)ipi-zarea personajelor. 
Dramaturgii basarabeni contemporani investesc personajul cu o personalitate stereotipă expri-
mată prin nume generice: Tata în Iosif şi amanta sa de Val Butnaru; Fata în Luministul [13, 
p. 280] de C. Cheianu; „Mama”, „Domnişoara S.” în Staţia terminus de Mircea V. Ciobanu; 
Domnişoara grizonată în „a doua copie” O chemare la Roma din volumul Salvaţi Bostonul 
de D. Crudu. Privarea personajului de dreptul la un nume se realizează şi prin apartenenţa 
acestuia la o categorie socială: Grădinarul, Portarul, Crainicul, Reporterul şi Studentul, Două 
sanitare din piesele lui N. Negru Revine Marea Sarmaţiană şi ne întoarcem în Carpaţi şi 
Realitatea violetă; Ghida, Preotul, „Procurorul”, Gardianul I, II în lucrările dramatice ale 
lui C. Cheianu Luministul şi Achitarea lui Salieri [14]; Primul poliţist, Al doilea poliţist, 
Chelnerul, Primarul, Femeia de serviciu, Administratorul, Agentul de publicitate, Poliţistul, 
Chelnerul, Ziaristul, Femeia de serviciu, Portarul, Secretara, Şeful blocului, Impresarul, 
Fotograful în Crima sângeroasă din staţiunea violetelor [15]  şi în „copiile” din volumul 
Salvaţi Bostonul de D. Crudu; Sufleorul în Cvartet pentru o voce şi toate cuvintele [16] de 
M. Şleahtiţchi şi N. Leahu; Ajutorul de maşinist, „Funcţionarul”, „Controlorul”, Preotul, 
„Medicul”, Redactorul, Secretarul de redacţie, Doi autori postmoderni în Staţia terminus 
de M. V. Ciobanu.

Alţi dramaturgi mai radicali recurg la „spălarea – ştergerea” identităţii, luând în-
tre ghilimele numele personajelor, la rândul lor – ubicue. În piesa Achitarea lui Salieri C. 
Cheianu experimentează anume această tehnică: „Procurorul”, „Beethoven”, „Lorenzo da 
Ponte”, „Franz Shubert”, „Iosif II”, „Constance Nissen”, „Martorul X”, „Aloizia Lange”, 
„Caterina Cavalieri”, „Sophie Heibl”. El intenţionează a ne face să suspectăm caracterul 
real al acestor personaje şi să ne întrebăm dacă sunt doar nişte proiecţii ale imaginaţiei de 
nebun a lui Salieri sau doar nişte pacienţi ai ospiciului, dacă sunt nişte remarcabile gene-
ralizări sau purtătoare ale unei idei filozofice.

D. Crudu menţine igiena identităţii personajelor sale şi nu le „ îneacă” între ghilimele. 
M. V. Ciobanu însă are o simpatie deosebită faţă de ghilimele, excelând exagerat în acest 
procedeu: „Realistul”, „Studentul”, „Funcţionarul”, „Idiotul”, „Medicul”, „Controlorul”, 
„Domnişoara S.”, „Copilul”, „Mama”, „Nordistul”, „Sudistul”, „Medicul” etc. Autorul 
ne demonstrează cum / că eul personajului e susceptibil impersonalizării infinite. Or, în 
distribuţie, numele eroilor Bancagiul şi Iozef Klapka nu sunt luate între ghilimele, dar în 
piesă apar şi / sau nu sechestrate între ghilimele, îmbrăcându-şi personalităţi de conjunctură. 
Personajul Medicul în unele fragmente îşi ascunde o identitate străină după ghilimele, iar 
în cele fără ghilimele îşi de-mască statutul veritabil.

În „Fragmentul 19a” al piesei sale, Mircea V. Ciobanu îi include pe cei doi „post-
moderni” în şirul numerelor naturale, care sugerează, poate, şi categoria gramaticală a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:59 UTC)
BDD-A26006 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  5–6,  2008

49

persoanei: I şi II. Astfel, (de)ne(i)g(r)area dublă a personajelor este realizată prin secun-
darea numelor eroilor de numerale şi adjective relative. Această tehnică este pre(a)luată 
din piesa ionesciană Improvizaţie la Alma sau Cameleonul păstorului, unde apar perso-
najele Bartholomeus I, Bartholomeus II şi Bartholomeus III. C. Cheianu uzitează de acest 
procedeu, numindu-şi personajele Groparul 1, Groparul 2, în piesa Luministul; Gardianul 
I, Gardianul II, P1, P2, Întâiul, Al doilea, Iosif II în Achitarea lui Salieri şi în Cel – care 
– aduce –- răzbunarea. N. Negru în piesa Realitatea violetă îşi dublează personajul cu 
acelaşi patronimic prin Nichifor II, iar în Revine Marea Sarmaţiană şi ne întoarcem în 
Carpaţi – pe Iosif I cu Iosif II. D. Crudu le oferă personajelor posibilitatea de a se clasa 
într-un top, însă le privează de prenume şi le include în categoria numeralelor ordinale: 
Primul prieten al preşedintelui, Al doilea prieten al preşedintelui, Primul chelner, Al doilea 
chelner, Al treilea chefliu, în „fracturile” din volumul Salvaţi Bostonul, şi Primul poliţist, 
Al doilea poliţist – în Crima sângeroasă din staţiunea violetelor. Piesa Staţia terminus de 
M. V. Ciobanu nu face excepţie de la regulă: Englezul I, Cetăţeanul I, Cetăţeanul II, Insul 
I şi Primul jucător de cărţi, Al doilea jucător de cărţi, personajele fiind „ spălate şi şterse” 
de personalitate. M. Şleahtiţchi şi N. Leahu în Cvartet pentru o voce şi toate cuvintele îi 
impersonalizează chiar şi pe lectori, enumerându-i: Cititorul 1, Cititorul 2. Secundate de 
numerale, prenumele personajelor îşi îndeplinesc totuşi funcţia nominală.

Unii autori însă îşi de-nominalizează eroii, declinându-i în categoria pronumelui 
personal, persoana a III-ea, singular, masculin / feminin (El, Ea). Atât Irina Nechit, în farsa 
tragică Doamna din Satul-florilor-ce-mor, cât şi Mircea V. Ciobanu, în Staţia terminus, 
nu includ aceste personaje în lista distribuţiei de la începutul piesei, sugerând ideea că 
El / Ea pot fi dublurile oricărui protagonist masculin / feminin. Dialogul acestor cupluri 
de(re)scriu intrarea omului postmodern într-o nouă fază, locală, a crizei personajului şi 
a limbajului, absolut diferită de cea universală din teatrul absurdului. M. V. Ciobanu îşi 
lipseşte personajele atât de un nume, cât şi de o identitate clară, re-introducând pronumele 
relativ compus „cineva”. Volumul Salvaţi Bostonul re-aminteşte înlocuirea şi secundarea 
numelui personajului prin adjectivele relative: Un alt tânăr, o altă domnişoară grizonată 
etc. Alţi dramaturgi apelează totuşi la nominalizarea protagoniştilor, printre care unii joacă 
şi rolul de Dramatis personae, numele lor figurând în denumirea piesei şi fiind exprimate 
prin substantive simple: Maimuţa, Ametist în piesele Irinei Nechit; Luministul, investit cu o 
funcţie simbolică demiurgică şi ironică ideologică de către C. Cheianu, sau prin substantive 
compuse: Doamna din Satul-florilor-ce-mor a Irinei Nechit şi Cel-care-aduce-răzbunarea 
al lui C. Cheianu.

D. Crudu însă, optând pentru un teatru fracturist, fracturează parţial şi prenumele 
personajelor Istan şi Olda, re-interpretând tragi-comic „trista poveste” a lui Tristan şi a 
Izoldei în piesa Crima sângeroasă din staţiunea violetelor. Mircea V. Ciobanu în „Frag-
mentul 19a” pre(a)scurtează total numele eroilor R(edactorul) în R. şi S(ecretarul de) 
R(edacţie) în S. R., accentuând statutul lor lipsit de importanţă şi specificul sincopat şi 
pestriţ al presei actuale.

Pentru a ironiza starea confuză a personalităţii, în piesa Luministul, C. Cheianu (de)
dublează numele eroilor: Iens Iensen, Sven Svensen. În eseul dramatic Staţia terminus 
Mircea V. Ciobanu recurge la combinarea consonantă a numelui personajului Iozef 
Klapka. 

N. Negru apelează la dedublarea eroilor principali în piesa Revine Marea 
Sarmaţiană… . Astfel, Julieta (patria) îl iubeşte inconştient pe Iosif I (românul) şi învaţă 
a-l iubi pe Iosif II (basarabeanul), numele lor fiind „o coincidenţă, ca toate coincidenţele… 
Poate că destinul vrea să spună că e totuna…” [8, p. 428]. Primul o priveşte cu ironie şi 
condescendenţă, al doilea cu veneraţie şi dăruire, şi unul, şi „celălalt” [8, p. 428] fiind nişte 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:59 UTC)
BDD-A26006 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  5–6,  2008

50

alter ego -uri [8, p. 502] ale ei. În Realitatea violetă, N. Negru inventează un joc textualist 
printr-o dublă enunţare la pătrat, fiecare participant al acţiunii teatrale având statut logic 
atât singular în piesa dramaturgului, cât şi dublat în piesa din această piesă.

Următoarea treaptă în asumarea deschisă şi explicită a caracterului convenţional al 
identităţii este „scindarea eului” care descinde în simboluri (faună, floră, instrumente mu-
zicale etc.) şi fantome. În „proba de orchestră în două acte” Saxofonul cu frunze roşii [17], 
personajele lui Val Butnaru nu numai că sunt impuse să cânte la saxofon, flaut, contrabas, 
vioară, dar şi să se identifice cu ele. În piesa Proiectul unei tragedii [18], prin castelul 
dramaturgic al Irinei Nechit încep a bântui fantomele – umbra masc(ă)ată a lui Casanova. 
În farsa tragică Luministul C. Cheianu îşi trimite fantoma turistului în recunoaştere (a 
vidului de identitate).

În teatrul absurdului, inexistenţa personalităţii definite duce la conf(r)und(t)area 
unora cu ceilalţi, identitatea neînsemnând în ultimă analiză practic(ă) nimic. De aceea, 
antieroii sunt „personaje fără identitate (ele devin, în fiecare clipă, contrarul lor, ele iau 
locul altora şi viceversa)” [19, p. 136]. Referindu-se la figuranţii din distribuţia piesei 
Cântăreaţa cheală, E. Ionescu propune: „Ei pot fi schimbaţi între ei. Martin poate fi pus 
în locul lui Smith şi viceversa” [20, p. 246]. În teatrul postmodernist, personajele se se-
pară de propria identitate prin luarea cu împrumut a distribuţiei altui personaj, ele făcând 
scrimă de roluri şi devenind, astfel, interşanjabile. Când sunt mai indulgenţi, dramaturgii 
basarabeni contemporani acceptă ideea „interpretării rolurilor… de către 3-4 actori” [3, 
p. 16], a quiproquo-ului şi / sau înlocuirii protagoniştilor, „deoarece nu există persoane 
de neînlocuit”, iar când sunt mai drastici, îi „elimină”, anticipând ironic p(ro)ermisiunea 
spectatorilor că „n-o să se supere” [3, p. 10]. Emil şi Degeratu din piesa Realitatea violetă 
a lui N. Negru ne invită la o mascaradă unde toţi de comun acord îşi schimbă măştile între 
ei, exemplificând interşanjabilitatea rolurilor şi caracterul confuz al personalităţii.

Însuşind lecţia caracterizării postmoderniste a personajelor, Irina Nechit utilizează 
identi(c)fi(e)carea eroilor cu personajele literare: Ifigenia din piesă cu Ifigenia din opera 
lui Goethe, precum şi Ovidiu cu Thaos, regele taurizilor [18, p. 43], Ifigenia cu eroina Ca-
sandra din piesa cu acelaşi nume a lui Dumitru Albu [18, p. 14, 58] sau cu cele mitologice: 
Ifigenia, Casandra, Dionisie, Ovidiu, Diana. Intensitatea tragică este potenţată in crescendo 
prin suprapunerea destinului unor personaje literare peste cel al unor persoane reale, abs-
tractizate poetic. Alţi dramaturgi contemporani, la rândul lor, apelează la identitatea unor 
personaje literare: Cătălin, Cătălina, „Idiotul”, Don Rodriguez, Chimène în eseul dramatic 
Staţia terminus de Mircea V. Ciobanu; Mihai, Cătălin, Cătălina în Minte-mă, minte-mă… 
de N. Negru, sau biblice: Iosif, Beniamin în Iosif şi amanta sa şi Iuda, Ecleziastul în Cum 
Ecleziastul discuta cu Proverbele de Val Butnaru; Iosif şi Julieta în piesa Revine Marea 
Sarmaţiană şi ne întoarcem în Carpaţi de N. Negru. Or, numele proprii din aceste lucrări 
au acea „capacitate de explorare” despre care vorbea R. Barthes, căci pot fi „desfăcute” 
exact ca o amintire şi explicate prin motivaţii culturale.

În această lume a derutei existenţiale, oamenii sunt pasibili de o metamorfozare ontică. 
E. Ionescu consemna în acest sens: „E ca şi cum aş fi asistat la unele transformări. Am văzut 
oamenii metamorfozându-se. Am constatat, am urmărit procesul mutaţiei, am văzut fraţi, 
prieteni devenind progresiv nişte străini” [21, p. 147]. Astfel, piesele ionesciene abundă 
în anamorfoze şi transformări. În piesa Revine Marea Sarmaţiană… a lui N. Negru, Iosif 
se cufundă cu plăcere nedisimulată în noapte: „Sunt noaptea în persoană, domnişoară…” 
[8, p. 390, 392], în „ploaie” şi în „idee de iubire”. Şi personajele lui Mircea V. Ciobanu se 
reîncarnează succesiv pe parcursul textului: Iozef Klapka îşi asumă dreptul de a fi (fost) 
„responsabil pentru securitatea… pasagerilor” şi anchetator, dar nu „ inspector”, însă de-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:59 UTC)
BDD-A26006 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  5–6,  2008

51

vine, ca şi celelalte personaje, suspect în comiterea pseudocrimei. „Medicul” îi dezvăluie 
adevărata identitate: „Tu eşti un fost… puşcăriaş…” [6, p. 15]. Medicul, la rândul său, îşi 
abandonează pentru moment nobila profesie şi, sub numele de „Medic”, îşi camuflează două 
identităţi: de criminal presupus şi de anchetator temporar. Ideea contingenţei personajului 
care poate fi orice doreşte a ajuns să semnifice că identităţile pot fi adoptate şi aruncate la 
fel de uşor ca obiectele de unică folosinţă.

Personajul postmodern nu poate fi un sistem de referinţă absolut, căci el se ascunde, 
cum constată Fr. Nietzsche, sub „diverse măşti şi costume”. I. Nechit proiectează metateatral 
„de-mascarea” personajelor, introducând tragi-comic măştile simbolice (ale realităţii) 
şi ironice (ironiei sorţii): „CASANDRA: …Masca Tragediei (i-o dă Ifigeniei) şi Masca 
Comediei (şi-o pune pa faţă)”. Ifigenia … pufneşte în râs…, Casandra plânge…” [18, p. 
57]. Personajul numit Omul în palton negru, care apare în / din întuneric în viaţa fiecărui 
personaj în piesa aceluiaşi autor Maimuţa în baie [22], îşi pierde mantia invizibilă şi 
masca misterioasă şi în final se înfăşoară în giulgiul magicianului Advaitam. Prin (auto)
dezvăluirea-aparteu [22, p. 97] a identităţii Omului în palton negru se realizează trecerea 
de la personajul umbră la personajul simbol al mesianismului, acesta „făcând minuni” 
pentru ceilalţi protagonişti şi „izbăvindu-i de păcate”. Spre deosebire de A. Jarry, care 
prefera marionetele actorilor, Val Butnaru îşi substituie personajele cu clovnii supralucizi 
care devin „clişee” şi (îşi) „parodiază” propria tragedie [23, p. 156].

Este cunoscut faptul că romanticii secolului al XIX-lea cultivau mitul geniului. În 
prezent însă conchide M. Cărtărescu, „estetica însăşi renunţă la ideea de valoare absolută, 
la noţiuni ca «geniu», «capodoperă» [24, p. 65]. Prin replicile personajului „Lorenzo da 
Ponte” din / în piesa Achitarea lui Salieri, C. Cheianu de-mitizează cultul geniului mozar-
tian, caracterizându-l drept „…un tinerel scund şi şters, lipsit de orice şarm şi distincţie…”, 
reducându-i notorietatea la o „…modă trecătoare…”. Acelaşi personaj real / fictiv al dramei 
istorice / dramaturgice Mozart – Salieri enumera următoarele cauze pentru atribuirea cali-
ficativului de geniu lui Mozart: „Pentru că a murit de tânăr! Şi pentru că l-au înmormântat 
ca pe un sărac” [14, p. 52]. C. Cheianu ironizează genialitatea prin repetarea insistentă şi 
obsedantă a familiei lexicale a cuvântului „geniu” de către personajul „Shubert”, propunând 
o definiţie „proprie” a geniului, prin intermediul replicilor personajului „Aloizia Lange”: 
„Sunt gravi, au prestanţă, rostesc lucruri inteligente şi neînţelese, îi farmecă pe toţi…, îmi 
imaginam întotdeauna că genii sunt înalţi” [14, p. 56].

Simbolizând spovedania omului „singur în faţa (cui?)…” morţii, vieţii, a lui 
Dumnezeu, a sinelui, a oamenilor, auto-caracterizarea personajelor reprezintă un act 
de curaj şi sinceritate maxime atât din partea eroilor, cît şi a autorilor. În dramaturgia 
contemporană, auto-caracterizarea nu-şi îndeplineşte doar funcţia de caracterizare a eroilor, 
dar îşi asumă şi responsabilităţi noi. În piesa lui C. Cheianu Toţi bătrânii ajung în paradis 
surprinde îndrăzneala (cutezanţa) şi obiectivitatea în aurocaracterizare a personajelor. 
Interferând poezia cu dramaturgia şi „reabilitând poezia în teatru” [25, p. 154], Irina Nechit 
îşi transformă eroii în purtătorii de cuvânt (intertextual) ai sensibilităţii sale poetice. Or, 
toate personajele vorbesc în / prin poezie fie (auto)caracterizându-se: „ROZALINDA: …
Stai că mi-am mai amintit un vers din «Cântarea cântărilor». «Eşti un trandafir înmiresmat, 
un ciorchine de cireş în floare»”, fie ajutându-şi autorul în caracterizarea altor personaje, 
exprimându-şi starea afectivă: „POLIŢISTUL: «Ca un crin între mărăcini / Este iubita 
mea între fete»” [4] etc.

Personajele piesei Irinei Nechit Maimuţa în baie se (auto)caracterizează prin cuvintele 
franceze pronunţate şi prin cântecele fredonate. Augustin cântă „Aş vrea să mor în baie…”, 
pre-luând unul dintre motivele-cheie ale poeziei autoarei, apa, şi sugerând ideea catharsis-
ului teatral. El îşi materializează starea afectivă şi conotaţia numelui prin cântecul: „August, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:59 UTC)
BDD-A26006 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  5–6,  2008

52

august, iubirile…” [22, p. 27]. Profesorul Coşciug interpretează un fragment din cântecul 
francez „Sur le pont d’Avignon, on y danse, on y danse, o-o-o, avec mes sabots…” [22, p. 
58], făcând legătura dintre prezentul său ignobil şi trecutul ilustru. Or, curăţarea pantofilor 
din prima scenă a piesei şi intenţia de „a-i salva pe copiii ceia flămânzi şi desculţi” [22, 
p. 99] din scena finală sugerează dorinţa lui Coşciug de a-şi lustrui existenţa decăzută. 
Nona intonează şi dansează cântecul indian „Murmurtina-bec…” [22, p. 62], pentru a-şi 
„îmbrăca” o identitate de conjunctură. De fapt, toţi participanţii la acest bal teatral(izat) îşi 
pun mai multe măşti, multiplicându-şi identităţile. Imaginea sine-lui personajelor reflectă 
în oglindă fie un alt personaj teatral / literar (Augustin este clona intertextuală pozitivă a 
lui Şarikov, Coşciug este una negativă a Profesorului Preobrajenski), fie una sau / şi mai 
multe persoane „reale”, „fictive” etc. Augustin îşi (auto)defineşte „eul plural”: „…Am uitat 
că trebuie să am zece feţe, ca Shiva…” [22, p. 52]. În piesa Doamna din Satul-florilor-
ce-mor, „multiplicând” eurile, Irina Nechit le distribuie personajelor, pe lângă funcţiile 
sociale, roluri într-un teatru popular: Dumitru Anghel - şef de trupă, Titirezul – regizor, 
Florentin – sufleor, Rozalinda şi Camelia – vedetele satului. În piesa Proiectul unei tragedii 
eurile sunt „multiplicate” prin dublarea eroinelor: „CASANDRA: Formidabil! Vom fi deci 
două Casandre!” [18, p. 15], prin supra-punerea eroinelor: „CASANDRA: …Te vedeam 
de foarte aproape, dar parcă nu erai tu. Erai Casandra” [18, p. 58] şi prin reinterpretarea 
quiproquo – ului atunci când un personaj se dă / ia drept altul:

 „IFIGENIA (obosită, detaşată): …Casandra sunt eu.
CASANDRA: Ba nu, Casandra sunt eu!
DIONISIE (plângăreţ, teatral): Doamna Bovary sunt eu…” [18, p. 33].
În spiritul teatrului absurdului din care învaţă, Studentul din piesa lui N. Negru 

Realitatea violetă caracterizează astfel personajul, şi prin extindere, omul contemporan: 
„Ca personaje suntem fictivi şi, dacă vrei, superficiali ca manifestare, nu ca esenţă… Ca 
esenţă, nu am identitate sau nu mi-o cunosc, nu sunt nici comic, nici dramatic, nu sunt 
nici vesel, nici trist… nu mi-e indiferentă viaţa, dar nici nu o iau prea în serios…” [3, p. 
32]. Criza identităţii se intensifică pe măsură ce personajele se detaşează de esenţa propriei 
personalităţi şi se ataşează de aparenţa propriei ficţionalităţi. Or, „Omul modern, chiar dacă 
fisurat profund, continuă să întruchipeze un ideal uman abstract” [26, p. 185].

În societatea postmodernă fiecare eu „este ceilalţi”, ceea ce generează o pluralitate de 
euri. „Eul plural” este una dintre formele cele mai viabile artistic de explorare a realităţii şi de 
configurare a crizei identităţii din dramaturgia contemporană. „Iată încă o confirmare în plus, 
dacă mai era nevoie…”, susţine N. Negru prin alter ego-ul său Emil: „Ideea mea, stimaţi 
spectatori, a fost să creăm un spaţiu paralel, virtual, ca spectatorii să ne vadă dublaţi, sau 
chiar triplaţi, în oglinzi şi în realitate…” [3, p. 14]. Dedublarea acestui personaj reprezintă, 
în acelaşi timp, două ipostaze diferite care (con)vieţuiesc în autor, iar demultiplicarea lui 
Emil şi a lui Degeratu întruchipează fiecare un aspect dintre altele posibile ale dramaturgului. 
Totodată, autorul piesei îşi dublează protagonistul cu acelaşi patronimic prin Nichifor II 
care este deja un avatar al personajului din textul dramaturgului din piesa în piesă. Ca şi 
adepţii „performance-art”-ei, N. Negru apelează la personaje non-profesioniste, lăsându-l 
pe Nichifor I să improvizeze nestingherit mişcări şi gesturi din viaţa cotidiană. Nichifor II 
nu mai este flagranţa unei prezenţe, ci prezenţa propriei flagranţe. Or, „omul, ca fiinţă ludic 
– culturală, este subiectul unui spectacol care-şi dă legea rolului propriu şi nu o primeşte 
ca lege a unui spectacol moştenit şi constrângător [7, p. 13].

Dramaturgul postmodernist e un fel de alchimist care poate fragmenta ca într-un 
puzzle eul în duete, trio-uri, cvartete etc. În eseul dramatic poetizat Cvartet pentru o voce 
şi toate cuvintele de M. Şleahtiţchi şi N. Leahu se invocă personalitatea lui M. Eminescu 
în patru ipostaze (de vîrstă): „Eminescu I, E. II, E. III., E. IV”.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:59 UTC)
BDD-A26006 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  5–6,  2008

53

Tentativa teatrului contemporan de a crea cupluri sau „pseudocupluri”, parodie a 
dublului romantic, sunt rezultatul dorinţei de a compensa solitudinea personajelor. Prin 
Willie şi Winnie în piesa Ah! Ce zile frumoase, S. Beckett repetă re-facerea lumii cu Adam 
şi Eva ai unui sfârşit de lume. El şi Ea din piesa ionesciană Delir în doi reinvocă acelaşi 
cuplul biblic expulzat din Paradis. Astfel, personajele teatrului ionescian figurează, de 
obicei, în cupluri complici – inamici legaţi în suferinţă: Amedeu şi Madeleine din piesa 
Amedeu sau cum să te debarasezi; Domnul cel Gras şi Alice, sora sa din Tabloul etc. 
Uneori cuplurile sunt dublate, obţinându-se nişte pseudocvartete. Posibilitatea înlocuirii 
soţilor Smith cu soţii Martin şi viceversa în tragicomedia Cântăreaţa cheală sugerează 
presupoziţia existenţei unui singur cuplu, celălalt fiind avatarurile lui. Or, şi în piesa lui N. 
Negru Minte-mă, minte-mă… pluralul începe cu doi, Mihai şi Cătălina, care nu formează un 
cuplu în adevăratul sens al cuvântului. Mihai reprezintă un eu masculin masochist, proiectat 
în propria sa proiecţie feminină. În piesa lui C. Cheianu Achitarea lui Salieri sunt originale 
„implantările” din teatrul absurdului: introducerea soţilor von Nissen, incursiunea felină a 
Doamnei Constanse von Nissen şi jocul „de copii de-a pisica şi şoarecele”. În această piesă 
ambele personaje sunt „principale”, doar că Salieri este personajul principal in prezentia, 
iar Mozart – un personaj principal in absentia. Or, această tehnică de plasare a „greutăţii” 
operei pe umerii a doi „atlanţi” tangentează cu tehnica de multiplicare a eului. Mozart îşi 
poate însuşi celebra formulă a lui Rimbaud, fiind personaj principal in absentia sau / şi 
Umbră, sau / şi „Procuror”, sau / şi „Judecător” etc. În farsa tragică Luministul, C. Cheianu 
(îşi) multiplică Turiştii prin voci, dirijând un cor de replici dialogate.

Proxemica personajelor dramaturgiei contemporane naţionale reflectă modul de 
structurare a spaţiului uman: tipul de spaţii, distanţele dintre personaje, organizarea 
habitatului etc. Consonanţa între protagonişti şi mediu (sat în Doamna din Satul-florilor-ce-
mor / oraş (în celelalte piese), stradă, casă, cameră, mobilă, vestimentaţie etc.) funcţionează 
într-un raport sintactic exact, această tehnică a cercurilor concentrice focalizând descripţiile 
exterioare asupra personajului. Caracterizarea lacunară a exteriorului eroilor este compensată 
prin sesizarea unor corespondenţe în portretistica morală.

În dramaturgia contemporană naţională, procesul depersonalizării fiinţei umane 
nu e sur-prins în latura generală a „rinocerizării”, ci în aspectul cel mai particular: 
al desfiinţării lui ca personalitate umană şi al încorporării individului în masă. 
Astfel, dramaturgii contemporani „îmblânzesc” sau radicalizează unele procedee 
mai vechi de impersonalizare a eroului şi creează altele, realizând un metisaj tipic 
fenomenelor artistice postmoderne. Totuşi este salut(!)abil faptul că personajul din 
teatrul absurdului şi cel din dramaturgia contemporană naţională se află „într-un 
balansoar”, dar nu într-un „delir în doi”.

REFERINŢE  BIBLIOGRAFICE

1. Alvin Toffler, Al treilea val, Bucureşti, Editura Politică, 1983.
2. Eugen Ionescu, Note şi contranote, Bucureşti, Editura Humanitas, 1992. 
3. Nicolae Negru, Realitatea violetă, Chişinău, Editura ARC, 2001.
4. Irina Nechit, Doamna din Satul-florilor-ce-mor // Semn.
5. Dumitru Crudu, Salvaţi Bostonul, Chişinău, Editura Cartier, 2001.
6. Mircea V. Ciobanu, Staţia terminus // Semn, anul II, 1 decembrie 1997.
7. Johan Huizinga, Homo ludens, Bucureşti, Editura Humanitas, 2003.
8. Nicolae Negru, Revine Marea Sarmaţiană şi ne întoarcem în Carpaţi, Patru texte, 

patru autori, Chişinău, Editura Arc, 2000.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:59 UTC)
BDD-A26006 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  5–6,  2008

54

9. Constantin Cheianu, În container, Chişinău, Editura Cartier 2007.
10. Radu Sommer, Teoria înstrăinării omului, Bucureşti, Editura Politică, 1972.
11. K. Tynan, în Polemica din Note şi contranote cu E. Ionescu, Bucureşti, Editura 

Humanitas, 1992.
12. Val Butnaru, Iosif şi amanta sa, Patru texte, patru autori, Chişinău, Editura ARC, 

2000.
13. Constantin Cheianu, Luministul, Patru texte, patru autori, Chişinău, Editura 

ARC, 2000.
14. Constantin Cheianu, Achitarea lui Salieri // Semn, anul II, nr. 3-4, decembrie 

1998. 
15. Dumitru Crudu, Crima sângeroasă din staţiunea violetelor, Chişinău, Editura 

ARC, 2001. 
16. Maria Şleahtiţchi şi Nicolae Leahu, Cvartet pentru o voce şi toate cuvintele, 

Chişinău, Editura ARC, 2001, Colecţia „Cântăreaţa cheală”.
17. Val Butnaru, Saxofonul cu frunze roşii, Chişinău, Editura Cartier, 1998.
18. Irina Nechit, Proiectul unei tragedii, Chişinău, Editura Arc, 2001.
19. Eugen Ionescu, Note şi contranote, Bucureşti, Editura Humanitas, 1992.
20. Eugen Ionescu, Cântăreaţa cheală, Bucureşti, Editura Univers, 1995.
21. Eugen Ionescu, Prezent trecut, trecut prezent, Bucureşti, Editura Humanitas.
22. Irina Nechit, Maimuţa în baie, Chişinău, Editura ARC, 2006.
23. Val Butnaru, Fotografii cu clovnii invizibili // Teatracţie, Chişinău, 2006.
24. Mircea Cărtărescu, Postmodernismul românesc, Bucureşti, Editura Humanitas, 

1999.
25. Irina Nechit, Godot eliberatorul, Chişinău, 1999.
26. Ihab Hassan, Sfâşierea lui Orfeu: Spre un concept de postmodernism // Caiete 

critice, nr. 1-2, 1986.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:59 UTC)
BDD-A26006 © 2008 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

