
revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

20

ALISA  COZMULICI

Institutul de Filologie
(Chişinău)

INTERPRETAREA  ISTORIEI  IEROGLIFICE
DIN  PERSPECTIVA  BAROCULUI

Despre opera lui Dimitrie Cantemir şi, în special, despre Istoria ieroglifică s-a 
scris mult.

La început, interpretarea acestei opere a suscitat o suită de opinii critice prin care 
se încerca valorificarea întregii creaţii cantemirene sub aspect istoriografic. În acest mod 
au interpretat-o Aron Densuşianu (Istoria limbei şi literaturei române, 1885), Sextil 
Puşcariu (Istoria literaturii române. Epoca veche, 1920), Ilie Minea (Despre Dimitrie 
Cantemir. Omul. Scriitorul. Domnitorul, 1926) ş.a., toţi punînd caracterul insolit şi bizar 
al scrierii pe seama imperfecţiunii scriiturii prinţului moldovean.

Repunerea spectaculoasă în drepturi estetice a capodoperei cantemirene o realizează, 
în 1941, G. Călinescu. Istoria ieroglifică este analizată acum din perspectivă literară, 
concordanţa cu realitatea istorică fiind trecută pe un plan secund: „Toţi cei care au răsfoit 
Istoria ieroglifică s-au interesat numai de substratul istoric, luând în serios ca document 
fiece punct. Totuşi, chiar fără cifru, punctul de plecare e bătător la ochiu, şi oricine 
vede că fără a destăinui mult peste ceea ce ştie, romancierul s-a complăcut în ficţiune”  
[1, p. 44]. Reproşurile de odinioară aduse operei: lipsa de armonie a construcţiei, abundenţa 
ornamentală, planul stufos şi încîlcit, desele digresiuni etc. se transformă acum, prin 
regîndirea lor din perspectivă literară, în merite incontestabile: „…cititorul se poate cufunda 
în basm fără temerea de a ignora cine ştie ce arcane, mai ales că elementul fantastic şi 
mascarada depăşesc cu mult faptul iniţial. … Ariosto, continuând în Renaştere miraculosul 
oriental n-a dat tablouri mai frumoase ca acestea … Aceste «eleghii căielnice şi trăghiceşti», 
cu toată mecanica retorică, pe care însă o cultivă Shakespeare, sunt primele adevărate poeme 
române. Cantemir are talent, evident în «muzica» frazei, în ideea de a percepe concret 
figurile simbolice ale contemporanilor” [1, p. 46-47].

Linia deschisă de G. Călinescu va fi continuată de alţi cercetători, printre care şi 
Perpessicius – acesta fiind primul care aduce, în discuţia despre romanul cantemirean, 
cu oarecare rezerve, termenul de „baroc”: ,,Dimitrie Cantemir …, «nevoindu-se spre 
deprinderea ritoricească», îşi transpune într-o construcţie oarecum barocă întîmplările la care 
participă ca şi concepţiile politice, sentimentele, ca şi presentimentele, virtuţile erudiţiei, 
ca şi ale tehnicii literare. … rodul viabil al unui artist hrănit nu numai la izvoarele celor 
mai iscusiţi dascăli ritoriceşti, dar şi la acelea autentic populare” [2, p. 295].

Invocînd, de asemenea, barocul în analiza Istoriei ieroglifice, unele studii mai 
vechi, tributare încă vechilor tradiţii interpretative, acordau termenului conotaţii exclusiv 
peiorative: ,,Vrînd însă să creeze un nou stil literar pentru limba română, Cantemir nu 
nimereşte întotdeauna o proză ritmată, ci cade adesea în păcatul formulării unor lungi fraze 
lipsite de formă arhitectonică, un fel de retorică neconsistentă şi greu de înţeles, care purcede 
de la stilul Renaşterii tîrzii, al barocului iezuit. Şi în privinţa lexicului, înnoirile lui Cantemir 
nu sînt totdeauna fericite, el recunoaşte că «după asupreala voroavei» (nevoia exprimării 
unor idei) a fost silit să introducă în limbă neologisme «elineşti şi latineşti, cuvinte şi numere 
(numiri) şi aceste expresii străine»… Stilul şi lexicul lui Cantemir, cu împrumuturi din 
limbile clasice, este socotit de dînsul ca o nevoie cerută de subiectul literar-filosofic, şi el 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:35 UTC)
BDD-A25985 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

21

se teme, nu fără temei, că poate aduce «întunecare». Acesta este motivul pentru care Istoria 
ieroglifică, deşi o carte cu multe frumuseţi, nu este totuşi o carte în întregime frumoasă” 
[3, p. 622]. Interpretarea respectivă aminteşte extrem de mult de cea dată, cam cu vreo 
şase ani mai înainte, de către P.P. Panaitescu* în erudita sa monografie Dimitrie Cantemir. 
Viaţa şi opera (1958), unde exegetul susţinea că „Istoria ieroglifică este o carte cu multe 
frumuseţi, dar nu este o carte frumoasă. Îi lipseşte armonia. Podoabele îneacă linia clădirii, 
ca într-un monument în stil baroc. Perioadele lungi, prolixitatea o fac o scriere greoaie, în 
care trebuie cercetate, găsite locurile de preţ” [4, p. 90].

Cu o viziune aparte de interpretare vine Al. Piru, care, deşi exprimă o atitudine critică, 
îi recunoaşte Istoriei ieroglifice meritele literare: ,,Este opera literară cea mai interesantă 
a lui Dimitrie Cantemir, roman alegoric cu personaje din lumea animală, ca Le roman de 
Renard. Însă construcţia latină a frazei, ascunderea eroilor sub nume de animale adesea 
himerice, încifrarea întîmplărilor în ieroglife, proporţiile neobişnuite ale scrierii […] sperie 
pe cititorul dornic de a pătrunde arcanele fabulei, adevărul este că romanul, complicat din 
punct de vedere stilistic pînă la baroc şi bombasticism, nu dezvăluie prea multe lucruri 
inedite din viaţa autorului şi a contemporanilor săi” [5, p. 383].

Primul studiu de proporţii, dedicat în întregime Istoriei ieroglifice ca operă literară, va 
apărea în 1970, aparţinînd Manuelei Tănăsescu (Despre „Istoria ieroglifică”), în care, pentru 
prima dată, se realizează o amplă analiză a romanului cantemirean din perspectiva esteticii 
barocului. De aici încolo, termenul de „baroc” apare aproape pretutindeni în încercările 
de interpretare a romanului cantemirean. În această linie îi menţionăm pe Ion Istrate, Dan 
Horia Mazilu, Dragoş Moldovanu, Edgar Papu, Elvira Sorohan, Mihai Zamfir, Doina 
Curticăpeanu, Dumitru Bălăeţ, Adriana Babeţi, Alexandru Cizek, Virgil Cândea ş.a.

O altă problemă mult discutată este aceea a încadrării Istoriei ieroglifice 
în ramele vreunei specii literare. La început, adică în „faza” cînd această scriere 
nu era considerată drept operă literară, se vehiculau formulări care s-ar părea că 
plasau textul în alte domenii. A.D. Xenopol considera că este vorba de o lucrare  
moral-filozofică, dar şi o satiră cu pronunţat caracter politic. Nicolae Iorgă înclina 
balanţa spre statutul de „roman istoric”, dar şi o scriere de memorii, autobiografică, 
opinie la care s-au raliat numeroşi exegeţi ai timpului. Alţi cercetători au contestat 
includerea operei în genul romanesc, printre aceştia a fost şi Sextil Puşcariu (autorul 
celor mai dure rînduri despre Istoria… cantemireană). Profesorul Ştefan Ciobanu 
afirma: „Unii din istoricii literaturii noastre consideră această operă ca «primul roman» 
în literatura românească. Nu este tocmai exact. Mai degrabă această operă, «prin 
felul ciudat cum a fost concepută», după expresia profesorului Sextil Puşcariu, este  
o povestire de moravuri, expusă în formă alegorică, cu un fond istoric real” [6, p. 557].  
P.P. Panaitescu, în monografia sa despre D. Cantemir, porneşte mai întîi de la 
etichetarea „pamflet politic”, însă mai apoi, după trecerea cîtorva ani, îşi schimbă 
opinia, considerînd că mai degrabă e vorba de un ,,roman autobiografic”. Fluctuaţia 
opiniilor confirmă o dată în plus dificultatea problemei. Cu gestu-i autoritar,  
G. Călinescu aşază fără rezerve Istoria ieroglifică în genul romanesc. Pentru 
Perpessicius cartea lui Cantemir este un adevărat construct genofag: „Negreşit: 
roman social, memorii şi roman de aventuri – Istoria ieroglifică este toate acestea 
la un loc, cu precizarea numai că modul în care toate acestea se realizează e unul 
perpetuu alegoric” [2, p. 295]. Roman alegoric cu tentă pamfletară sau chiar de epopee 
e viziunea lui Al. Piru: „Romanul e conceput ca o epopee eroi-comică, poate după 
sugestia Batrahomiomahiei lui Homer” [5, p. 383], iar ceva mai încolo: „Cantemir 
a vrut să facă un pamflet politic pornind de la fapte şi eroi reali” [5, p. 386].

Prin deceniul al şaptelea al secolului trecut, persista opinia conform căreia scrierea 
respectivă nu e altceva decît „un capitol de istorie contemporană, travestită” [3, p. 617], 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:35 UTC)
BDD-A25985 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

22

ceea ce e „cam puţin pentru un roman sau o epopee în proză. Dar ca gen literar Istoria 
ieroglifică se apropie cel mai mult, cu toată forma sa profund originală, de pamfletul politic 
şi social” [ibidem].

Cercetările de după trecerea acestui deceniu se feresc de vreo încadrare rigidă. Astfel, 
după Manuela Tănăsescu (op. cit.), scrierea este şi roman, şi epopee, şi pamflet, dar şi 
eseu, poem, spectacol cu măşti; această plurivalenţă a scriiturii venind, după cum conchide 
cercetătoarea, anume din spiritul ei baroc. Doina Curticăpeanu, în lucrarea Orizonturile 
vieţii în literatura veche românească (1975), constată că orice fel de încadrare în vreun 
gen sau specie este imposibilă, căci opera principelui este una „deschisă” şi nu poate fi 
încadrată în limitele unei specii literare.

În anii ’90 şi mai tîrziu se ajunge din nou la formula de „roman”. Ion Istrate, 
în Barocul literar românesc (1982), susţine că scrierea e un „roman cu cheie”. Tot 
aici amintim şi contribuţia lui Nicolae Manolescu la acest şir de definiri. În viziunea 
cercetătorului, Istoria ieroglifică este „cea dintâi operă literară românească (în sensul 
modern), este în fond una alexandrină, care prelucrează în chipul cel mai savant-artificial 
modelul romanţurilor populare medievale, cu tot arsenalul lor. Este primul romanţ cult” 
[7, p. 87]. Dar vom întîlni şi alte opinii ce vin să şteargă orice certitudine în vederea 
unei sigure clasificări, aşa ne apare viziunea lui Edgar Papu: „Cantemir […] spulberă 
orice urmă de tipar posibil, şi se abate de la orice făgaş care i-ar îngrădi neopritul şuvoi 
de idei şi de imagini” [8, p. 271]. Ecaterina Ţarălungă ne întoarce iarăşi la formula de 
„epopee”, deoarece, în viziunea cercetătoarei, anume „acesta este modelul major pe 
care-l denunţă lucrarea” [9, p. 329]. Într-o astfel de situaţie, recunoaştem, este foarte 
greu (şi riscant) să ne afiliem la vreuna din aceste opinii, mai ales că nu s-a ajuns (şi 
e puţin probabil să se ajungă cîndva) la vreun unison, din moment ce viziunile emise 
de ultimă oră sînt la fel de puţin clarificate. Astfel, Dan Horia Mazilu, în Prefaţa la 
Istoria ieroglifică apărută în 2002, afirmă: „Încorsetarea (prin admiterea unei «etichete») 
este, în această situaţie, imposibil de practicat, pretinsul «roman» al lui Cantemir, cu 
o structură şi destule situaţii «epopeice», gustă pe rînd din plăcerile, «cameleonice», 
procurate de acizii «pamfletului», de destăinuirile «memorialistice» (dacă admitem 
«calea alegorizantă» sugerată de сheie) sau de înălţimea cugetării unui «eseu» filozofic, 
dar refuză să se oprească pe un raft anume tocmai pentru că peregrinarea prin / printre 
«specii» îi este esenţială” [10, p. III]. Între timp, în Dicţionarul general al literaturii 
române (2004) se susţine următoarele: „În 1704-1705, încheie romanul alegoric 
autobiografic Istoria ieroglifică, un pamflet care, alături de Divanul, legitimează locul 
deosebit, ocupat de Cantemir în istoria literaturii române” [11, p. 45].

O astfel de fluctuaţie a opiniilor confirmă, credem, încă o dată caracterul mixt 
al scrierii.

Se ştie că în baroc alegorismul a avut parte de o ascendenţă fără precedent, definind 
chiar însuşi procesul imaginaţiei: „literatura şi arta sunt dominate de reprezentări alegorice 
care, ca şi invazia cărţilor de embleme şi devize, trebuie puse în legătură cu triumful şi 
inflaţia imaginii în secolele al XVI-lea şi al XVII-lea, căci totul în Baroc se «traduce» 
prin elemente vizuale” [12, p. 62]. Prin intermediul alegoriei, gîndirea, descătuşată de 
orice zăgaz, se înfăţişează ca un spectacol, dînd frîu liber elanurilor şi temperamentalităţii 
reprimate pînă atunci, „alegoria devine instrumentul prin care răul acestei lumi se 
«concretizează» şi se «sublimează» alternativ” [12, p. 65].

Referindu-ne la dimensiunea alegorică a Istoriei ieroglifice, putem afirma că aceasta 
include două nivele principale şi anume:

a. în cazul personajelor, e identificabilă o alegorie la nivel social, prin care 
protagoniştilor le corespund „măşti” animaliere, iar, prin aceasta, tenta de istorie secretă, 
,,cu cheie”, este evidentă: „dezvălind, le acoperim şi acoperindu-le, le dezvălim”  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:35 UTC)
BDD-A25985 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

23

[13, vol. II, p. 240], spunea autorul. În cercetarea noastră am sesizat că aproape orice personaj 
al Istoriei ieroglifice poate fi analizat în antiteză cu un altul, adică fiecare îşi are antipodul 
(vestita antinomie barocă). Autorul a preluat o serie de simboluri mai vechi, unele dintre ele 
foarte răspîndite în baroc (de pildă, cel al Hameleonului), cărora uneori le-a lărgit, alteori 
le-a micşorat aria semantică (cazul Leului, Şoimului, Struţocămilei ş.a.);

b. o altă treaptă a alegoriei este cea a nivelului moral, sesizabilă în cele cîteva 
povestiri inserate în operă, cît şi în sentenţiile autorului. La acest nivel, Istoria ieroglifică 
poate fi înţeleasă ca o scriere în care se înfruntă două abstracţiuni morale: Binele şi 
Răul. Pot fi depistate alte motive privilegiate în baroc, cum ar fi: vanitas vanitatum, 
fortuna labilis, lumea pe dos, lumea ca teatru etc.

La nivel textual, sesizăm în Istoria ieroglifică elemente baroce cum sînt: 
hiperbatul, anastrofa, chiasmul, oximoronul – ca figuri ale ambiguizării textului; 
enumerarea şi gradaţia (climax) – figuri ale insistenţei, sau, le mai putem numi, figuri 
ale amplificării textuale.

Considerăm, în baza celor expuse, că Istoria ieroglifică a lui D. Cantemir este una 
dintre cele mai reprezentative opere de factură barocă din literatura română medievală.

REFERINŢE  BIBLIOGRAFICE

1. George Călinescu, Istoria literaturii române de la origini pînă în prezent, ediţie 
facsimil, Bucureşti, 2003.

2. Perpessicius, Menţiuni de istoriografie literară şi folclor (1948-1956), Bucureşti, 
1957.

3. Istoria literaturii române. Folclorul. Literatura română în perioada feudală 
(1400-1780), vol. I, Bucureşti, 1964.

4. P. P. Panaitescu, Dimitrie Cantemir. Viaţa şi opera, Bucureşti, 1958.
5. Alexandru Piru, Literatura română veche, Bucureşti, 1961.
6. Ştefan Ciobanu, Istoria literaturii române vechi, Chişinău, 1992.
7. Nicolae Manolescu, Istoria critică a literaturii române, vol. I, ediţie revăzută, 

Bucureşti, 1997.
8. Edgar Papu, Despre stiluri, Bucureşti, 1986.
9. Ecaterina Ţarălungă, Dimitrie Cantemir. Contribuţii documentare la un portret, 

Bucureşti-Chişinău, 2004.
10. Dan Horia Mazilu, Prefaţă la: Dimitrie Cantemir. Istoria ieroglifică în 

douăsprezece părţi împărţită, aşijderea cu 700 de sentenţii frumos împodobită, iară la 
sfîrşit cu a numerelor străine tîlcuitoare scară. Text ticluit şi adversarie de G. Pienescu, 
Bucureşti, 2002.

11. Dicţionarul general al literaturii române, vol. A / B-C / D, Bucureşti, 2004.
12. Gabriel Mihăilescu, Universul baroc al „Istoriei ieroglifice”. Între retorică şi 

imaginar, Bucureşti, 2002.
13. Dimitrie Cantemir, Istoria ieroglifică, vol. I-II, Bucureşti, 1983.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:35 UTC)
BDD-A25985 © 2008 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

