CANONIQUES, NON-CANONIQUES OUBONS A LIRE ?
LA RECEPTION DES LIVRES « DEUTEROCANONIQUES » DE LA

SEPTANTE DANS I’EGLISE ORTHODOXE'®

Prof. dr. Stefan MUNTEANU
Institut de Théologie Orthodoxe Saint-Serge, Paris
ito@saint-serge.net

Abstract This study is a brief outline on the Orthodox Church position about the
“deuterocanonical” books that are included in the Orthodox Bibles. The study is
divided into three parts: 1) what the Church Fathers tell us about the canon as well
as the decisions of the ecumenical councils about the books included in the Old
Testament; 2) the orthodox participation to the discussions between Catholics and
Protestants on the canon of the Bible in the XVII™ century; 3) the debate about
“canonical” and “non-canonical” books among the orthodox theologians today.
Keywords: Orthodox Bible, Old Testament, Tradition, ~Anaginoskdmena books.

1. Avant-propos terminologique

Dans les Bibles orthodoxes, a coté des 39 livres de ’Ancien Testament (= AT)
reconnus par tous les chrétiens comme canoniques, s’ajoutent plusieurs écrits
qui ne figurent pas dans la Bible hébraique, mais qui ont été transmis dans sa
traduction grecque, la Septante (LXX). Il s’agit des livres de Tobit (1D), Judith
(Jdb), Sagesse (89), Siracide ($3), Baruch (Ba), Lettre de Jérémie (Lt-]r), 1, 2, 3 et 4
Maccabées (1-4 M), 3 Esdras (3 Esd), Priére de Manassé (Mn), Psaume 151 (Ps 157),
ainsi que des ajouts grecs au livre d’Esther (six compléments désignés dans les
traductions modernes par des lettres de P'alphabet) et a celui de Daniel : Priére
d’Azarias et Cantigue des trois enfants (Dn 3:24-90), Histoire de Susanne (Dn 13), Bel et
le Dragon (Dn 14). A coté de ces livres et ajouts grecs de la LXX, on trouve, dans
les éditions slavonnes seulement, 4 Esdras (4 Esd) traduit d’apres la Vulgate. Pour
les orthodoxes, 'ensemble des livres « deutérocanoniques » et ajouts grecs sont
considérés comme anaginoskomena (dvayivwordueva), c’est-a-dire livres « autorisés
a la lecture » ou « bons a lire »!.

* Canonical, Non-canonical or Worthy to Be Read? The Reception of the Deuterocano-
nical Books That Are in the Septuagint in the Orthodox Church.

! Dans son encyclopédie Bibliotheca Sancta (1560), le dominicain Sixte de Sienne (1520-1569)
a proposé pour la premicre fois la distinction des livres de ’Ancien Testament en

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



40 Stefan MUNTEANU

La terminologie utilisée pour désigner ces livres souléve cependant une
question : ou se situent les limites du canon de I’Ancien Testament dans I'Eglise
orthodoxe ? Plus exactement, faut-il considérer les anaginoskimena comme
« deutérocanoniques », tels quils furent décrétés au sein de I'Eglise catholique
par le Concile de Trente (1545-1563)% ? Ou bien, les considérer comme des
«apocryphes », dans le sens de « non-canoniques », tels qu’ils furent catalogués
par Luther dans sa traduction de la Bible en allemand (1534)3 ?

I’absence, au sein de I'Eglise orthodoxe, d’une décision officielle qui fixe les
contours exacts du canon de ’Ancien Testament et le statut des livres « deutéroca-
noniques » ne permet pas d’avoir de réponse immédiate a cette question. Cela
ne signifie pas que ’Orthodoxie ne se soit pas intéressée a déterminer quels
livres constituent les Saintes Ecritures, mais elle a voulu rester jusqu’a présent
fidele a ce qu’elle appelle la Sainte Tradition. C’est dans la Tradition transmise et
mirie pendant des siécles que I'Eglise orthodoxe trouve les réponses aux questions
sur le canon et les livres « deutérocanoniques »*.

Ainsi, sans prétendre étre exhaustifs, nous nous proposons dans cet article
de voir ce que nous dit la Tradition en s’arrétant particulierement sur les trois
points suivants :

1) Penseignement des Peres et les décisions conciliaires sur le canon de
I’Ancien Testament au couts du I¢r millénaire ;

2) la participation des orthodoxes aux discussions entre catholiques et
protestants sur le canon de la Bible au XVIIe siecle ;

« protocanoniques » (du grec modrog, « premier ») et « deutérocanoniques » (du grec
Seutepog, « deuxieme »). Pour faciliter la présentation, les anaginoskdmena (dvayivwordusva)
seront désignés comme « deutérocanoniques » bien que ce terme ne soit pas propre a
la tradition orthodoxe.

2 Le Concile déclara canoniques les livres « qu’on trouve dans la vieille édition de la
Vulgate latine » soit, pour 'AT, 46 livres, y compris Tbh, Jdt, Sg, $7, Ba (avec L#-J7), 1 et
2 M, ainsi que les ajouts grecs d’Est et de Dz (¢f. Heinrich Denzinger, Enchiridion
Symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et mornm, Barcinone : Herder, 1963%,
n°. 1501-1508).

3 Luther fit sortir dans sa Bible (1534) les « deutérocanoniques » de l'ordre traditionnel
de la Vulgate et les regroupa a la suite des 39 livres du canon hébraique. Ainsi Jdf, Sg,
Tb, Si, Ba, 1 et 2 M, les ajouts grecs d’Esz (gr.) et de D (gr.), auxquels Luther joint la
Mn, sont catalogués comme « apoctryphes » : « Apocrypha: das sind Biicher: so der
Heiligen Schrift nicht gleich gehalten, und doch niitzlich und gut zu lesen sind » (¢
Luther, Biblia: Das Ist, Die Gantze Heilige Schrifft: Dendsch Auffs New Zugericht, Wittenberg :
Hans Lufft, 1545, CLVI).

4 Le lien entre la Bible et la Tradition est souvent exprimé dans I’Orthodoxie par la for-
mule : « la Bible est la Tradition écrite et la Tradition est la Bible vécue dans I'Eglise ».

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



Canoniques, non-canoniques ou bons a lire ?... 41

3) la dialectique livres « canoniques » et livres « non-canoniques » chez les
théologiens orthodoxes aujourd’hui.

2. L’enseignement des Péres et les décisions conciliaires sur le canon de
I’Ancien Testament au cours du Ier millénaire

Dans I'Eglise orthodoxe, le canon des Saintes Ecritures — comprenant I’Ancien et
le Nouveau Testament — est relié de maniere tres particuliere a la Tradition. Cette
derniere est constituée par les enseignements des Peres, les décisions conciliaires,
les célébrations liturgiques, les prieres, les hymnes, les icones. Quant aux livres a
retenir dans le canon de ’Ancien Testament, sont considérés comme normatifs
les enseignements de certains Péres de I'Eglise, tels Athanase d’Alexandrie, Cyrille
de Jérusalem ou Grégoire de Nazianze, ainsi que les décisions des conciles locaux
et cecuméniques®. Bien que les Peéres et les conciles aient conduit a des décisions
importantes, ils confirment plusieurs listes canoniques qui ne concordent pas.
Comme nous allons le voir, la difficulté ne se résume pas seulement au nombre
de livres contenus dans ces listes, mais aussi a leur appellation, ordre, statut et
usage. C’est pourquoi la question des limites exactes du canon de I’Ancien
Testament est restée ouverte tout au long du I¢t millénaire.

Au TVe siecle, on note en Orient une distinction entre les livres du canon
hébreu et ceux qui n’y étaient pas inscrits mais qui avaient été transmis a travers
la LXX (Junod 1984: 105-151). L’origine de cette distinction est expliquée dans
la Lettre Festale 39 d’Athanase d’Alexandrie (295-373)6. Il met d’abord a part les
livres « canonisés » (kavovidusva) transmis par la tradition et regus comme venant
de Dieu, c’est-a-dire les 22 livres retenus dans la Bible hébraique conformes au
nombre des lettres de I’alphabet hébreu’”. Dans cette liste, on trouve aussi

5> C’est seulement avec les conciles d’Elvire (début du IVe siecle), d’Arles (314) et d’Ancyre
(314) que nous commencons a posséder des séries de canons conciliaires (Gaudemet
1985: 289-290).

0 PG 20, 1438.

7 Les 24 livres de la Bible hébraique correspondent aux 39 livres de PAT. La différence
entre les deux nombres s’explique par le fait que plusieurs écrits, distincts dans la LXX,
sont considérés comme un seul livre dans le canon hébraique : 7-2 §, 7-2 R, les 12
prophetes, Esd-Ne, 1-2 Chr. Quand le nombre de 24 livres est ramené a 22, la dif-
férence s’explique par I'attachement du livre de Rz au livre des Jg et par celle des Lz a
Jr. Compter Jg et Rf pour un livre n’a rien d’absurde dans le judaisme, car le Talmud
de Babylone affirme que « Samuel a écrit son livre, le livre des Juges et Ruth » (Baba
Bathra 14b-15a). Jérome décrit d’ailleurs dans Prologus galeatus une double répartition
dans le canon hébreu : « Quamquam nonnulli Ruth et Cinoth inter Agiografa scriptitent
et libros hos in suo putent numero supputandos, ac per hoc esse priscae legis libros
viginti quatuor » (PL XXVIII, 552-554).

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



42 Stefan MUNTEANU

Baruch et la Lettre de Jérémie comptés comme un seul livre avec Jérémie et les
Lamentations, tandis qu’il y manque Esther. Athanase distingue ensuite les « autres
livres » (£7goa fipAia) de la LXX, qui « ne sont pas canonisés » (o0 kavovi{dusva),
mais qui, selon I'usage des Peres, sont prescrits « a lire » (dvayivdokeoar) dans
PEglise pour les catéchuméness. Dans cette deuxiéme catégorie, Athanase
inclut cinq livres : Sagesse, Siracide, Esther, Judith et Tobit. Selon Athanase, ces livres
ne contiennent pas d’enseignements voilés ni de mysteres, mais ils exhortent les
catéchumenes a « hair le péché et a fuir I'idolatrie ». Autrement dit, ils sont clairs
en eux-mémes et ne nécessitent pas de commentaire. Enfin, on trouve dans une
troisieme catégorie les «apocryphes » (dndkpuga), par exemple les livres qui
portent les noms d’Hénoch, Isaie et Moise?. Ces livres sont des « inventions des
hérétiques » et Athanase les condamne ouvertement: « c’est un devoir pour
nous de rejeter de tels livres ». En pratique, Athanase préte peu d’attention a la
distinction entre les canoniques et les «bons a lite» pour linstruction des
catéchumenes. Il les cite avec la méme formule : « comme dit la Sainte Ecriture »10.
A la méme époque, on rencontre des éléments d’information analogues chez
Cyrille de Jérusalem (313-387). Dans ses Homsélies prononcées vers 350, Cyrille
ordonne qu’on s’en tienne aux 22 livres de ’Ancien Testament « traduits pat
les soixante-douze interpretes » (Homélies catéchétignes 1V, 33.35-36)'1. Pour lui,
ceux-ci sont les seuls livres recus dans I’Eglise et « reconnus par tous » (7d mgod
maotv duoioyodueva). Toutefois, dans sa liste, au livre du prophéte Jérémie, Cyrille
joint Baruch, les Lamentations et la Leftre. Apres la liste des livres canoniques,
Cyrille fait P'affirmation suivante : « mais que tout le reste vienne en seconde
place »12, sans donner aucune explication d’usage ou des titres des livres qu’il y
place. Peut-étre se référe-t-il aux « deutérocanoniques » ? Enfin, Cyrille parle

8 A partir de cette phrase, « uév rervmuuéva 8¢ mapd T@v mardpwy dvayiviokeoar », I’Eglise
orthodoxe dérive le titre d’anaginoskdmena (« autorisés a la lecture ») donné aux livres
de la LXX non contenus dans le canon hébreu.

 Les noms des trois apoctyphes sont transmis seulement en copte (Aragione 2005:
197-219).

10 Par exemple, dans Contre les paiens 11, Athanase cite Sg: « Toute cette folie des idoles,
I’Ecriture P'avait prédit autrefois, et depuis longtemps, quand elle disait: “L’idée de
faire des idoles fut le principe de la fornication, et leur invention la perte de la vie” (Sg
14:12) » (¢ Athanase d’Alexandrie, Contre les paiens, introduction, traduction et notes du
P. Th. Camelot, SC 18 bis, Cerf : Paris, 19833, 85-87).

1 PG 33, 493C-501A.

12 ’expression « dans la seconde place » (év Seurepw) a probablement inspiré le domi-
nicain Sixte de Sienne (1520-1569) qui dans son encyclopédie Bibliotheca Sancta (1566)
forgea le terme « deutérocanoniques » pour désigner les livres de la LXX retenus
comme canoniques pat le Concile de Trente.

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



Canoniques, non-canoniques ou bons a lire ?... 43

des livres 4 ne pas lire dans I'Fglise ou en privé. Il les qualifie d’« apocryphes »
(dmdkpuga) et « controversés » (dugifaiidusva), mais ne dit pas quels livres font
partie de ces deux catégories. Comme Athanase, Cyrille ne se limite pas dans ses
écrits aux 22 livres canoniques mais il cite également les « deutérocanoniques »13.

Drautres listes, cette fois en vers pour faciliter l]a mémorisation du canon,
nous ont ¢été transmises par Grégoire de Nazianze et Amphiloque d’Iconium.
Dans ses Poésies, Grégoire de Nazianze (329-390) emploie une variété de meétres
(types de vers) pour accommoder les noms des livres canoniques contenus dans
la liste « approuvée » par I’Eg]ise (Poéme 1, 12)14. Comme chez Athanase, la liste
contient 22 livres « antiques, équivalents aux vingt-deux lettres de I’hébreu »,
auxquels manque Esther. Grégoire exclut complétement les « deutérocanoniques »
en affirmant (apres ’énumération des livres du Nouveau Testament) que : « il
y en a un hors de ceux-ci, il n’est pas parmi les authentiques » (&f 7t 8¢ TodTwy
éxTog oUk év yvnoiaig). En dépit de cette position, Grégoire cite les « deutéroca-
noniques » dans ses discours!>,

Peu de temps apres Grégoire, Amphiloque d’lconium (mort vers 394) com-
posa a son tour un poeme pour Séleucos avec la liste des « écrits inspirés »
(Ocomvedorog BifAiov)io. Pour I’Ancien Testament, il énumere 22 livres indiquant
aussi qu’a ces derniers « certains croient devoir ajouter Esther » (lambes a Sélencos
251-319). Amphiloque ne mentionne pas les livres « deutérocanoniques » ou
les « apoctyphes » (Junod 1984: 148-150).

Une des dernieres listes canoniques du IVe siecle se trouve chez Epiphane
de Salamine (315-403). Dans deux de ses ceuvres, Epiphane adapte une liste de
27 livres de I’Ancien Testament aux 22 lettres de I'alphabet hébreul”. Apres

13 Dans la Catéchese baptismale IX, 2), Cyrille considere Salomon comme auteur de Sg:
« Mais il est possible de parvenir a une idée de sa puissance d’apres les ceuvres divines,
selon la parole de Salomon : “la grandeur et la beauté des créatures, en effet, nous
permettent de contempler, par analogie, leur auteur” (Sg 13:5) » (¢ Cyrille de Jérusalem,
Les catéchéses, Migne, traduction de J. Bouvet, Péres dans la foi 53-54, Paris : Brépols,
1993, 130).

PG 37, 472A-474A.

15 Dans le Discours (IV, 12), Grégoire cite S7: « C’est lui qui “renverse les puissants de
leur trone” (Le 1:52) et qui “pare du diademe celui auquel on ne songeait pas” (57 11:5)
— jemprunte encore cette parole a la divine Ecriture» (¢ Grégoire de Nazianze,
Disconrs 4-5, introduction, texte critique, traduction et notes par J. Bernardi, SC 309,
Paris : Cerf, 1983, 105).

16 PG 138, 925C-928D.

17 Epiphane explique que 5 des 22 lettres de I'alphabet hébreu sont des doubles consonnes
(kaf, mem, nun, pe, sade), ce qui équivaut a un total de 27 lettres. En comptant 27 livres
pour AT, Epiphane atrive ainsi au méme nombre de livres que pour le NT.

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



44 Stefan MUNTEANU

I’énumération des livres, il ajoute que Siracide et Sagesse font partie des livres « en
contestation » (év dugiAcktw) chez les Juifs « sans compter d’autres livres
apoctyphes » (Panarion VIII, 6, 1-4)'8. Ailleurs, il précise que Siracide et Sagesse
sont certes « utiles et profitables » (rjprjowor kai d¢éor), mais que néanmoins
ils ne sont pas rangés parmi les Ecritures ; « c’est pourquoi ils ne furent pas
placés dans le coffret, c’est-a-dire dans ’Arche d’Alliance » (Des poids et des mesures
4H19. Quoi qu’il en soit, dans ses ceuvres, Epiphane n’en utilisa aucun (Junod
1984: 132).

La réunion de tous ces témoignages montre qu’au IVe siecle les Peres expriment
leur préférence pour le canon hébreu de ’Ancien Testament formé de 22 livres®.
Dans le méme temps nous devons retenit de leurs listes canoniques trois points
trés importants :

1) Premierement, si le nombre de livres est celui de la Bible hébraique, le
texte reste celui de la LXX avec toutes ses particularités?!.

2) Deuxiémement, la liste des « deutérocanoniques » garde chez les Peres
une certaine fluidité ; bien qu’ils les citent dans leurs ouvrages, ils ne sont pas
tous mentionnés?,

3) Et troisiemement, si parfois les Peres formulent des doutes a propos des
« deutérocanoniques » ils n’ont cependant jamais rangé ces derniers parmi les
«apoctryphes », voire parmi les textes « rejetés » par PEglise pour compromission
avec I’hérésie?.

18 PG 41, 214A-B.

19 PG 43, 244A-C.

20 Cette préférence pourrait sexpliquer par Iattitude de I'Eglise envers Pantijudaisme
radical du marcionisme et les courants gnostiques du II¢ et III¢ si¢cle. Les listes cano-
niques serviraient alors pour combattre les éventuelles déviations, indiquant quels
livres sont considérés par 'Eglise comme profitables ou du moins sans danger pour
sa doctrine, y compris morale. Cela finit par jeter la suspicion sur les « deutérocano-
niques », malgré un usage constant et favorable chez les Péres et dans I’Eglise.

2l Cela veut dire qu’Est contient également les suppléments absents de I'original hébreu,
que Dz ne fait qu’un avec Dz 3:24-90, Dn 13, Dn 14, que Jrinclut Ba, Lm et 1a Lt-]r;
que 7 et 2 Esd correspondaient a Esd A et B de la LXX ; que le Psautier se termine
avec le Ps 157 dont Athanase est le premier a patler (Lettre d Marcellinus 14 et 25).

22 Cest seulement dans les trois grands codex grecs de la LXX, Vaticanus (IV¢ siecle),
Sinaiticus (IN¢ siecle) et Alexandrinus (V¢ siecle), qu’on trouve la liste complete des
« deutérocanoniques » orthodoxes et catholiques (Kraft 2002: 229-233).

23 Les Peres qualifient les livres propres a la LXX de « bons a lire » (selon Athanase) ou
d’«utiles et profitables » (selon Epiphane), mais il n’y a pas de consensus sur la
maniére de définir leur usage : Athanase les recommande pour les catéchumenes et les
Constitutions Apostoliques pour les jeunes. Il est donc possible que le statut et 'usage
des « deutérocanoniques » aient variés en Orient (Dorival 2003: 106-107).

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



Canoniques, non-canoniques ou bons a lire ?... 45

Quoi qu’il en soit, aprés le TVe siécle continue dans I’Eglise la préoccupation
de délimiter le corpus des Saintes Ecritures. Les diverses positions exprimées par
les Péres commencent a étre réunies en vue d’une formulation commune. Cela
arriva a la fin du VII¢ siecle, lors du VI¢ concile cecuménique (connu aussi sous
le nom du 1I¢ concile In Trullo ou Quinisexctum). Tenu a Constantinople en 692, le
concile approuva globalement plusieurs listes canoniques : celles d’Athanase
d’Alexandrie, Grégoire de Nazianze et Amphiloque d’Iconium, ainsi que celles
des Constitutions Apostoligues et des conciles locaux de Laodicée en Phrygie et
Carthage (canon 2), ¢ Floca (1991: 95-96) ; Joannou (1962: 120-125). Cependant,
comme chez les Peres, les listes des Constitutions Apostolignes et des deux conciles
ne sont pas identiques en nombre, emploi et statut des livres.

Ainsi, les Constitutions Apostoliques (écrit en Syrie vers la fin du IVe siecle)
mentionnent comme livres « vénérables et saints » (ogfdouta kai dyia) les 22 du
canon hébreu avec 7, 2, 3 et 4 Maccabées. Apres cette liste s’ajoute I'instruction
suivante : « vous devez enseigner a vos jeunes la Sagesse du tres docte savant
Sirach » (régle 85)%*. Le concile de Laodicée (360) reproduit le seul canon hébreu
mais en citant Baruch avec le livre de Jérémie et, a la suite des Lamentations,
mentionne les « lettres » (émorodar’), celles qui pourtraient correspondre a la Lettre
de Jérémie (canon 59 et 60). Le concile de Carthage (397 et 419) énumere 44
livres de I’Ancien Testament qui doivent étre lus dans ’Eglise « sous le nom de
divines Ecritures » (canon 47 et 24)%0. Dans cette liste il n’y a aucune distinction
entre les 22 livres du canon hébreu et Tobit, Judith, 1 et 2 Maccabées, Sagesse et
Siracide (les deux derniers attribués a Salomon). On note aussi qu’il y manque
Lamentations et Baruch (peut-€tre mis sous le seul nom de Jérémie)?’.

La fixation de la tradition authentique s’avere donc un peu difficile et en dépit
de la décision du VI¢ concile cecuménique les positions exprimées par les Péres
au I'Ve si¢cle continuent a faire référence?s.

2 Of. Les Constitutions apostoliques 111, introduction, traduction et notes par M. Metzger,
SC 330, Paris : Cerf, 1987, 307-3009.

25 Cf. Enchiridion delle Encicliche (1740-1994), ed. bilingue (texte latin avec trad. italienne),

Strumenti, 1, trad. italienne E. Lora, R. Simionati, Bologna, 1994-1998, n°. 11-13.

26 « [Placuit] ut praeter scripturas canonicas nihil en ecclesia legatur sub nomine divinarum
scripturam » (Enchiridion Biblicum, Documenta Ecclesiastica, Sacram Scrituram Spectantia, Apud
Librariam Vaticanam, Romae 1927, 4).

27 Comme chez les Péres, la mention « deux livres d’Esdras » dans les listes des Consti-
tutions Apostoliques et des conciles de Laodicée et Carthage se réfere a Esd A et Bde la
LXX (respective a 1, 2 et 3 Esd de la Vulgate) ; of Howorth (1906: 343-354) ; Denter
(1962) ; Schenker (1991: 218-248).

28 Un siécle plus tard, en 787, le V1I¢ concile cecuménique de Nicée avait regu et confirmé
«les divins canons composés par les saints apétres a I'universelle renommée, par les six

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



46 Stefan MUNTEANU

Ainsi, Jean Damascene (676-749) s’inspire d’Epiphane de Salamine et déclare
dans sa Foi orthodoxe (éctit vers 730/740) qu’il y a 22 livres de I'AT « comme les
lettres de I'alphabet hébraique » (Foi orthodoxe IV, 17)%. Puis il ajoute que Sagesse
et Siracide, sans étre comptés avec les canoniques, sont « pleins de vertu »
(évdperor) et « bons » (kadai). 11 en fera d’ailleurs usage dans la Fo/ orthodoxe™.

Au début du IXe siecle, le Patriarche de Constantinople Nicéphore (806-815)
donne dans 'annexe de sa Bréve chronographie (une liste d’événements de la création
du monde jusqu’a 829, 'année de sa mort) un catalogue des livtes canoniques
(Stichometria librorum sacrorum). Apres I'énumération des 22 livres employés dans
PEglise et canonisés, Nicéphore mentionne des livres de ’Ancien Testament
dont la canonicité est contestée (kai Soar dvriAdyovrar Ths maAaids abrau sioy) : 1,
2 et 3 Maccabées, Sagesse de Salomon, Siracide, les Psaumes et les Odes de Salomon®?,
Esther (tandis que Baruch est compté parmi les canoniques), [udith, Suzanne et
Tobit®.

Par contre, a la fin du I1Xe¢ siécle on note chez un autre Patriarche de
Constantinople, Photius (858-867 ; 877-886), les mémes hésitations qu’au VI¢
concile cecuménique. Dans son Nomocanon, Photius reproduit 'une apres Pautre
les trois listes canoniques des Constitutions Apostoliques et des deux conciles locaux
de Laodicée et Carthage (INomocanon 111, 2)34.

Nous pouvons conclure que pendant le Ter millénaire il n’y a eu dans 'Eglise
d’Orient aucune décision formelle sur le canon de I’Ancien Testament. La
préférence des Peres pour les 22 livres du canon hébreu n’empécha pas les
« deutérocanoniques » de jouir d’un large crédit dans I’Eglise. Peu a peu, leur
usage s’est généralisé sans tenir compte des différences. Une étape importante
est marquée au XI¢ siecle lorsque I'essentiel du lectionnaire est fixé ainsi qu’une

conciles cecuméniques et par les conciles locaux, et maintenu leurs prescriptions dans
leur immuable intégrité » (canon 1) ; ¢ Jugie (1907: 19).

2 PG 94, 1180.

30 Sg est méme citée comme livre canonique dans la Foi orthodoxe IV, 15 : « Et c’est
IEcriture divine qui dit aussi: “les ames des justes sont dans la main de Dieu et la
mort ne les touchera pas” (5g 3:1) » (¢ Jean Damascene, La Foi orthodoxe 45-100, tra-
duction et notes par P. Ledrux, avec la collaboration de G.-M. de Durand, SC 540,
Paris : Cerf, 2011, 231).

3TPG 100, 1056D-1059A.

32 Recueil de 42 chants composés au début du II¢ siecle ap. ].C. par des chrétiens de
Syrie et attribués au roi Salomon (¢ Les Odes de Salomon, traduit par J. Guirau et A.-G.
Hamman, Les Peres dans la foi 97, Paris : Migne, 2007).

3 Nicéphore cite cependant Sg (2:12-23 ;5 3:3 ; 14:13) et Ba (3:3) dans Apologeticus pro sacris
imaginibus comme canoniques (PG 100, 533B-832A ; 603D ; 643D ; 727B ; 752B-C).

34 PG 104, 589-592.

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



Canoniques, non-canoniques ou bons a lire ?... 47

grande partie de ’hymnographie liturgique®. Or, parmi les textes de ’Ancien
Testament lus, commentés, chantés et utilisés dans les prieres pendant les offices
se trouvent les « deutérocanoniques »%. Ainsi, 'usage liturgique élimine les obser-
vations plus ou moins critiques des Péres envers ces livres propres a la LXX.
Les discussions sut leur statut seront reprises seulement au XVIIe¢, lorsque les
orthodoxes devront se prononcer sur les limites du canon dans les débats théolo-
giques avec les protestants.

3. La participation des orthodoxes aux discussions entre catholiques et
protestants sur le texte canonique de la Bible au XVIIe si¢cle

Sans avoir participé directement aux débats sur le canon de la Bible entre catho-
liques et protestants pendant la Réforme, I'Eglise orthodoxe a été néanmoins
influencée par les diverses prises de position. Le manque de décision officielle
sur ce point au sein de PEglise orthodoxe préta a ’époque a des opinions diverses
parmi ses théologiens?®.

Les vraies controverses sur le canon ne naissent dans I’Eglise orthodoxe
qu'au XVIIe¢ siecle. En 1629, le Patriarche de Constantinople Cyril Lukaris
(1620-1637)3, influencé par le calvinisme, publie a Genéve une Confession de
foi orthodoxe structurée en 18 articles®. En 1633, dans la deuxiéme édition

3 Les lectionnaires byzantins appataissent a partir du VIII€ siecle (Engberg 2005).

3 Dans la liturgie orthodoxe, la lecture vétérotestamentaire a disparu depuis une date
ancienne (VI¢ ou VII¢ siecle). Il n’en subsiste comme témoin que les lectures vétérotes-
tamentaire des trois vigiles : de No€l, de la Théophanie et de I’Annonciation, fétes
pour lesquelles la célébration de 'Eucharistie est prescrite apres les vépres (en fonction
du jour de la semaine ou tombe la féte). De méme, dans les vépres comprises dans les
liturgies du Jeudi et du Samedi de la Grande Semaine ou celles de la Liturgie des Saints
Dons Présanctifiés (célébrée pendant le Caréme, excepté les samedis et dimanches).
Dans les autres offices sont utilisés des passages de Ba, Sg, D, Mn, 2 et 4 M ; pour la
liste des péricopes voir Dragomir (1981: 225-226).

37 En 1625, Métrophane Critopoulos composa a Helmstedt en Allemagne une Confession
de foi orthodoxe. Pour ’AT, il retient les 22 livres de la Bible hébraique sans rejeter
les « deutérocanoniques ». Pour ces derniers, il affirme que « beaucoup de préceptes
moraux, dignes de tout éloge, y sont renfermés, mais jamais I’Eglise du Christ ne les a
recus comme canoniques et authentiques [...]. C’est pourquoi nous ne cherchons pas a
prouver les dogmes par des textes qui leur sont empruntés » (chap. VII). L’ouvrage de
Critopoulos resta manuscrit jusqu’en 1661 quand il fut publié pour la premiere fois
(Kimmel & Wissenborn 1850: 105-106 ; Prelipcean 20033: 49).

3 Né en Crete en 1572, Lukaris étudia a Venise et a Padoue. 11 fut patriarche d’Alexandrie
(1602-1620) puis de Constantinople jusqu’a sa mort en 1638. En 1628 il envoya le
fameux Codex Alexandrinus de la LXX au roi Chatles I¢* d’Angleterre.

% Ecrite en latin et intitulée Confessio fidei reverendissimi domini Cyrilli Patriarchae
Constantinopolitani, la confession fut traduite en frangais, anglais et allemand durant la

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



48 Stefan MUNTEANU

de sa Confession, Lukaris inclut apres les 18 articles une série de quatre questions
et réponses. La troisiéme concerne le canon de ’Ancien Testament. A la ques-
tion : « Quels livres nomme-t-on Ecriture Sainte ? » la réponse était : « Nous appe-
lons Ecriture Sainte tous les livres canoniques que nous avons regus et que nous
conservons comme la régle de notre foi et de notre salut [...]. Et nous croyons
que ces livres canoniques sont ceux-la mémes que le concile de Laodicée a
énumérés et que I’Eglise catholique et orthodoxe, illuminée par le Saint-Esprit,
reconnait jusqu’a ce jour. Quant aux livres dits apocryphes, ils méritent ce nom
parce qu’ils n’ont pas été sanctionnés par 'autorité du Saint-Esprit comme ceux
qui sont proprement et incontestablement des livres canoniques, c’est-a-dire le
Pentateuque de Moise, les hagiographes et les prophetes, en tout 22 livres de
I'ancienne alliance que le synode de Laodicée a prescrit de lire » (Kimmel &
Wissenborn 1850: 42-43).

Avec cette réponse, Cyril Lukaris aligne le canon orthodoxe de I’Ancien
Testament sur le modele des Bibles protestantes de I’époque ou les 39 livres de
la Bible hébraique sont suivis par les « apocryphes ». Pourtant cela contredit la
tradition orthodoxe. La réponse ne reflete pas I’histoire du canon de I’Ancien
Testament pendant le Ie* millénaire pour au moins quatre raisons :

1) Premierement, dans la liste du concile de Laodicée, Baruch forme un seul
livre avec Jérémie et, a la suite des Lamentations, on trouve les « lettres » ;

2) Deuxiémement, la liste du concile de Laodicée a été approuvée au VIe
concile cecuménique ensemble avec les listes des Constitutions Apostoligues et du
concile de Carthage ;

3) Troisiemement, les Peres grecs, malgré leur préférence pour le canon
court de 22 livres, n’ont jamais rangé les « deutérocanoniques » parmi les
«apoctryphes » ;

4) Et quatriemement, 'usage ecclésiastique et catéchétique des « deutérocano-
niques » est passé sous silence.

Evidemment, la Confession de Cyril suscita de vives discussions et contesta-
tions de la part des autres responsables orthodoxes. Le Patriarche Cyril fut
déposé a plusieurs reprises et apres avoir été accusé d’intrigues politiques, il fut
condamné a mort en 1638 sur 'ordre des autorités ottomanes*. L’ceuvre de Cyril
Lukaris et sa réfutation ont conduit I'Eglise orthodoxe a une série de déclarations
officielles sur le canon des Saintes Ecritures émises par quatre différents synodes.

méme année. En 1631, Cyril la traduisit en grec sous le titre "Avarodixij duooyia Tiig
xploriavikfis mloTews et ajouta a la fin quatre questions et réponses. Cette derniére
version fut publiée en grec et en latin a Geneve en 1633. L’appartenance d’une telle
Confession a Cyril Lukaris est contestée par certains spécialistes (Todt 2002: 618-651).

40 En 1638, trois mois aprés la mort du Cyril Lukatis, son successeur Cyrille Contari tint
un synode a Constantinople dans lequel il fit anathématiser Cyrille Lukaris.

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



Canoniques, non-canoniques ou bons a lire ?... 49

Le premier est celui de Constantinople réuni en 1642 par le Patriarche
Parthénius Ier (1639-1644). Les décisions prises par les participants furent con-
tenues dans une lettre synodale destinée a servir de base aux discussions d’un
autre concile prévu pour la fin de la méme année a Jassy en Moldavie (Jugie
1907: 46-47). Dans le XVIIIe décret de la lettre synodale, il est dit que Cyril
Lucaris avait incorporé a la fin de sa Confession certaines questions qui ne valent
pas mieux que les chapitres : « Non seulement 'auteur de la confession y rejette,
comme plus haut, les interprétations de la Bible données par nos Péres, mais
encore il efface certains livres de I’Ecriture que les saints et cecuméniques con-
ciles ont recus comme canoniques » (Kimmel & Wissenborn 1850: 415-416).

Le deuxiéme synode eut lieu a la fin de la méme année 1642 a Jassy, en
Moldavie, avec la participation des représentants des Eglises roumaine, russe et
grecque. Apres avoir condamné la Confession de Cytil, les patticipants s’accordent
sur la Confession de foi orthodoxe de Pierre Moghila (1596-1647), le Métropolite de
Kiev#*. La Confession ne se prononce pas sur le statut des « deutérocanoniques »
et n’énumere pas les livres qui font partie du canon de ’Ancien Testament.
Cependant, on y trouve des citations de Tobit (12:9), Sagesse (3:1) et Siracide (3:21
10:7 ; 15:11-18:21 ; 23:19 ; 42:18) en tant que textes des Saintes Ecritures (Malvy
& Viller 1927).

En janvier 1672, le Patriarche Dionysios IV de Constantinople (1671-1673/
1676-1679/ 1682-1684/ 1686-1687/ 1693-1694) convoqua en réponse a l'insistance
du compte Nointel, ambassadeur de France prés la Sublime Porte, un nouveau
synode a Phanar afin de montrer son attitude négative envers la Confession de
Cyril Loukaris (Migne 1841: 1157). Le synode, composé du Patriarche Dionysios,
trois autres anciens patriarches de Constantinople, le Patriarche Paisie d’Alexandrie
et quarante métropolites et évéques rédigea et approuva une lettre synodale
dans un esprit anticalviniste. Pour le canon de ’Ancien Testament, en se basant
sur les listes transmises dans les Constitutions Apostoliques, les deux conciles de
Laodicée et de Carthage, le synode considére que « tous les livres de ’Ancien
Testament qui ne sont pas compris dans le dénombrement des Saintes Ecritures
ne devraient pas étre réfutés comme pafens ou profanes, mais ils doivent étre
appelés bons et vertueux et ne pas les abandonner » (Kimmel & Wissenborn
1850: 225).

Enfin, le quatriéme synode est celui de Jérusalem convoqué en 1672 par le

4 En 1642, la Confession fut envoyée pour approbation aux membres du synode de
Constantinople. En 1643, elle fut approuvée par les patriarches de Constantinople et
d’Alexandrie, en 1647, par celui d’Antioche et en 1650, par celui de Jérusalem. La
Confession fut publiée pour la premicre fois en grec a Amsterdam en 1666 sous le titre :

"Opbodoos duoloyia Tiig kabolikijs kai dmooTodikijs kkAnoiag Ths dvatodikrg.

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



50 Stefan MUNTEANU

Patriarche Dosithée. Les soixante et onze participants approuvent la Confession
de Dosithée, congue comme une « Apologie orthodoxe » contre Iinfluence
calviniste dans I'Eglise grecque®2. Sur le modeéle de la Confession de Cyril Lukaris
de 1633, Dosithée organise également son ceuvre en 18 articles (décisions) suivis
d’une annexe de quatre questions et réponses. Cette fois-ci, la réponse a la
troisieme question déclare que Sagesse, Judith, Tobit, Bel et le Dragon, Histoire de
Suzanne, Macabées et Siracide sont « des parties authentiques de I'Ecriture, au
méme titre que les autres livres canoniques |...] S’il apparait que tous ces livres
n’ont pas toujours été énumérés par tous, il est clair néanmoins que des synodes
remontant a la plus haute antiquité chrétienne et des théologiens illustres les ont
connus et unis a 'ensemble de I'Ecriture. Pour nous, nous les recevons tous
comme livres canoniques et nous confessons qu’ils font partie intégrante de la
Sainte Ecriture » (Kimmel & Wissenborn 1850: 467-468).

Comme nous pouvons le voir, les quatre synodes orthodoxes du XVIIe siecle
montrent qu'une position différente a été prise par rapport aux affirmations
de Cyril Lukaris sur les livres « deutérocanoniques » de I’Ancien Testament.
Le premier synode de Constantinople les considere comme « canoniques ». Le
Métropolite Pierre Moghila évite dans sa Confession d’en patler mais il les cite
volontiers dans ses affirmations dogmatiques. Le deuxieéme synode de
Constantinople les considére comme « non-canoniques » et pourtant « bons et
vertueux » en défendant de les abandonner. Enfin, pour le Patriarche Dosithée, ils
sont « canoniques » et font partie intégrante des Saintes Ecritures. Ainsi, en
seulement 40 ans les livres « deutérocanoniques » sont passés dans 'Eglise
orthodoxe du rejet parmi les « apocryphes » chez Cyril a 'acceptation dans le
canon chez Dosithée.

Les deux prises de positions sont en effet des interprétations extrémes de la
méme tradition. Cyril Lukaris exprime sa préférence pour le canon hébreu en se
basant seulement sur la décision du concile de Laodicée en dépit des autres
listes canoniques des conciles et des Peres, ainsi que de la tradition liturgique.
Dosithée retient le canon large de la LXX selon la liste du concile de Carthage
et 'usage des Péres, mais il ignore que les Péres qualifient les « deutérocano-
niques » de « bons a lire » (selon Athanase), « utiles et profitables » (selon
Epiphane) ou « pleins de vertu et bons » (selon Damascene).

2 La Confession, signée par les représentants des différentes Eglises orthodoxes, est
intitulée "Aomis dpbosoéias 1f drodoyia kai Eeyyog mpds ToUs StacUpovrag TIiv dvartodikiv
EkxAnoiav aipeTixds gpovetv v 1ois mepi 000 kai 1dv Osiwv/ Clypens orthodoxe fidei sive
Apologia adversus Calvinistas heareticos, Orientalen ecclesiam de Deo rebusque divinis heretice cum
ipsis sentire mentientes. La 1¢¢ édition grecque et latine a été publiée a Paris en 1676 et
révisée en 1678 (Schaff 1877: 435).

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



Canoniques, non-canoniques ou bons a lire ?... 51

La réouverture du probléme du canon et de la réception des livres
« deutérocanoniques » dans I’Eglise orthodoxe au XVII¢ siecle semble n’avoir
mené 2 aucun nouveau résultat. Relues dans leur contexte historique, nous
observons que les Confessions de Cyril Lukaris, Pierre Moghila et Dosithée sont
élaborées sur le modele des confessions occidentales. Elles expriment plutét la
position de I’Eglise orthodoxe face aux controverses nées de la Réforme et dans
lesquelles elle fut impliquée directement ou indirectement®. Méme pour le
canon de ’Ancien Testament le choix entre le canon long (catholique de 49
livres) et le canon court (protestant de 39 livres) était en fonction de '« ennemi »
qu’on souhaitait combattre (Vassiliadis 2002: 115). Par conséquent, la Confession
de Dosithée ne peut pas étre retenue comme solution officielle pour le canon
de ’Ancien Testament dans I’Eglise orthodoxe. Drailleurs, les éditions slavonne
et roumaine de la Bible de la méme époque ne tiennent pas compte de cette
Confession. Si elle a été longtemps considérée comme représentative pour toute la
tradition orthodoxe, ce n’est plus le cas aujourd’hui (Konstantinou 2004: 99).

4. La dialectique livres canoniques et non-canoniques chez les théologiens
orthodoxes aujourd’hui

Actuellement, chaque Eglise orthodoxe autocéphale utilise les éditions de la Bible
approuvées par son propre synode. D’ou cette situation qui parait étrange aux
chrétiens d’Occident : dans les Bibles grecque, russe, bulgare, serbe, roumaine,
géorgienne, macédonienne et leurs traductions dans les langues modernes 'ordre
et le nombre des livres « deutérocanoniques » est différent. Comme nous allons
le voir, cette différence d’ordre, nombre et regroupement des livres « deutéroca-
noniques » est directement liée a 'histoire de la traduction, transmission et
publication des Saintes Ecritures dans les Eglises orthodoxes russe, grecque et
roumaine.

Pour P’Eglise russe, le premier codex complet de la Bible slavonne est celui
du Métropolite Gennadij qui fut réalisé a Novgorod en 1499. Gennadij confia la
tache de traduire les livres bibliques absents a cette époque des manuscrits
slavons a Veniamin#, un prétre catholique dominicain®. Veniamin traduisit de
la Vulgate les livres de 7 et 2 Chronigues, Esdras, 3 et 4 Esdras, Nébémie, Tobit, Judith,

43 Tant les protestants que les catholiques s’effor¢aient de prouver que leurs doctrines
étaient partagées par I'Eglise Orthodoxe. Les ambassadeurs catholique (France) et
calviniste (Pays-Bas) pres la Sublime Porte exercaient a tour de role une pression sur
le patriarcat de Constantinople afin d’obtenir de lui une confession de foi favorable
aux communautés ecclésiales qu’ils représentaient.

# Veniamin, d’origine croate ou tchéque (« slovene de naissance et latin de foi »), avait
été recruté par Mgr. Gennadij pour lutter contre le mouvement novgorodo-moscovite

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



52 Stefan MUNTEANU

1 et 2 Maccabées, Sagesse de Salomon, certaines parties d’Esther (les passages propres
ala LXX et absents du TM ; les chap. 10:4-16:24 dans la Vulgate) et de Jérémie
(1:9-10; 1:18-2:1; 2:13-25:14; 46:1-52:3)%. Un siecle plus tard, en 1581, fut publiée
a Ostrog, par les soins du prince Constantin Ostrozhsky (1526-1608), la premiere
édition imprimée de la Bible slave?”. Le texte de la Bible de Gennadij est maintenant
révisé a partir de la LXX et de certains manuscrits slavons anciens*. Les livres
traduits de la Vulgate ne sont plus reproduits, sauf Tobit, Judith et 4 Esdras et les
partis de Jérémie qui sont révisés d’apres la Vulgate®. C’est a cette occasion que
fut traduit en slavon 3 Maccabées, retraduit et complété le livre d’Esther selon la
LXX et ajoutée la Pricre de Manassé a la fin de 2 Chronigues (comme dans les

des « Judafsants » (en outre, ils exprimaient des doutes sur la qualité de la traduction
des Saintes Ecritures) ; ¢f Dmitriev (2003: 396) ; Florovsky (2001: 20).

4 Pour remplir leur mission, les freres Cyrille et Méthode avaient traduit dans un premier
temps uniquement les textes bibliques utilisés dans la liturgie des dimanches et fétes et
dans les offices de la semaine : ’'Evangile, 'Apotre, le Psautier et le Lectionnaire de
IAT. La traduction complete de la Bible slavone entreprise par Cyrielle et Méthode en
Moravie n’a été achevée qu’en Bulgarie par Méthode et ses disciples (de Proyart 1990:
384).

4 Ta principale édition latine utilisée a été la Vulgate imprimée en quatre volumes a
Nirnberg en 1487 par Anton Koberger. A celle-ci s’ajoute celle publiée a Bale par
Nicolaus Kesler en 1487 ou sa réédition (Bale, 1491). Aux versions latines s’ajoutent
deux Bibles allemandes imprimées par Heinrich Quentel a Cologne en 1478. Certaines
expressions et mots d’origine tchéque laissent supposer que les traducteurs ont également
eu a leur disposition I’édition princeps de la traduction tcheque de la Vulgate (Prague,
1488) ou sa deuxieme édition (Kuttenberg, 1489). Le texte de la Bible de Gennadjj était
accompagné de commentaires repris principalement de Postilla litteralis et moralis in 1 etus
et Novum Testamentum de Nicola de Lyra (1280-1349), dont la I¢ édition fut publiée a
Nirnberg en 1493 (Alexeev 2004: 21).

47 Dans son désir de combattre la propagande catholique et protestante contre la minorité
orthodoxe de Pologne et de Lituanie et d’élever le niveau d’éducation de la population,
le prince Constantin fonda une école a Ostrog en 1577. Parmi les personnalités de
I’époque invitées a enseigner il y avait Guérasim Smottitski (le principal artisan de la
Bible d’Ostrog) et Ivan Fedorov, 'imprimeur de la Biblke d’Ostrog (Florovsky 2001: 42-43).

4 Les spécialistes s’accordent sur le fait que les traducteurs ont utilisé I'édition Aldine
publiée par Aldo Manuzio a Venise en 1518, basée sur des manuscrits de la bibliotheque
de Saint Marc (codex 29, 68, 121 et 730), dont le texte est proche de Vaticanus. A cette
derniere s’ajoute la Poliglota Complutense réalisée par le cardinal Ximens a Alcala entre
1514-1517 (Thomson 1998: 678).

4 Dans les Bibles slavonnes, le 4 Esd de la Vulgate est appelé 3 Esd ; le texte slavon est
proche de la Vulgate Clémentine de 1592. Une version de 4 Esd, traduite a partir du
latin ou du slavon, a été publiée en 1743 dans la Bible géorgienne de Moscou (dite du
prince Bakar).

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



Canoniques, non-canoniques ou bons a lire ?... 53

anciennes versions de la Vulgate). Avec quelques corrections (nouvelle traduction
du Psautier d’apres le texte grec) la Bible d'Ostrog fut réimprimée en 1663 a Moscou®.
Une édition définitive de la Bible de Moscon fut réalisée entre 1751-1756 a Saint
Petersbourg sous le regne de 'impératrice Elisabeth’!. Cette Bible d’Elisabeth est
encore aujourd’hui la Bible liturgique officielle des Eglises orthodoxes de langue
slave. Quant aux livres « deutérocanoniques » ils s’y trouvent mélés avec les
canoniques>?,

En 1876, le Saint Synode de I’Eglise russe approuva la publication de la
premicre édition compléte et scientifique de la Bible en langue russe. Pour
I’Ancien Testament, les livres canoniques étaient traduits a partir de ’hébreu
et les « deutérocanoniques » d’apres la LXX (sauf 4 Esdras d’apres la Vulgate). Le
Saint Synode donna sa bénédiction officielle a cette version pour l'usage
personnel, mais pas liturgique. Toutes les éditions synodales suivantes furent
édifiées a partir de celle-ci apres diverses corrections apportées au texte. Dans

50 En 1649, le Tsar Alexei Mikhailovich invita a Moscou le moine érudit Epiphane
Slavinetsky, ainsi que d’autres « spravschikov » (éditeurs) de Kiev, pour préparer une
nouvelle édition de la Bible. En dépit de la tache de révision de la Bible, Ephiphane
fut 'un des principaux assistants du Patriarche Nikon Minov (1652-16606) et s’impliqua
dans la réforme de révision et de publication des livres liturgiques (de Proyart 1990:
411).

ST I s’agit d’une révision de la Bible de 1663 (sauf pour 4 Esd) d’apres le texte de la
LXX publié dans les polyglottes, les éditions de Lambert Bos (1709) et Breitinger
(1730-1732), dans la version de Flaminius Nobili (1588), la Synopsis criticorum de
Matthias Polus (1694) et quelques manuscrits grecs, surtout le Codex Alexandrinus. Le
contenu de AT est le méme que celui de la Bible d’Ostrog, avec trois modifications
mineures : (1) L#Jr qui constitua le VI¢ chapitre de Bz est désormais publiée sépa-
rément apres les L ; (2) 3 Esd ne suit plus 2 Esd mais il est placé a la fin de PAT
apres 3 M ; (3) pour la premiere fois fut traduite en slavon la phrase absente du v. 10
de Mn: «en commettant des abominations et en multipliant des objets d’horreur »
(Vigouroux 1912: 1805).

2 Lordre des livres de VAT dans la Bible d’Elisabeth est : Gn, Ex, Ly, Nb, D¢, Jos, |g, Rz,
14 R, 1-2 Chr (avec Mn), 1 Esd, Ne, 2 Esd, Tb, Jdt, Est (avec les ajouts grecs), Jb, Ps
(avec Ps 1571), Pr, Edl, Ct, Sg, 84, Is, Jr, Lm, Lt-Jr, Ba, Ez, Dn (avec les ajouts grecs), Os,
Jb, Am, Ab, Jon, Mz, Na, Ha, So, Ag, Za, M/, 1-3 M, 3 Esd. On retrouve encore le méme
ordre aujourd’hui dans les Bibles russe, bulgare, macédoine (3 Esd placé aprés 2 Esd)
et serbe (a la place de 3 Esd on trouve 4 M), ¢ Dbubaus, 110 GAArocAOBEHUIO
Casareiimero ITarpmapxa Mockosckoro u Beed Pycn Aaexcus 11, Poccniickoe Bub-
Aetickoe obrmectBo, Mock6a, 2005 ; bubaus, Nsa. va CB. CuHOA Ha DBbArapckara
wepksa, Cocpus, 2005 ; Butauja uau Csemo nucmo cmapoza u 1060za sasjema, Csetn apxuje-
pejcku curoA Cpiicke mpaBocaasae npkse, beorpaa, 2010 ; Ceeto Iuervo Ha Cmapuot u
Ha Hobuot Daset, Co 6AarocAoB Ha Apxnepejcxm CunoA Ha MakeAoHcKaTa CBeTHOT
apxXmepejcKn CHOA Ha MakeAOoHCKarta mrpaBocAaaBHa 1ipksa, Ckomje, 2012.

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



54 Stefan MUNTEANU

d’autres pays balkaniques, la Bulgarie et la Serbie, les nouvelles traductions de
la Bible en langues nationales dépendaient de la Bible russe de 1876. A présent,
les éditions synodales de la Bible contiennent 11 livres « deutérocanoniques »
appelés « non-canoniques » (HekaHOHHYeckHe), indiqués par un astérisque et
disposés selon ordre de la Bible d’Elisabeth3.

Pour I’Eglise grecque, c’est seulement aprés la guerre d’indépendance (i.e.
1821-1829) et la reconnaissance de la Gréce comme nation indépendante (1832)
que nous pouvons patler d’un retour a la normalité de la vie de I'Eglise
orthodoxe, y compris sa liberté de publication. La premiére édition de ’Ancien
Testament fut publiée a Athénes entre 1843-1850 avec I'approbation du Saint
Synode et l'aide financiere de la « Society for Promoting Christian Knowledge »
(Delicostopoulosp 1998: 310). Comme mentionné dans le titre, celle-ci devait
étre « distribuée gratuitement aux clercs de Grece». 1l s’agit en fait d’une
réédition en quatre volumes du texte de la LXX contenu dans la Bible publiée
a Moscou en 1821 avec la bénédiction du Saint Synode de I’Eglise russe et la
contribution financiere des fréres Zosimas®. A lintérieur de chaque volume,
les livres sont rangés selon l'ordre des Bibles protestantes, tandis que les
« deutérocanoniques » sont publiés séparément®. Cette premiere édition de
Ancien Testament fut réimprimée par I’'Eglise grecque en un seul volume en
1892 a Athenes. Le texte des livres canoniques y est accompagné des références a
des passages paralleles, les psaumes sont précédés d’'une introduction, plusieurs
gravures bibliques sont dispatchées tout au long du texte5S.

3 Comme pour les éditions précédentes, aux 11 livres « non-canoniques » (3 Esd, Tb,
Jdt, Sg, Si, Lt-]r, Ba, 1-3 M, 4 Esd) s’ajoutent directement au texte les suppléments
grecs aux livres d’Est et Dn, ainsi que la PM a la fin de 2 Chr et le Ps 757 apres le Ps
150 (Bubaus, mo 6aarocroenuro Cearerimnero Ilarpuapxa Mockosckoro u Bcea Pycu
Anexcus 11, Poccuiickoe Bubaeiickoe obmectso, Mocksa, 2005).

5 Pour ’AT, la Bible de Moscon reprend le texte de la LXX de I’édition de J.-E. Grabe qui
sappuie sur le Codex Alexandrinus. Elle fut imprimée a Oxford en quatre volumes
(division conservée également a I'intérieur de la Bible de Moscou), sous le titre de “H#
TMadaid Avabrixn kard Tods “Efsourxovra (1707, 1709, 1719, 1720). Bien que le texte du
Codex Alexcandrinus ait été changé dans beaucoup de passages (notamment pour le livre
de Dn), d’aprés d’autres manuscrits ou d’apres les conjectures de Grabe, les variantes
sont le plus souvent imprimées en bas de page. L’édition de Grabe fut réimprimée par
Breitinger (Zurich, 1730-1732) et Reineccius (Leipzig, 1750). La Bible de Moscon a été tres
appréciée par les moines du Mont Athos ce qui explique d’ailleurs qu’elle y soit toujours
lue pendant les offices liturgiques.

5 Le IVe volume contient 11 livres « deutérocanoniques » : T, Jdt, Esd A, 1-4 M, Ba,
LAr, Sg, Si ("H Madaud Aiabijxn xard tovs Efdourxovra, Tduog 1étapTog, Ev 14 Tumoypagei H
Mvnpoadvn,’ ABfivar, 1850).

5 T’ordre des livres reste celui de ’édition de 1843-1850 : Gn, Ex, Ly, Nb, D¢, Jos, Jg, Rz,
14 R, 1-2 Chr, Esd, Ne, Est (avec les ajouts grecs), Jb, Ps (avec Ps 157 et les 14 Odes),

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



Canoniques, non-canoniques ou bons a lire ?... 55

Une nouvelle édition de '« Ancien Testament selon la LXX » publiée avec la
bénédiction du Saint Synode vit le jour a Athénes en 1928. Pour le choix des
variantes textuelles, la ponctuation, ordre et la numérotation des chapitres et
des versets, les éditeurs se sont appuyés cette fois sur I’édition critique de la
LXX de Constantin Tischendorf>”. Dans la préface de I’édition synodale, il est
mentionné qu’a c6té des livres « protocanoniques » (mporokavovikd) de AT on
trouve les livres « deutérocanoniques ou anaginoskimena » (gr. Seutepokavovikd 1
dvayivwokdueva) de la LXX58,

En 1937, est publiée une nouvelle édition synodale revue par Panagiotis
Bratsiotis, spécialiste de la LXX et professeur a la Faculté de Théologie
d’Athénes. Dans cette deuxieme édition, Bratsiotis élimine les indications des
diverses variantes textuelles (sauf les plus importantes) rapportées dans les notes ;
regroupe et range les livres selon Pordre des Codex VVaticanus et Alexandrinus ;
ajoute en appendice le livte de 4 Maccabées (a cause de sa présence dans les
éditions d’Athenes de 1843 et 1892) et introduit la double numérotation des
Psaumes. Pour la révision du texte, Bratsiotis consulte des manuscrits des offices
liturgiques orthodoxes ainsi que les deux éditions critiques de la LXX publié¢es
par Alfred Ralfs en 1935%. Aujourd’hui encore cette édition de la LXX de
Rahlfs modifiée est le texte officiel de I'Eglise de Gréce pour P'usage liturgiqued”.

Pr, Ed, Ct, Is, Jr, Lm, Ez, Dn (avec les ajouts grecs), Os, Am, Mi, ]I, Ab, Jon, Na, Ha,
So, Ag, Za, M/, Th, Jdt, Esd A, 1-4 M, Ba, Lt-]r, Sg, Si (‘H Modaid Arabijkn xard todg
‘EfSourfxovra, Témoig Iapaokeud Aedvn,” Abfvar, 1892).

57 Les deux volumes de I'édition de la LXX imprimés par C. Tischendorf (Leipzig,
1850), dont les VI¢ et VII¢ éditions ont été édités par E. Nestlé (1880 et 1887) et
comporportent a la fin un supplément ou sont comparés les textes transmis par les
trois grands codex : Vaticanus, Sinaiticus et Alexandrinus. 1initiative visait a constituer
un apparat critique définitif, qui aurait fourni les variantes de tous les manuscrits onciaux
grecs, des principaux cursifs, des versions grecques du II°¢ siecle, des autres versions
plus importantes, des citations de la XX chez Philon, les Péres de I’Eglise et les
écrivains ecclésiastiques plus anciens (¢ Constantin von Tischendotf, Vetus Testamentum
Graece Tuxta 1. XX Interpretes, 2 vols, Leipzig : Brockhaus, 1887).

58 Dans la Bible de 1928, on trouve 10 livres « deutérocanoniques » mélangés aux livres
canoniques : 3 Esd, Tb, Jdt, Sg, Si, Lt-]r, Ba et 1-3 M (¢f ‘H Hadaid Aiabrjkn kard 1oUg
“Efdourfxovra, *ExdoTikdg Olkog 1 « ZOH »,” ABfvar, 1928).

% Le texte de la Septnaginta de Rahlf a été corrigé afin de se conformer autant que
possible aux interprétations orthodoxes traditionnelles de la LXX, telles qu’on les
trouve dans les écrits des Peres ; au texte dit « lucianique », c’est-a-dire la révision de la
LXX faite par Lucien d’Antioche et qui a été tres favorisée par beaucoup de Peres de
I'Eglise, notamment par Jean Chrysostome ; ainsi qu’aux lectures liturgiques de AT
(¢ T1. L. Mmparowdmng (ed.), “H “Ayia Ipagri,” ExdoTikdg Olxog 1 « ZOH »,” ABfvan, 1937, 200419).

60 I’ordre des livres de AT dans les Bibles orthodoxes grecques est le suivant : Gr, Ex,
Lw, Nb, Dt, Jos, Jg, R, 14 R, 1-2 Ch, 1 Esd, Ne, 2 Esd, Tbh, Jdt, Est (avec les ajouts

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



56 Stefan MUNTEANU

En dehors de Iédition synodale de la LXX, il faut également mentionner la
publication en 1997 d’une traduction de la Bible en grec moderne (SpuoTixn)
faite également avec la bénédiction du synode de 'Eglise grecque. Pour I’ Ancien
Testament, le texte est traduit a partir de ’hébreu en y ajoutant les « deutéroca-
noniques » de la LXX conformes a 'usage normatif dans 'Eglise orthodoxe
grecque (il y manque 4 Maccabées)©!.

Pour I’Eglise roumaine, la premiére traduction intégrale de la Bible est la
Bible de Bucarest ou Bible de Serban Cantacuzino faite a Bucarest en 168862, La tra-
duction de I’Ancien Testament est faite a partir de plusieurs sources : avant
tout, la traduction faite auparavant a Constantinople par Nicolae Milescu sur le
texte grec de I’édition protestante de la LXX publiée a Frankfurt en 159763 A
part cette version, les traducteurs (freres Radu et Serban Greceanu) ont eu 2
leur disposition le texte slave de la Bible d’Ostrog et le texte latin de la Vulgate. La
Bible de 1688 contient les livres « deutérocanoniques » de Tobit, Judith, Baruch,
Lettre de Jérémie, Cantique des trois enfants, 3 Esdras, Sagesse, Siracide, Histoire de Susanne,
Bel et le Dragon, 1, 2, 3 et 4 Maccabées. Ces livres sont regroupés a la fin de ’Ancien
Testament sous le titre de « livres apocryphes » exactement comme dans les
Bibles protestantes®.

Entre 1780 et 1785, le prétre gréco-catholique Samuil Micu Clain réalisa une
nouvelle traduction de la Bible pour remplacer la Bible de Bucarest completement
épuisée. La Bible fut publiée a Blaj en 1795 et elle servit a tous les Roumains de
Transylvanie, orthodoxes et gréco-catholiques. La traduction est faite d’apres le
texte grec de la LXX%. Dans le texte, on trouve pour certains versets des notes
avec des observations de critique textuelle et d’explications exégétiques. La
Bible contient tous les livres « deutérocanoniques » de la Bible de Bucarest regrou-
pés pareillement a la fin de "Ancien Testament sous le titre de « livres

grecs), 1-3 M, Ps (avec Ps 157), Jb, Pr, Ecl, Ct, Sg, i, Os, Am, Mi, Ji, Ab, Jon, Na, Ha,
So, Ag, Za, M/, Is, Jr, Ba, Lm, Lt-]r, Ez, Dn (avec les ajouts grecs) et en « annexe » 4 M.
Les mémes ordre et contenu sont repris dans The Orthodox Study Bible (USA 2008),
avec deux différences : il y manque 4 M et a la fin de 2 Chr se trouve Mz (?).

1 Cf. “H “Ayia Ipagrf, EMnqvixii BipAkn Etapia, ABRvar, 1997.

02 T ouvrage est commandé par Serban I Cantacuzino (1634-1688), le prince de Valachie
de 1678 a 1688. Apres la mort de ce dernier (29 oct. 1688), Constantin Braincoveanu
(1688-1714), son successeur, finalisa la publication (Munteanu 2012: 15-31).

03 La Septuaginta de Frankfurt reproduit le texte de PAT imprimée dans I’édition aldine
(Vénice, 1518).

4 Cela ne peut que nous surprendre, surtout que la II¢ préface de la Bible de Bucarest a
été signée par le Patriarche Dosithée de Jérusalem (¢f. Biblia de la Bucuresti, 1688, 19882).
05 En plus de la Bible de Bucarest, Samuil Micu Clain utilisa la version grecque de la LXX
de Franeker (1709), la Bible pohglotte d’Alcala (1514 et 1517) et la Vulgate (Chirild

2010: 11).

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



Canoniques, non-canoniques ou bons a lire ?... 57

apocryphes ». A ce groupe de livres, Samuil Micu Clain ajoute la Priére de Manassé
traduite d’apres la Vulgate. La Bible de Blaj devient pour longtemps la version
officielle utilisée par I'Eglise orthodoxe roumaine. Son texte servira de base aux
Bibles de Petersbourg (1819), de Buzdu (1854-1856) et de Sibiu (1856-1858),
ainsi qu’a la premiere édition synodale de la Bible roumaine faite a2 Bucarest en
1914. Dans cette derniere, les livres « deutérocanoniques » (sans 4 Maccabées)
sont encore placés a la fin de "Ancien Testament mais sans aucun titre. En
1936 est publiée une nouvelle édition de la Bible dans laquelle le texte de
I’Ancien Testament est révisé a partir de l'original hébreu®. Toutes les Bibles
synodales ultérieures (1938, 1944, 1968, 1975, 1982, 1988, 1993, 2006, 2008) seront
des révisions de cette édition®’”. A partir de 1968, les livres « deutérocanoniques »
présents dans les Bibles synodales roumaines sont présentés avec ou sans le
titre : « Livres et fragments non canoniques » [Cirti si fragmente necanonice].

La breve présentation de Thistoire des Bibles slavonnes, grecques et roumaines
montre que le statut des «deutérocanoniques » est différent dans ces trois
Eglises orthodoxes. Le contexte récent et I’évolution des débats sur le canon dans
la théologie biblique du siecle dernier ont amené les théologiens orthodoxes
contemporains a deux positions.

La premiére conserve la distinction entre les livres canoniques et les « deutéroca-
noniques » orthodoxes, en considérant ces derniers comme « non canoniques »
(les Eglises russe, bulgare, serbe et roumaine). Selon les enseignements des Péres,
PEglise reconnait a ces livres une valeur instructive et morale et les recommande
aux fideles pour la lecture en tant que livres « riches en sagesse spitituelle ». Bien
qu’ils puissent étre librement utilisés pour la lecture liturgique et pour Iétude
privée en qualité de livres de I'Ecriture, ils sont catalogués de «non cano-
niques » et ne peuvent constituer a eux seuls la base d’une quelconque décision
dogmatique?s.

La seconde position considere que les « deutérocanoniques » orthodoxes ont
le méme degré d’autorité que les livres canoniques ("Eglise grecque). Les partisans

% Dans cette édition, la PM est placée a la fin de 2 Chr (Tofand 2004: 38).

07 I édition synodale de 2001 revient au texte de la LXX pour AT, mais la division
entre les livres « canoniques » et « non canonique » demeure toujours (¢f Bartolomeu
Anania, Biblia sau Sfanta Scripturd, editie jubiliard a Sfantului Sinod, Bucuresti : Institutul
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, 2001).

08 Cependant, en considérant ces livres «autorisés a la lecture » pour I’édification,
Penseignement et orientation spirituelle des fideles, on reconnait une autorité implicite.
Et méme dans la pratique, les théologiens citent parfois les deutérocanoniques, tout
en gardant une distinction avec les canoniques ; ainsi, 'expression latine Ex nzbilo
(« a partir de rien ») qu’on trouve en grec en 2 M 7:28 (o0k €5 Svrwv émoinoev abta
0 0s0c) est souvent mentionnée a coté des interprétations de Péres pour argumenter
que Dieu créa 'univers de rien de préexistant.

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



58 Stefan MUNTEANU

de cette position rappellent que la LXX a toujours été la version liturgique
traditionnelle dans I’Eglise orthodoxe et que le texte grec a la méme valeur que
celui hébreu. L’estime accordée aux livres « deutérocanoniques » est de fait
amplement exprimée dans les célébrations liturgiques par les lectures, les hymnes,
les icones et méme par des célébrations spéciales®.

Ces diverses positions ont conduit les théologiens, lors de la premiere
Conférence panorthodoxe (Rhodes 1961), a placer la question du canon et des
livres « deutérocanoniques » dans 'agenda du futur « Grand Synode » de I'Eglise
orthodoxe. Dans les conclusions (publiées seulement en 1972), la Commission
préparatoire a fait la proposition suivante au sujet de « L’autorité des livres
connus comme anaginoskimena » - « 1.’Eglise orthodoxe déclare et définit que ces
textes doivent étre distingués des livres canoniques et inspirés quant a 'autorité
de leur inspiration divine, mais qu’ils doivent néanmoins étre considérés comme
faisant partie de ’Ecriture Sainte, utiles et bénéfiques pour le fidéle » (Lash 2007:
232). Ce texte n’a pour Iinstant ni autorité, ni caractére officiel. Il s’agit seulement
d’une proposition qui devra étre étudiée. De la le souhait que le « Grand Synode
panorthodoxe » a venir clatifie pour tous les orthodoxes la question de l'autorité
des « deutérocanoniques » par rapport aux livres canoniques.

5. Conclusions : Retour a la Tradition !

Au terme de la présentation de ces trois aspects relatifs au canon de I’Ancien
Testament dans I’Eglise orthodoxe, nous pouvons conclure que les livres
« deutérocanoniques » ont connu une histoire complexe et mouvementée. Méme
si le statut de ces livres n’est pas encore fixé de facon unanime, cela ne signifie
pas que I’Eglise orthodoxe vive actuellement dans une situation de crise.

Malgré I'absence d’une liste canonique officielle, les livres « deutérocano-
niques » de la LXX continuent a étre présents dans les Bibles orthodoxes. Mélangés
avec les livres canoniques (Bibles grecque, russe, géorgienne, bulgare, serbe,
macédonienne) ou rangés séparément (Bible roumaine), ils y sont inclus parce que
PEglise les a toujours considérés comme partie intégrante des Saintes Ecritures.
Situés a la «limite » du canon par les Péres de I'Eglise (ni canoniques, ni
apoctyphes), ces livres forment un tout avec les écrits canoniques de ’Ancien et

69 Malgré leur statut variable et leur place différente dans la Bible, la vénération accordée
a ces livres est amplement exprimée dans les célébrations liturgiques par des lectures,
des hymnes, des icones, et méme par des célébrations spéciales, telle la féte du Prophete
Daniel et de ses trois amis Ananias, Azarias et Misaél le 17 Décembre (¢f. D 3:24-90)
ou des 7 Freres Maccabées, leur Mére Solomie et Eléazar, leur Maitre le 1¢r Aout (¢ 2
et 4 M).

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



Canoniques, non-canoniques ou bons a lire ?... 59

du Nouveau Testament, en contribuant aussi a la compréhension des vérités
révélées?.

Quant au statut des « deutérocanoniques », il semble difficile de trancher
entre les partisans des « canoniques » et des « non-canoniques ». Les deux partis
trouvent chacun la justification de leurs positions en se référant a la méme
Tradition. La solution serait de n’opter ni pour I'une ni pour lautre, mais
d’admettre que les deux positions sont valables. Il s’agirait alors d’accepter la
LXX comme divinement inspirée et dont le texte est appropri¢ pour l'usage
liturgique, I’étude, la lecture et la priere personnelle, ainsi que le texte hébraique
qui est par excellence le texte canonique des Saintes Ecritures commun a tous les
chrétiens”. En effet, selon les décisions du VI¢ concile cecuménique, il est
possible d’avoir deux listes canoniques différentes en méme temps !

Enfin, vu le large usage des « deutérocanoniques » dans les ceuvres des Peres,
les lectures liturgiques, les prieres, les hymnes et les icones, il reste assez difficile
de nier leur autorité. C’est 'usage de ces livres dans la vie de I'Eglise (liturgie,
prédication, commentaire) qui détermine aussi leur valeur dogmatique, morale et
spirituelle. Il est bon cependant qu’on maintienne la distinction du I millénaire
entre les livres canoniques et anaginoskdmena notamment a cause de sa signifi-
cation historique. Une telle position reste a la fois conforme aux anciennes listes
canoniques des Péres de 'Eglise et laisse aussi une certaine liberté d’appréciation
quant a leur usage dans les décisions dogmatiques, les controverses doctrinales
et la collaboration interconfessionnelle.

BIBLIOGRAPHIE

Alexeev, Anatoly, 2004, « Masoretic Text in Russia », dans Simon Crisp, Manuel Jimbachian
(éds.), Text, Theologie & Translation. Essays in honour of Jan de Waard, L.ondon : United
Bible Societies, 13-29.

70 Les livres « deutérocanoniques » s’averent en effet une source essentielle pour mieux
connaitre la situation politique et religieuse du judaisme entre le II¢ siecle av. J.C. et
le II¢ siecle apres. Pour les personnes qui désirent comprendre le milieu dans lequel
ont vécu et enseigné Jésus Christ et ses disciples, ils éclairent bien des affirmations
néotestamentaires sur l'origine du mal et du péché, le régne messianique, la fin des
temps, le jugement dernier, 'angélologie, la soumission au pouvoir établi, etc.

71 L’acceptation d’un double texte canonique est bien visible dans le NT : lorsque les
auteurs s’emparent du texte biblique pour parler de 'accomplissement des prophéties
messianiques ou de 'enseignement du Christ, ils se servent davantage du texte grec (¢
Is 7:14 en M#1:23 ; Ps 16:8-11 en Ac¢ 2:25-31 et 13:35-37, Gn 12:3 ; 22:18 en Ac 3:25 et
Ga 3:8-9 5 Am 9:11-12 en Ac 15:16-17), sans pourtant écarter original hébreu (¢f Os
11:1 en Mz 2:15 ; Is 42:1 en Mr 12:18).

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



60 Stefan MUNTEANU

Aragione, Gabriella, 2005, « La Lettre Festale 39 d’Athanase », dans Gabriella Aragione,
Eric Junod, Enrico Norelli (éds.), Le canon du Nouvean Testament : regards nonveaux: sur
Lhistorie de sa formation, Geneve : Labor et Fides, 197-219.

Chirila, Ioan, 2010, « Septuaginta — Sursa a editiilor Bibliei romanesti, repere despre
munca de traducere a Bibliei in limba romana », dans Studia Universitatis Babes-Bolyai.
Seria Teologie Ortodoxd 1, Cluj-Napoca, 5-14.

Delicostopoulosp, Athan, 1998, « Major Greek Translations of the Bible », dans Joze
Krasovec (éd.), Interpretation of the Bible, 1jubljana — Sheffield : Sheffield Academic
Press, 297-316.

Denter, Thomas, 1962, Die Stellung der Biicher Esdras int Kanon des Alten Testamentes (thesis),
Freiburg.

De Proyart, J., 1990, « La Bible slave », dans Jean Robert Armogathe (éd.), Le Grand
siécle et la Bible (Bible de tous les temps, 6), Paris : Beauchesne, 383-422.

Dmitriev, Mihail V., 2003, « Culture “latine” et culture “orthodoxe” a I’est de I’Europe
au XVII¢ siecle », dans Presses Universitaires de France 220 (3), 391-414.

Dorival, Gilles, 2003, « I.’apport des Péres de I’Fglise 4 la question de la cloture du canon
de ’Ancien Testament », dans J.-M. Auwers, H. J. de Jonge (éds.), The Biblical Canons
(Bibliotheca Ephemeridum theologicarum Lovaniensium, 163), Leuven : Leuven
Univertsity Press, 81-110.

Dragomir, Nicolae, 1981, « Studiu istorico-liturgic privind textele biblice din cirtile de
cult ale Bisericii Ortodoxe », dans Studii Teologice 3-4, 207-268.

Engberg, Sysse G., 2005, « Les lectionnaires grecs », dans Olivier Legendre, Jean-Baptiste
Lebigue (éds.), Les manuscrits liturgiques, cycle thématique 2003-2004 de 'IRHT (Adilis,
Actes, 9), Patis : IRHT [En ligne : http://aedilis.itht.cars.fr/liturgie].

Floca, Ioan N., 1991, Canoanele Bisericii Ortodoxe, Bucuresti : Editura Institutului Bibilic si
de Misiune a Bisericii Ortodoxe Romane.

Florovsky, Georges, 2001, Les voies de la théologie russe, Lausanne : 1.’ Age 'Homme.

Gaudemet, Jean, 1985, « La Bible dans les conciles », dans Jacques Fontaine, Charles
Pietri, (éds.), Le monde latin antique et la Bible (Bible de tous les temps, 2), Paris :
Beauchesne, 289-310.

Howorth, Henry H., 1906, « The Modern Roman Canon and the Book of Esdras A »,
dans The Journal of Theological Studies VII (27), 343-354.

Joannou, Pericles-Pierre, 1962, « Les canons des conciles cecuméniques », dans P.-P.
Joannou (éd.), Fonts, fasc. IX, Discipline générale antique, tome 1, 1, Pontificia Grottaferrata
(Roma) : Commissione per la redazione del Codice di diritto canonico orientale.

Jugie, Martin, 1907, Histoire dn Canon de I'’Ancien Testament dans I'Eglise Greegue et I'Fglise
Russe (Etudes de Théologie Orientale, 1), Paris : G. Beauchesne.

Junod, Eric, 1984, « La formation et la composition de I’ Ancien Testament dans 'Eglise
grecque des quatre premiers siecles », dans Jean Daniel Kaestli, Otto Wermelinger
(éds.), Le Canon de I’ Ancien Testament, Geneve : Le Monde de la Bible, 105-151.

Kimmel, Ernst Julius & Hermann Weissenborn, 1850, Monumenta fidei ecclesie orientalis,
vol. I et II, éd. bilingue (texte grec et latin), Jenz : Mauke.

Konstantinou, Miltiadis, 2004, « The Original Old Testament Text in the Greek Speaking
Orthodox Church », dans Simon Crisp, Manuel M. Jinbachian, Jan de Waard (éds.),

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



Canoniques, non-canoniques ou bons a lire ?... 61

Text, Theology and Translation: Essays in Honour of Jan de Waard, London : United Bible
Societies, 89-107.

Kraft, Robert A., 2002, « The Codex and Canon Consciousness », dans Lee Martin
McDonald, James A. Sanders, The Canon Debate, Peabody (MA) : Hendrickson, 229-233.

Lash, Ephrem, 2007, « The Canon of Scripture in the Orthodox Church », dans Philip
Alexander, Jean-Daniel Kaestli (éds.), The Canon of Scripture in Jewish and Christian Tradition
— Le canon des Ecritures dans les traditions juive et chrétienne (Publications de I'Institut
romand des sciences bibliques, 4), Lausanne : Editions du Zébre, 217-232.

Luther, Martin, 1545, Biblia: Das Ist, Die Gantze Heilige Schrifft: Deudsch Auffs New Zugericht,
Wittenberg : Hans Lufft (réditée par Wilhelm Hoffmann, Stuttgart : Wiirttembergische
Bibelanst, 1967).

Malvy, Antoine & Marcel Viller, 1927, La Confession Orthodoxe de Pierre Moghila (Otientalia
Christiana, 39), Rome : Pont. Institutum Otientalium Studiorum.

Migne, Abbé (éd.), 1841, Perpétuité de la Foi. De I'Eglise Catholique sur lencharistie et sur la
confession, Paris : J.-P. Migne Editeur.

Munteanu, Eugen, 2012, « A Brief History of the Romanian Biblical Tradition », dans
Biiblicum Jassyense. Romanian Journal for Biblical Philology and Hermenentics 3, 15-50.

Munteanu, Stefan, 2013, « Livres propres a la tradition orthodoxe. Les six textes intégrés
dans la TOB 2010 », dans Sparitus 211, 174-186.

Prelipcean, Vladimir (éd.), 20033, Studiul 1 echiului Testament. Mannal pentru facultdtile teologice,
Cluj-Napoca : Renagterea.

Schalff, Philip, 1877, Creeds of Christendom, with a History and Critical Notes, vol. 1I: The
History of Creeds, New York : Harper & Brothers.

Schenker, Adrian, 1991, « La relation d’Esdras A’ au texte massorétique d’Esdras
Néhémie », dans Dominique Barthélemy, Gerard J. Norton, Stephen Pisano, Tradition
of the Text. Studies offered to Dominigue Barthélemy in Celebration of his 70" Birthday (Orbis
biblicus et orientalis, 109), Fribourg — Gottingen : Niversitatsverlag — Vandenhoeck &
Ruprecht, 218-248.

Thomson, Francis J., 1998, « The Slavonic Translation of the Old Testament », dans Joze
Krasovec (éd.), Interpretation of the Bible, Ljubljana — Sheffield : Sheffield Academic
Press, 605-920.

Todt, Klaus-Peter, 2002, « Kyrillos Lukaris », dans Carmelo Giuseppe Conticello, Vassa
Conticello (éds.), La théologie byzantine et sa tradition, vol. 11 (Corpus christianorum),
Turnhout : Brepols, 618-651.

Tofani, Stelian, 2004, « Tipdrituri §i editii critice ale textului sfant in limba romana »,
dans Ioan Chirild (éd.), Biblie si multiculturalitate, Cluj-Napoca : Presa Universitard
Clujeand, 15-44.

Vassiliadis, Petros, 2002, « The Canon of the Bible or the Authority of Scripture from
an Orthodox Perspective », dans Jean-Michel Poffet (éd.), L autorité de I'Ecriture, Cerf :
Paris, 113-135.

Vigouroux, F., 1912, « Slaves (Versions) de la Bible », Dictionnaire de la Bible, vol. V, Patis :
Letouzey et Ané, 1800-1808.

*¥*% Enchiridion Biblicum, 1927, Documenta Ecclesiastica, Sacram Scrituram Spectantia,
Apud Librariam Vaticanam, Romae.

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)



62 Stefan MUNTEANU

% Enchiridion delle Encicliche (1740-1994), 1994-1998, ed. bilingue (texte latin avec trad.
italienne), Strumenti, I, trad. italienne Erminio Lora et Rita Simionati, Bologna.

BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)


http://www.tcpdf.org

