
 
 
 
 

CANONIQUES, NON-CANONIQUES OU BONS À LIRE ? 
LA RÉCEPTION DES LIVRES « DEUTÉROCANONIQUES » DE LA 

SEPTANTE DANS L’ÉGLISE ORTHODOXE∗ 
 

Prof. dr. Ştefan MUNTEANU 
Institut de Théologie Orthodoxe Saint-Serge, Paris 

ito@saint-serge.net 
 

Abstract This study is a brief outline on the Orthodox Church position about the 
“deuterocanonical” books that are included in the Orthodox Bibles. The study is 
divided into three parts: 1) what the Church Fathers tell us about the canon as well 
as the decisions of the ecumenical councils about the books included in the Old 
Testament; 2) the orthodox participation to the discussions between Catholics and 
Protestants on the canon of the Bible in the XVIIth century; 3) the debate about 
“canonical” and “non-canonical” books among the orthodox theologians today. 
Keywords: Orthodox Bible, Old Testament, Tradition, Anaginoskómena books. 

1. Avant-propos terminologique 

Dans les Bibles orthodoxes, à côté des 39 livres de l’Ancien Testament  (= AT) 
reconnus par tous les chrétiens comme canoniques, s’ajoutent plusieurs écrits 
qui ne figurent pas dans la Bible hébraïque, mais qui ont été transmis dans sa 
traduction grecque, la Septante (LXX). Il s’agit des livres de Tobit (Tb), Judith 
(Jdt), Sagesse (Sg), Siracide (Si), Baruch (Ba), Lettre de Jérémie (Lt-Jr), 1, 2, 3 et 4 
Maccabées (1-4 M), 3 Esdras (3 Esd ), Prière de Manassé (Mn), Psaume 151 (Ps 151), 
ainsi que des ajouts grecs au livre d’Esther (six compléments désignés dans les 
traductions modernes par des lettres de l’alphabet) et à celui de Daniel : Prière 
d’Azarias et Cantique des trois enfants (Dn 3:24-90), Histoire de Susanne (Dn 13), Bel et 
le Dragon (Dn 14). A côté de ces livres et ajouts grecs de la LXX, on trouve, dans 
les éditions slavonnes seulement, 4 Esdras (4 Esd) traduit d’après la Vulgate. Pour 
les orthodoxes, l’ensemble des livres « deutérocanoniques » et ajouts grecs sont 
considérés comme anaginoskómena (a*naginwskovmena), c’est-à-dire livres « autorisés 
à la lecture » ou « bons à lire »1. 
                                                 
∗ Canonical, Non-canonical or Worthy to Be Read? The Reception of the Deuterocano-

nical Books That Are in the Septuagint in the Orthodox Church. 
1 Dans son encyclopédie Bibliotheca Sancta (1566), le dominicain Sixte de Sienne (1520-1569) 

a proposé pour la première fois la distinction des livres de l’Ancien Testament en 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



40 Ştefan MUNTEANU  
 

 

La terminologie utilisée pour désigner ces livres soulève cependant une 
question : où se situent les limites du canon de l’Ancien Testament dans l’Église 
orthodoxe ? Plus exactement, faut-il considérer les anaginoskómena comme 
« deutérocanoniques », tels qu’ils furent décrétés au sein de l’Église catholique 
par le Concile de Trente (1545-1563)2 ? Ou bien, les considérer comme des 
« apocryphes », dans le sens de « non-canoniques », tels qu’ils furent catalogués 
par Luther dans sa traduction de la Bible en allemand (1534)3 ? 

L’absence, au sein de l’Église orthodoxe, d’une décision officielle qui fixe les 
contours exacts du canon de l’Ancien Testament et le statut des livres « deutéroca-
noniques » ne permet pas d’avoir de réponse immédiate à cette question. Cela 
ne signifie pas que l’Orthodoxie ne se soit pas intéressée à déterminer quels 
livres constituent les Saintes Écritures, mais elle a voulu rester jusqu’à présent 
fidèle à ce qu’elle appelle la Sainte Tradition. C’est dans la Tradition transmise et 
mûrie pendant des siècles que l’Église orthodoxe trouve les réponses aux questions 
sur le canon et les livres « deutérocanoniques »4. 

Ainsi, sans prétendre être exhaustifs, nous nous proposons dans cet article 
de voir ce que nous dit la Tradition en s’arrêtant particulièrement sur les trois 
points suivants :  

1) l’enseignement des Pères et les décisions conciliaires sur le canon de 
l’Ancien Testament au cours du Ier millénaire ;  

2) la participation des orthodoxes aux discussions entre catholiques et 
protestants sur le canon de la Bible au XVIIe siècle ;  

                                                                                                                   
« protocanoniques » (du grec prw'to", « premier ») et « deutérocanoniques » (du grec 
deuvtero", « deuxième »). Pour faciliter la présentation, les anaginoskómena (a*naginwskovmena) 
seront désignés comme « deutérocanoniques » bien que ce terme ne soit pas propre à 
la tradition orthodoxe. 

2 Le Concile déclara canoniques les livres « qu’on trouve dans la vieille édition de la 
Vulgate latine » soit, pour l’AT, 46 livres, y compris Tb, Jdt, Sg, Si, Ba (avec Lt-Jr), 1 et 
2 M, ainsi que les ajouts grecs d’Est et de Dn (cf. Heinrich Denzinger, Enchiridion 
Symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, Barcinone : Herder, 196332, 
no. 1501-1508). 

3 Luther fit sortir dans sa Bible (1534) les « deutérocanoniques » de l’ordre traditionnel 
de la Vulgate et les regroupa à la suite des 39 livres du canon hébraïque. Ainsi Jdt, Sg, 
Tb, Si, Ba, 1 et 2 M, les ajouts grecs d’Est (gr.) et de Dn (gr.), auxquels Luther joint la 
Mn, sont catalogués comme « apocryphes » : « Apocrypha: das sind Bücher: so der 
Heiligen Schrift nicht gleich gehalten, und doch nützlich und gut zu lesen sind » (cf. 
Luther, Biblia: Das Ist, Die Gantze Heilige Schrifft: Deudsch Auffs New Zugericht, Wittenberg : 
Hans Lufft, 1545, CLVI). 

4 Le lien entre la Bible et la Tradition est souvent exprimé dans l’Orthodoxie par la for-
mule : « la Bible est la Tradition écrite et la Tradition est la Bible vécue dans l’Église ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 Canoniques, non-canoniques ou bons à lire ?...     41 
 

 

3) la dialectique livres « canoniques » et livres « non-canoniques » chez les 
théologiens orthodoxes aujourd’hui. 

2. L’enseignement des Pères et les décisions conciliaires sur le canon de 
l’Ancien Testament au cours du Ier millénaire 

Dans l’Église orthodoxe, le canon des Saintes Écritures – comprenant l’Ancien et 
le Nouveau Testament – est relié de manière très particulière à la Tradition. Cette 
dernière est constituée par les enseignements des Pères, les décisions conciliaires, 
les célébrations liturgiques, les prières, les hymnes, les icônes. Quant aux livres à 
retenir dans le canon de l’Ancien Testament, sont considérés comme normatifs 
les enseignements de certains Pères de l’Église, tels Athanase d’Alexandrie, Cyrille 
de Jérusalem ou Grégoire de Nazianze, ainsi que les décisions des conciles locaux 
et œcuméniques5. Bien que les Pères et les conciles aient conduit à des décisions 
importantes, ils confirment plusieurs listes canoniques qui ne concordent pas. 
Comme nous allons le voir, la difficulté ne se résume pas seulement au nombre 
de livres contenus dans ces listes, mais aussi à leur appellation, ordre, statut et 
usage. C’est pourquoi la question des limites exactes du canon de l’Ancien 
Testament est restée ouverte tout au long du Ier millénaire. 

Au IVe siècle, on note en Orient une distinction entre les livres du canon 
hébreu et ceux qui n’y étaient pas inscrits mais qui avaient été transmis à travers 
la LXX (Junod 1984: 105-151). L’origine de cette distinction est expliquée dans 
la Lettre Festale 39 d’Athanase d’Alexandrie (295-373)6. Il met d’abord à part les 
livres « canonisés » (kanonizovmena) transmis par la tradition et reçus comme venant 
de Dieu, c’est-à-dire les 22 livres retenus dans la Bible hébraïque conformes au 
nombre des lettres de l’alphabet hébreu7. Dans cette liste, on trouve aussi 

                                                 
5 C’est seulement avec les conciles d’Elvire (début du IVe siècle), d’Arles (314) et d’Ancyre 

(314) que nous commençons à posséder des séries de canons conciliaires (Gaudemet 
1985: 289-290). 

6 PG 26, 1438. 
7 Les 24 livres de la Bible hébraïque correspondent aux 39 livres de l’AT. La différence 

entre les deux nombres s’explique par le fait que plusieurs écrits, distincts dans la LXX, 
sont considérés comme un seul livre dans le canon hébraïque : 1-2 S, 1-2 R, les 12 
prophètes, Esd-Ne, 1-2 Chr. Quand le nombre de 24 livres est ramené à 22, la dif-
férence s’explique par l’attachement du livre de Rt au livre des Jg et par celle des Lm à 
Jr. Compter Jg et Rt pour un livre n’a rien d’absurde dans le judaïsme, car le Talmud 
de Babylone affirme que « Samuel a écrit son livre, le livre des Juges et Ruth » (Baba 
Bathra 14b-15a). Jérôme décrit d’ailleurs dans Prologus galeatus une double répartition 
dans le canon hébreu : « Quamquam nonnulli Ruth et Cinoth inter Agiografa scriptitent 
et libros hos in suo putent numero supputandos, ac per hoc esse priscae legis libros 
viginti quatuor » (PL XXVIII, 552-554). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



42 Ştefan MUNTEANU  
 

 

Baruch et la Lettre de Jérémie comptés comme un seul livre avec Jérémie et les 
Lamentations, tandis qu’il y manque Esther. Athanase distingue ensuite les « autres 
livres » (e@tera bibliva) de la LXX, qui « ne sont pas canonisés » (ou* kanonizovmena), 
mais qui, selon l’usage des Pères, sont prescrits « à lire » (ajnaginwvskesqai) dans 
l’Église pour les catéchumènes8. Dans cette deuxième catégorie, Athanase 
inclut cinq livres : Sagesse, Siracide, Esther, Judith et Tobit. Selon Athanase, ces livres 
ne contiennent pas d’enseignements voilés ni de mystères, mais ils exhortent les 
catéchumènes à « haïr le péché et à fuir l’idolâtrie ». Autrement dit, ils sont clairs 
en eux-mêmes et ne nécessitent pas de commentaire. Enfin, on trouve dans une 
troisième catégorie les « apocryphes » (ajpovkrufa), par exemple les livres qui 
portent les noms d’Hénoch, Isaïe et Moïse9. Ces livres sont des « inventions des 
hérétiques » et Athanase les condamne ouvertement : « c’est un devoir pour 
nous de rejeter de tels livres ». En pratique, Athanase prête peu d’attention à la 
distinction entre les canoniques et les « bons à lire » pour l’instruction des 
catéchumènes. Il les cite avec la même formule : « comme dit la Sainte Ecriture »10. 

À la même époque, on rencontre des éléments d’information analogues chez 
Cyrille de Jérusalem (313-387). Dans ses Homélies prononcées vers 350, Cyrille 
ordonne qu’on s’en tienne aux 22 livres de l’Ancien Testament « traduits par 
les soixante-douze interprètes » (Homélies catéchétiques IV, 33.35-36)11. Pour lui, 
ceux-ci sont les seuls livres reçus dans l’Église et « reconnus par tous » (taV paraV 

pa'sin o&mologouvmena). Toutefois, dans sa liste, au livre du prophète Jérémie, Cyrille 
joint Baruch, les Lamentations et la Lettre. Après la liste des livres canoniques, 
Cyrille fait l’affirmation suivante : « mais que tout le reste vienne en seconde 
place »12, sans donner aucune explication d’usage ou des titres des livres qu’il y 
place. Peut-être se réfère-t-il aux « deutérocanoniques » ? Enfin, Cyrille parle 

                                                 
8 A partir de cette phrase, « mevn tetupwmevna deV paraV tw'n patevrwn a*naginwvskesqai », l’Église 

orthodoxe dérive le titre d’anaginoskómena (« autorisés à la lecture ») donné aux livres 
de la LXX non contenus dans le canon hébreu. 

9 Les noms des trois apocryphes sont transmis seulement en copte (Aragione 2005: 
197-219).  

10 Par exemple, dans Contre les païens 11, Athanase cite Sg : « Toute cette folie des idoles, 
l’Ecriture l’avait prédit autrefois, et depuis longtemps, quand elle disait : “L’idée de 
faire des idoles fut le principe de la fornication, et leur invention la perte de la vie” (Sg 
14:12) » (cf. Athanase d’Alexandrie, Contre les païens, introduction, traduction et notes du 
P. Th. Camelot, SC 18 bis, Cerf : Paris, 19833, 85-87). 

11 PG 33, 493C-501A. 
12 L’expression « dans la seconde place » (e*n deuvterw) a probablement inspiré le domi-

nicain Sixte de Sienne (1520-1569) qui dans son encyclopédie Bibliotheca Sancta (1566) 
forgea le terme « deutérocanoniques » pour désigner les livres de la LXX retenus 
comme canoniques par le Concile de Trente. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 Canoniques, non-canoniques ou bons à lire ?...     43 
 

 

des livres à ne pas lire dans l’Église ou en privé. Il les qualifie d’« apocryphes » 
(a*povkrufa) et « controversés » (a*mfiballovmena), mais ne dit pas quels livres font 
partie de ces deux catégories. Comme Athanase, Cyrille ne se limite pas dans ses 
écrits aux 22 livres canoniques mais il cite également les « deutérocanoniques »13. 

D’autres listes, cette fois en vers pour faciliter la mémorisation du canon, 
nous ont été transmises par Grégoire de Nazianze et Amphiloque d’Iconium. 
Dans ses Poésies, Grégoire de Nazianze (329-390) emploie une variété de mètres 
(types de vers) pour accommoder les noms des livres canoniques contenus dans 
la liste « approuvée » par l’Église (Poème I, 12)14. Comme chez Athanase, la liste 
contient 22 livres « antiques, équivalents aux vingt-deux lettres de l’hébreu », 
auxquels manque Esther. Grégoire exclut complètement les « deutérocanoniques » 
en affirmant (après l’énumération des livres du Nouveau Testament) que : « s’il 
y en a un hors de ceux-ci, il n’est pas parmi les authentiques » (eiv ti deV touvtwn 

e*ktoV" ou*k e*n gnhsivai"). En dépit de cette position, Grégoire cite les « deutéroca-
noniques » dans ses discours15. 

Peu de temps après Grégoire, Amphiloque d’Iconium (mort vers 394) com-
posa à son tour un poème pour Séleucos avec la liste des « écrits inspirés » 
(qeopneuvsto" biblivon)16. Pour l’Ancien Testament, il énumère 22 livres indiquant 
aussi qu’à ces derniers « certains croient devoir ajouter Esther » (Iambes à Séleucos 
251-319). Amphiloque ne mentionne pas les livres « deutérocanoniques » ou 
les « apocryphes » (Junod 1984: 148-150). 

Une des dernières listes canoniques du IVe siècle se trouve chez Epiphane 
de Salamine (315-403). Dans deux de ses œuvres, Epiphane adapte une liste de 
27 livres de l’Ancien Testament aux 22 lettres de l’alphabet hébreu17. Après 

                                                 
13 Dans la Catéchèse baptismale (IX, 2), Cyrille considère Salomon comme l’auteur de Sg : 

« Mais il est possible de parvenir à une idée de sa puissance d’après les œuvres divines, 
selon la parole de Salomon : “la grandeur et la beauté des créatures, en effet, nous 
permettent de contempler, par analogie, leur auteur” (Sg 13:5) » (cf. Cyrille de Jérusalem, 
Les catéchèses, Migne, traduction de J. Bouvet, Pères dans la foi 53-54, Paris : Brépols, 
1993, 130). 

14 PG 37, 472A-474A. 
15 Dans le Discours (IV, 12), Grégoire cite Si : « C’est lui qui “renverse les puissants de 

leur trône” (Lc 1:52) et qui “pare du diadème celui auquel on ne songeait pas” (Si 11:5) 
– j’emprunte encore cette parole à la divine Ecriture » (cf. Grégoire de Nazianze, 
Discours 4-5, introduction, texte critique, traduction et notes par J. Bernardi, SC 309, 
Paris : Cerf, 1983, 105). 

16 PG 138, 925C-928D. 
17 Epiphane explique que 5 des 22 lettres de l’alphabet hébreu sont des doubles consonnes 

(kaf, mem, nun, pe, şade), ce qui équivaut à un total de 27 lettres. En comptant 27 livres 
pour l’AT, Epiphane arrive ainsi au même nombre de livres que pour le NT. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



44 Ştefan MUNTEANU  
 

 

l’énumération des livres, il ajoute que Siracide et Sagesse font partie des livres « en 
contestation » (e*n a*mfilevktw/) chez les Juifs « sans compter d’autres livres 
apocryphes » (Panarion VIII, 6, 1-4)18. Ailleurs, il précise que Siracide et Sagesse 
sont certes « utiles et profitables » (h*rhvsimoi kaiV w*fevlimoi), mais que néanmoins 
ils ne sont pas rangés parmi les Ecritures ; « c’est pourquoi ils ne furent pas 
placés dans le coffret, c’est-à-dire dans l’Arche d’Alliance » (Des poids et des mesures 
4)19. Quoi qu’il en soit, dans ses œuvres, Epiphane n’en utilisa aucun (Junod 
1984: 132). 

La réunion de tous ces témoignages montre qu’au IVe siècle les Pères expriment 
leur préférence pour le canon hébreu de l’Ancien Testament formé de 22 livres20. 
Dans le même temps nous devons retenir de leurs listes canoniques trois points 
très importants : 

1) Premièrement, si le nombre de livres est celui de la Bible hébraïque, le 
texte reste celui de la LXX avec toutes ses particularités21. 

2) Deuxièmement, la liste des « deutérocanoniques » garde chez les Pères 
une certaine fluidité ; bien qu’ils les citent dans leurs ouvrages, ils ne sont pas 
tous mentionnés22. 

3) Et troisièmement, si parfois les Pères formulent des doutes à propos des 
« deutérocanoniques » ils n’ont cependant jamais rangé ces derniers parmi les 
« apocryphes », voire parmi les textes « rejetés » par l’Église pour compromission 
avec l’hérésie23. 

                                                 
18 PG 41, 214A-B. 
19 PG 43, 244A-C. 
20 Cette préférence pourrait s’expliquer par l’attitude de l’Église envers l’antijudaïsme 

radical du marcionisme et les courants gnostiques du IIe et IIIe siècle. Les listes cano-
niques serviraient alors pour combattre les éventuelles déviations, indiquant quels 
livres sont considérés par l’Église comme profitables ou du moins sans danger pour 
sa doctrine, y compris morale. Cela finit par jeter la suspicion sur les « deutérocano-
niques », malgré un usage constant et favorable chez les Pères et dans l’Église. 

21 Cela veut dire qu’Est contient également les suppléments absents de l’original hébreu, 
que Dn ne fait qu’un avec Dn 3:24-90, Dn 13, Dn 14, que Jr inclut Ba, Lm et la Lt-Jr ; 
que 1 et 2 Esd correspondaient à Esd A et B de la LXX ; que le Psautier se termine 
avec le Ps 151 dont Athanase est le premier à parler (Lettre à Marcellinus 14 et 25). 

22 C’est seulement dans les trois grands codex grecs de la LXX, Vaticanus (IVe siècle), 
Sinaïticus (IVe siècle) et Alexandrinus (Ve siècle), qu’on trouve la liste complète des 
« deutérocanoniques » orthodoxes et catholiques (Kraft 2002: 229-233). 

23 Les Pères qualifient les livres propres à la LXX de « bons à lire » (selon Athanase) ou 
d’« utiles et profitables » (selon Epiphane), mais il n’y a pas de consensus sur la 
manière de définir leur usage : Athanase les recommande pour les catéchumènes et les 
Constitutions Apostoliques pour les jeunes. Il est donc possible que le statut et l’usage 
des « deutérocanoniques » aient variés en Orient (Dorival 2003: 106-107). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 Canoniques, non-canoniques ou bons à lire ?...     45 
 

 

Quoi qu’il en soit, après le IVe siècle continue dans l’Église la préoccupation 
de délimiter le corpus des Saintes Écritures. Les diverses positions exprimées par 
les Pères commencent à être réunies en vue d’une formulation commune. Cela 
arriva à la fin du VIIe siècle, lors du VIe concile œcuménique (connu aussi sous 
le nom du IIe concile In Trullo ou Quinisextum). Tenu à Constantinople en 692, le 
concile approuva globalement plusieurs listes canoniques : celles d’Athanase 
d’Alexandrie, Grégoire de Nazianze et Amphiloque d’Iconium, ainsi que celles 
des Constitutions Apostoliques et des conciles locaux de Laodicée en Phrygie et 
Carthage (canon 2), cf. Floca (1991: 95-96) ; Joannou (1962: 120-125). Cependant, 
comme chez les Pères, les listes des Constitutions Apostoliques et des deux conciles 
ne sont pas identiques en nombre, emploi et statut des livres. 

Ainsi, les Constitutions Apostoliques (écrit en Syrie vers la fin du IVe siècle) 
mentionnent comme livres « vénérables et saints » (sebavsmia kaiV a@gia) les 22 du 
canon hébreu avec 1, 2, 3 et 4 Maccabées. Après cette liste s’ajoute l’instruction 
suivante : « vous devez enseigner à vos jeunes la Sagesse du très docte savant 
Sirach » (règle 85)24. Le concile de Laodicée (360) reproduit le seul canon hébreu 
mais en citant Baruch avec le livre de Jérémie et, à la suite des Lamentations, 
mentionne les « lettres » (e*pistolaiv ), celles qui pourraient correspondre à la Lettre 
de Jérémie (canon 59 et 60)25. Le concile de Carthage (397 et 419) énumère 44 
livres de l’Ancien Testament qui doivent être lus dans l’Église « sous le nom de 
divines Ecritures » (canon 47 et 24)26. Dans cette liste il n’y a aucune distinction 
entre les 22 livres du canon hébreu et Tobit, Judith, 1 et 2 Maccabées, Sagesse et 
Siracide (les deux derniers attribués à Salomon). On note aussi qu’il y manque 
Lamentations et Baruch (peut-être mis sous le seul nom de Jérémie)27. 

La fixation de la tradition authentique s’avère donc un peu difficile et en dépit 
de la décision du VIe concile œcuménique les positions exprimées par les Pères 
au IVe siècle continuent à faire référence28. 

                                                 
24 Cf. Les Constitutions apostoliques III, introduction, traduction et notes par M. Metzger, 

SC 336, Paris : Cerf, 1987, 307-309. 
25 Cf. Enchiridion delle Encicliche (1740-1994), ed. bilingue (texte latin avec trad. italienne), 

Strumenti, I, trad. italienne E. Lora, R. Simionati, Bologna, 1994-1998, n°. 11-13. 
26 « [Placuit] ut praeter scripturas canonicas nihil en ecclesia legatur sub nomine divinarum 

scripturam » (Enchiridion Biblicum, Documenta Ecclesiastica, Sacram Scrituram Spectantia, Apud 
Librariam Vaticanam, Romae 1927, 4). 

27 Comme chez les Pères, la mention « deux livres d’Esdras » dans les listes des Consti-
tutions Apostoliques et des conciles de Laodicée et Carthage se réfère à Esd A et B de la 
LXX (respective à 1, 2 et 3 Esd de la Vulgate) ; cf. Howorth (1906: 343-354) ; Denter 
(1962) ; Schenker (1991: 218-248). 

28 Un siècle plus tard, en 787, le VIIe concile œcuménique de Nicée avait reçu et confirmé 
« les divins canons composés par les saints apôtres à l’universelle renommée, par les six 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



46 Ştefan MUNTEANU  
 

 

Ainsi, Jean Damascène (676-749) s’inspire d’Epiphane de Salamine et déclare 
dans sa Foi orthodoxe (écrit vers 730/740) qu’il y a 22 livres de l’AT « comme les 
lettres de l’alphabet hébraïque » (Foi orthodoxe IV, 17)29. Puis il ajoute que Sagesse 
et Siracide, sans être comptés avec les canoniques, sont « pleins de vertu » 
(e*navretoi) et « bons » (kalaiv). Il en fera d’ailleurs usage dans la Foi orthodoxe 30. 

Au début du IXe siècle, le Patriarche de Constantinople Nicéphore (806-815) 
donne dans l’annexe de sa Brève chronographie (une liste d’événements de la création 
du monde jusqu’à 829, l’année de sa mort) un catalogue des livres canoniques 
(Stichometria librorum sacrorum)31. Après l’énumération des 22 livres employés dans 
l’Église et canonisés, Nicéphore mentionne des livres de l’Ancien Testament 
dont la canonicité est contestée (kaiV o@sai a*ntilevgontai th'" palaia'" au|tai ei*sin) : 1, 
2 et 3 Maccabées, Sagesse de Salomon, Siracide, les Psaumes et les Odes de Salomon32, 
Esther (tandis que Baruch est compté parmi les canoniques), Judith, Suzanne et 
Tobit 33. 

Par contre, à la fin du IXe siècle on note chez un autre Patriarche de 
Constantinople, Photius (858-867 ; 877-886), les mêmes hésitations qu’au VIe 
concile œcuménique. Dans son Nomocanon, Photius reproduit l’une après l’autre 
les trois listes canoniques des Constitutions Apostoliques et des deux conciles locaux 
de Laodicée et Carthage (Nomocanon III, 2)34. 

Nous pouvons conclure que pendant le Ier millénaire il n’y a eu dans l’Église 
d’Orient aucune décision formelle sur le canon de l’Ancien Testament. La 
préférence des Pères pour les 22 livres du canon hébreu n’empêcha pas les 
« deutérocanoniques » de jouir d’un large crédit dans l’Église. Peu à peu, leur 
usage s’est généralisé sans tenir compte des différences. Une étape importante 
est marquée au XIe siècle lorsque l’essentiel du lectionnaire est fixé ainsi qu’une 

                                                                                                                   
conciles œcuméniques et par les conciles locaux, et maintenu leurs prescriptions dans 
leur immuable intégrité » (canon 1) ; cf. Jugie (1907: 19). 

29 PG 94, 1180. 
30 Sg est même citée comme livre canonique dans la Foi orthodoxe IV, 15 : « Et c’est 

l’Ecriture divine qui dit aussi : “les âmes des justes sont dans la main de Dieu et la 
mort ne les touchera pas” (Sg 3:1) » (cf. Jean Damascène, La Foi orthodoxe 45-100, tra-
duction et notes par P. Ledrux, avec la collaboration de G.-M. de Durand, SC 540, 
Paris : Cerf, 2011, 231). 

31 PG 100, 1056D-1059A. 
32 Recueil de 42 chants composés au début du IIe siècle ap. J.C. par des chrétiens de 

Syrie et attribués au roi Salomon (cf. Les Odes de Salomon, traduit par J. Guirau et A.-G. 
Hamman, Les Pères dans la foi 97, Paris : Migne, 2007). 

33 Nicéphore cite cependant Sg (2:12-23 ; 3:3 ; 14:13) et Ba (3:3) dans Apologeticus pro sacris 
imaginibus comme canoniques (PG 100, 533B-832A ; 603D ; 643D ; 727B ; 752B-C). 

34 PG 104, 589-592. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 Canoniques, non-canoniques ou bons à lire ?...     47 
 

 

grande partie de l’hymnographie liturgique35. Or, parmi les textes de l’Ancien 
Testament lus, commentés, chantés et utilisés dans les prières pendant les offices 
se trouvent les « deutérocanoniques »36. Ainsi, l’usage liturgique élimine les obser-
vations plus ou moins critiques des Pères envers ces livres propres à la LXX. 
Les discussions sur leur statut seront reprises seulement au XVIIe, lorsque les 
orthodoxes devront se prononcer sur les limites du canon dans les débats théolo-
giques avec les protestants. 

3. La participation des orthodoxes aux discussions entre catholiques et 
protestants sur le texte canonique de la Bible au XVIIe siècle 

Sans avoir participé directement aux débats sur le canon de la Bible entre catho-
liques et protestants pendant la Réforme, l’Église orthodoxe a été néanmoins 
influencée par les diverses prises de position. Le manque de décision officielle 
sur ce point au sein de l’Église orthodoxe prêta à l’époque à des opinions diverses 
parmi ses théologiens37. 

Les vraies controverses sur le canon ne naissent dans l’Église orthodoxe 
qu’au XVIIe siècle. En 1629, le Patriarche de Constantinople Cyril Lukaris 
(1620-1637)38, influencé par le calvinisme, publie à Genève une Confession de 
foi orthodoxe structurée en 18 articles39. En 1633, dans la deuxième édition 

                                                 
35 Les lectionnaires byzantins apparaissent à partir du VIIIe siècle (Engberg 2005). 
36 Dans la liturgie orthodoxe, la lecture vétérotestamentaire a disparu depuis une date 

ancienne (VIe ou VIIe siècle). Il n’en subsiste comme témoin que les lectures vétérotes-
tamentaire des trois vigiles : de Noël, de la Théophanie et de l’Annonciation, fêtes 
pour lesquelles la célébration de l’Eucharistie est prescrite après les vêpres (en fonction 
du jour de la semaine où tombe la fête). De même, dans les vêpres comprises dans les 
liturgies du Jeudi et du Samedi de la Grande Semaine ou celles de la Liturgie des Saints 
Dons Présanctifiés (célébrée pendant le Carême, excepté les samedis et dimanches). 
Dans les autres offices sont utilisés des passages de Ba, Sg, Dn, Mn, 2 et 4 M ; pour la 
liste des péricopes voir Dragomir (1981: 225-226). 

37 En 1625, Métrophane Critopoulos composa à Helmstedt en Allemagne une Confession 
de foi orthodoxe. Pour l’AT, il retient les 22 livres de la Bible hébraïque sans rejeter 
les « deutérocanoniques ». Pour ces derniers, il affirme que « beaucoup de préceptes 
moraux, dignes de tout éloge, y sont renfermés, mais jamais l’Église du Christ ne les a 
reçus comme canoniques et authentiques [...]. C’est pourquoi nous ne cherchons pas à 
prouver les dogmes par des textes qui leur sont empruntés » (chap. VII). L’ouvrage de 
Critopoulos resta manuscrit jusqu’en 1661 quand il fut publié pour la première fois 
(Kimmel & Wissenborn 1850: 105-106 ; Prelipcean 20033: 49). 

38 Né en Crète en 1572, Lukaris étudia à Venise et à Padoue. Il fut patriarche d’Alexandrie 
(1602-1620) puis de Constantinople jusqu’à sa mort en 1638. En 1628 il envoya le 
fameux Codex Alexandrinus de la LXX au roi Charles Ier d’Angleterre. 

39 Ecrite en latin et intitulée Confessio fidei reverendissimi domini Cyrilli Patriarchae 
Constantinopolitani, la confession fut traduite en français, anglais et allemand durant la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



48 Ştefan MUNTEANU  
 

 

de sa Confession, Lukaris inclut après les 18 articles une série de quatre questions 
et réponses. La troisième concerne le canon de l’Ancien Testament. A la ques-
tion : « Quels livres nomme-t-on Ecriture Sainte ? » la réponse était : « Nous appe-
lons Ecriture Sainte tous les livres canoniques que nous avons reçus et que nous 
conservons comme la règle de notre foi et de notre salut [...]. Et nous croyons 
que ces livres canoniques sont ceux-là mêmes que le concile de Laodicée a 
énumérés et que l’Église catholique et orthodoxe, illuminée par le Saint-Esprit, 
reconnaît jusqu’à ce jour. Quant aux livres dits apocryphes, ils méritent ce nom 
parce qu’ils n’ont pas été sanctionnés par l’autorité du Saint-Esprit comme ceux 
qui sont proprement et incontestablement des livres canoniques, c’est-à-dire le 
Pentateuque de Moïse, les hagiographes et les prophètes, en tout 22 livres de 
l’ancienne alliance que le synode de Laodicée a prescrit de lire » (Kimmel & 
Wissenborn 1850: 42-43). 

Avec cette réponse, Cyril Lukaris aligne le canon orthodoxe de l’Ancien 
Testament sur le modèle des Bibles protestantes de l’époque où les 39 livres de 
la Bible hébraïque sont suivis par les « apocryphes ». Pourtant cela contredit la 
tradition orthodoxe. La réponse ne reflète pas l’histoire du canon de l’Ancien 
Testament pendant le Ier millénaire pour au moins quatre raisons : 

1) Premièrement, dans la liste du concile de Laodicée, Baruch forme un seul 
livre avec Jérémie et, à la suite des Lamentations, on trouve les « lettres » ; 

2) Deuxièmement, la liste du concile de Laodicée a été approuvée au VIe 
concile œcuménique ensemble avec les listes des Constitutions Apostoliques et du 
concile de Carthage ; 

3) Troisièmement, les Pères grecs, malgré leur préférence pour le canon 
court de 22 livres, n’ont jamais rangé les « deutérocanoniques » parmi les 
« apocryphes » ; 

4) Et quatrièmement, l’usage ecclésiastique et catéchétique des « deutérocano-
niques » est passé sous silence. 

Evidemment, la Confession de Cyril suscita de vives discussions et contesta-
tions de la part des autres responsables orthodoxes. Le Patriarche Cyril fut 
déposé à plusieurs reprises et après avoir été accusé d’intrigues politiques, il fut 
condamné à mort en 1638 sur l’ordre des autorités ottomanes40. L’œuvre de Cyril 
Lukaris et sa réfutation ont conduit l’Église orthodoxe à une série de déclarations 
officielles sur le canon des Saintes Écritures émises par quatre différents synodes. 

                                                                                                                   
même année. En 1631, Cyril la traduisit en grec sous le titre  *AnatolikhV o&mologiva th'" 

cristianikh'" pivstew" et ajouta à la fin quatre questions et réponses. Cette dernière 
version fut publiée en grec et en latin à Genève en 1633. L’appartenance d’une telle 
Confession à Cyril Lukaris est contestée par certains spécialistes (Todt 2002: 618-651). 

40 En 1638, trois mois après la mort du Cyril Lukaris, son successeur Cyrille Contari tint 
un synode à Constantinople dans lequel il fit anathématiser Cyrille Lukaris. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 Canoniques, non-canoniques ou bons à lire ?...     49 
 

 

Le premier est celui de Constantinople réuni en 1642 par le Patriarche 
Parthénius Ier (1639-1644). Les décisions prises par les participants furent con-
tenues dans une lettre synodale destinée à servir de base aux discussions d’un 
autre concile prévu pour la fin de la même année à Jassy en Moldavie (Jugie 
1907: 46-47). Dans le XVIIIe décret de la lettre synodale, il est dit que Cyril 
Lucaris avait incorporé à la fin de sa Confession certaines questions qui ne valent 
pas mieux que les chapitres : « Non seulement l’auteur de la confession y rejette, 
comme plus haut, les interprétations de la Bible données par nos Pères, mais 
encore il efface certains livres de l’Ecriture que les saints et œcuméniques con-
ciles ont reçus comme canoniques » (Kimmel & Wissenborn 1850: 415-416). 

Le deuxième synode eut lieu à la fin de la même année 1642 à Jassy, en 
Moldavie, avec la participation des représentants des Églises roumaine, russe et 
grecque. Après avoir condamné la Confession de Cyril, les participants s’accordent 
sur la Confession de foi orthodoxe de Pierre Moghila (1596-1647), le Métropolite de 
Kiev41. La Confession ne se prononce pas sur le statut des « deutérocanoniques » 
et n’énumère pas les livres qui font partie du canon de l’Ancien Testament. 
Cependant, on y trouve des citations de Tobit (12:9), Sagesse (3:1) et Siracide (3:21 ; 
10:7 ; 15:11-18:21 ; 23:19 ; 42:18) en tant que textes des Saintes Écritures (Malvy 
& Viller 1927). 

En janvier 1672, le Patriarche Dionysios IV de Constantinople (1671-1673/ 
1676-1679/ 1682-1684/ 1686-1687/ 1693-1694) convoqua en réponse à l’insistance 
du compte Nointel, ambassadeur de France près la Sublime Porte, un nouveau 
synode à Phanar afin de montrer son attitude négative envers la Confession de 
Cyril Loukaris (Migne 1841: 1157). Le synode, composé du Patriarche Dionysios, 
trois autres anciens patriarches de Constantinople, le Patriarche Païsie d’Alexandrie 
et quarante métropolites et évêques rédigea et approuva une lettre synodale 
dans un esprit anticalviniste. Pour le canon de l’Ancien Testament, en se basant 
sur les listes transmises dans les Constitutions Apostoliques, les deux conciles de 
Laodicée et de Carthage, le synode considère que « tous les livres de l’Ancien 
Testament qui ne sont pas compris dans le dénombrement des Saintes Écritures 
ne devraient pas être réfutés comme païens ou profanes, mais ils doivent être 
appelés bons et vertueux et ne pas les abandonner » (Kimmel & Wissenborn 
1850: 225). 

Enfin, le quatrième synode est celui de Jérusalem convoqué en 1672 par le  

                                                 
41 En 1642, la Confession fut envoyée pour approbation aux membres du synode de 

Constantinople. En 1643, elle fut approuvée par les patriarches de Constantinople et 
d’Alexandrie, en 1647, par celui d’Antioche et en 1650, par celui de Jérusalem. La 
Confession fut publiée pour la première fois en grec à Amsterdam en 1666 sous le titre : 
*Orqovdoxo" o&mologiva th'" kaqolikh'" kaiV a*postolikh'" e*kklhsiva" th'" a*natolikh'". 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



50 Ştefan MUNTEANU  
 

 

Patriarche Dosithée. Les soixante et onze participants approuvent la Confession 
de Dosithée, conçue comme une « Apologie orthodoxe » contre l’influence 
calviniste dans l’Église grecque42. Sur le modèle de la Confession de Cyril Lukaris 
de 1633, Dosithée organise également son œuvre en 18 articles (décisions) suivis 
d’une annexe de quatre questions et réponses. Cette fois-ci, la réponse à la 
troisième question déclare que Sagesse, Judith, Tobit, Bel et le Dragon, Histoire de 
Suzanne, Macabées et Siracide sont « des parties authentiques de l’Ecriture, au 
même titre que les autres livres canoniques [...] S’il apparaît que tous ces livres 
n’ont pas toujours été énumérés par tous, il est clair néanmoins que des synodes 
remontant à la plus haute antiquité chrétienne et des théologiens illustres les ont 
connus et unis à l’ensemble de l’Ecriture. Pour nous, nous les recevons tous 
comme livres canoniques et nous confessons qu’ils font partie intégrante de la 
Sainte Ecriture » (Kimmel & Wissenborn 1850: 467-468). 

Comme nous pouvons le voir, les quatre synodes orthodoxes du XVIIe siècle 
montrent qu’une position différente a été prise par rapport aux affirmations 
de Cyril Lukaris sur les livres « deutérocanoniques » de l’Ancien Testament. 
Le premier synode de Constantinople les considère comme « canoniques ». Le 
Métropolite Pierre Moghila évite dans sa Confession d’en parler mais il les cite 
volontiers dans ses affirmations dogmatiques. Le deuxième synode de 
Constantinople les considère comme « non-canoniques » et pourtant « bons et 
vertueux » en défendant de les abandonner. Enfin, pour le Patriarche Dosithée, ils 
sont « canoniques » et font partie intégrante des Saintes Écritures. Ainsi, en 
seulement 40 ans les livres « deutérocanoniques » sont passés dans l’Église 
orthodoxe du rejet parmi les « apocryphes » chez Cyril à l’acceptation dans le 
canon chez Dosithée. 

Les deux prises de positions sont en effet des interprétations extrêmes de la 
même tradition. Cyril Lukaris exprime sa préférence pour le canon hébreu en se 
basant seulement sur la décision du concile de Laodicée en dépit des autres 
listes canoniques des conciles et des Pères, ainsi que de la tradition liturgique. 
Dosithée retient le canon large de la LXX selon la liste du concile de Carthage 
et l’usage des Pères, mais il ignore que les Pères qualifient les « deutérocano-
niques » de « bons à lire » (selon Athanase), « utiles et profitables » (selon 
Epiphane) ou « pleins de vertu et bons » (selon Damascène). 

                                                 
42 La Confession, signée par les représentants des différentes Églises orthodoxes, est 

intitulée *AspiV" ojrqodoxiva" h# ajpologiva kaiV e!legco" proV" touV" diasuvronta" thVn ajnatolikhVn 

ejkklhsivan ai&retikw'" fronei'n ejn toi'" periV qeou' kaiV tw'n qeivwn/ Clypeus orthodoxæ fidei sive 
Apologia adversus Calvinistas hæreticos, Orientalem ecclesiam de Deo rebusque divinis hæretice cum 
ipsis sentire mentientes. La Ière édition grecque et latine a été publiée à Paris en 1676 et 
révisée en 1678 (Schaff 1877: 435). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 Canoniques, non-canoniques ou bons à lire ?...     51 
 

 

La réouverture du problème du canon et de la réception des livres 
« deutérocanoniques » dans l’Église orthodoxe au XVIIe siècle semble n’avoir 
mené à aucun nouveau résultat. Relues dans leur contexte historique, nous 
observons que les Confessions de Cyril Lukaris, Pierre Moghila et Dosithée sont 
élaborées sur le modèle des confessions occidentales. Elles expriment plutôt la 
position de l’Église orthodoxe face aux controverses nées de la Réforme et dans 
lesquelles elle fut impliquée directement ou indirectement43. Même pour le 
canon de l’Ancien Testament le choix entre le canon long (catholique de 49 
livres) et le canon court (protestant de 39 livres) était en fonction de l’« ennemi » 
qu’on souhaitait combattre (Vassiliadis 2002: 115). Par conséquent, la Confession 
de Dosithée ne peut pas être retenue comme solution officielle pour le canon 
de l’Ancien Testament dans l’Église orthodoxe. D’ailleurs, les éditions slavonne 
et roumaine de la Bible de la même époque ne tiennent pas compte de cette 
Confession. Si elle a été longtemps considérée comme représentative pour toute la 
tradition orthodoxe, ce n’est plus le cas aujourd’hui (Konstantinou 2004: 99). 

4. La dialectique livres canoniques et non-canoniques chez les théologiens 
orthodoxes aujourd’hui 

Actuellement, chaque Église orthodoxe autocéphale utilise les éditions de la Bible 
approuvées par son propre synode. D’où cette situation qui paraît étrange aux 
chrétiens d’Occident : dans les Bibles grecque, russe, bulgare, serbe, roumaine, 
géorgienne, macédonienne et leurs traductions dans les langues modernes l’ordre 
et le nombre des livres « deutérocanoniques » est différent. Comme nous allons 
le voir, cette différence d’ordre, nombre et regroupement des livres « deutéroca-
noniques » est directement liée à l’histoire de la traduction, transmission et 
publication des Saintes Écritures dans les Églises orthodoxes russe, grecque et 
roumaine. 

Pour l’Église russe, le premier codex complet de la Bible slavonne est celui 
du Métropolite Gennadij qui fut réalisé à Novgorod en 1499. Gennadij confia la 
tâche de traduire les livres bibliques absents à cette époque des manuscrits 
slavons à Veniamin44, un prêtre catholique dominicain45. Veniamin traduisit de 
la Vulgate les livres de 1 et 2 Chroniques, Esdras, 3 et 4 Esdras, Néhémie, Tobit, Judith,  

                                                 
43 Tant les protestants que les catholiques s’efforçaient de prouver que leurs doctrines 

étaient partagées par l’Église Orthodoxe. Les ambassadeurs catholique (France) et 
calviniste (Pays-Bas) près la Sublime Porte exerçaient à tour de rôle une pression sur 
le patriarcat de Constantinople afin d’obtenir de lui une confession de foi favorable 
aux communautés ecclésiales qu’ils représentaient. 

44 Veniamin, d’origine croate ou tchèque (« slovène de naissance et latin de foi »), avait 
été recruté par Mgr. Gennadij pour lutter contre le mouvement novgorodo-moscovite 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



52 Ştefan MUNTEANU  
 

 

1 et 2 Maccabées, Sagesse de Salomon, certaines parties d’Esther (les passages propres 
à la LXX et absents du TM ; les chap. 10:4-16:24 dans la Vulgate) et de Jérémie 
(1:9-10; 1:18-2:1; 2:13-25:14; 46:1-52:3)46. Un siècle plus tard, en 1581, fut publiée 
à Ostrog, par les soins du prince Constantin Ostrozhsky (1526-1608), la première 
édition imprimée de la Bible slave47. Le texte de la Bible de Gennadij est maintenant 
révisé à partir de la LXX et de certains manuscrits slavons anciens48. Les livres 
traduits de la Vulgate ne sont plus reproduits, sauf Tobit, Judith et 4 Esdras et les 
partis de Jérémie qui sont révisés d’après la Vulgate49. C’est à cette occasion que 
fut traduit en slavon 3 Maccabées, retraduit et complété le livre d’Esther selon la 
LXX et ajoutée la Prière de Manassé à la fin de 2 Chroniques (comme dans les 

                                                                                                                   
des « Judaïsants » (en outre, ils exprimaient des doutes sur la qualité de la traduction 
des Saintes Ecritures) ; cf. Dmitriev (2003: 396) ; Florovsky (2001: 20). 

45 Pour remplir leur mission, les frères Cyrille et Méthode avaient traduit dans un premier 
temps uniquement les textes bibliques utilisés dans la liturgie des dimanches et fêtes et 
dans les offices de la semaine : l’Evangile, l’Apôtre, le Psautier et le Lectionnaire de 
l’AT. La traduction complète de la Bible slavone entreprise par Cyrielle et Méthode en 
Moravie n’a été achevée qu’en Bulgarie par Méthode et ses disciples (de Proyart 1990: 
384). 

46 La principale édition latine utilisée a été la Vulgate imprimée en quatre volumes à 
Nürnberg en 1487 par Anton Koberger. A celle-ci s’ajoute celle publiée à Bâle par 
Nicolaus Kesler en 1487 ou sa réédition (Bâle, 1491). Aux versions latines s’ajoutent 
deux Bibles allemandes imprimées par Heinrich Quentel à Cologne en 1478. Certaines 
expressions et mots d’origine tchèque laissent supposer que les traducteurs ont également 
eu à leur disposition l’édition princeps de la traduction tchèque de la Vulgate (Prague, 
1488) ou sa deuxième édition (Kuttenberg, 1489). Le texte de la Bible de Gennadij était 
accompagné de commentaires repris principalement de Postilla litteralis et moralis in Vetus 
et Novum Testamentum de Nicola de Lyra (1280-1349), dont la Ière édition fut publiée à 
Nürnberg en 1493 (Alexeev 2004: 21). 

47 Dans son désir de combattre la propagande catholique et protestante contre la minorité 
orthodoxe de Pologne et de Lituanie et d’élever le niveau d’éducation de la population, 
le prince Constantin fonda une école à Ostrog en 1577. Parmi les personnalités de 
l’époque invitées à enseigner il y avait Guérasim Smottitski (le principal artisan de la 
Bible d’Ostrog) et Ivan Fedorov, l’imprimeur de la Bible d’Ostrog (Florovsky 2001: 42-43). 

48 Les spécialistes s’accordent sur le fait que les traducteurs ont utilisé l’édition Aldine 
publiée par Aldo Manuzio à Venise en 1518, basée sur des manuscrits de la bibliothèque 
de Saint Marc (codex 29, 68, 121 et 730), dont le texte est proche de Vaticanus. A cette 
dernière s’ajoute la Poliglota Complutense réalisée par le cardinal Ximens à Alcala entre 
1514-1517 (Thomson 1998: 678). 

49 Dans les Bibles slavonnes, le 4 Esd de la Vulgate est appelé 3 Esd ; le texte slavon est 
proche de la Vulgate Clémentine de 1592. Une version de 4 Esd, traduite à partir du 
latin ou du slavon, a été publiée en 1743 dans la Bible géorgienne de Moscou (dite du 
prince Bakar). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 Canoniques, non-canoniques ou bons à lire ?...     53 
 

 

anciennes versions de la Vulgate). Avec quelques corrections (nouvelle traduction 
du Psautier d’après le texte grec) la Bible d’Ostrog fut réimprimée en 1663 à Moscou50. 
Une édition définitive de la Bible de Moscou fut réalisée entre 1751-1756 à Saint 
Petersbourg sous le règne de l’impératrice Elisabeth51. Cette Bible d’Elisabeth est 
encore aujourd’hui la Bible liturgique officielle des Églises orthodoxes de langue 
slave. Quant aux livres « deutérocanoniques » ils s’y trouvent mêlés avec les 
canoniques52. 

En 1876, le Saint Synode de l’Église russe approuva la publication de la 
première édition complète et scientifique de la Bible en langue russe. Pour 
l’Ancien Testament, les livres canoniques étaient traduits à partir de l’hébreu 
et les « deutérocanoniques » d’après la LXX (sauf 4 Esdras d’après la Vulgate). Le 
Saint Synode donna sa bénédiction officielle à cette version pour l’usage 
personnel, mais pas liturgique. Toutes les éditions synodales suivantes furent 
édifiées à partir de celle-ci après diverses corrections apportées au texte. Dans 

                                                 
50 En 1649, le Tsar Alexei Mikhailovich invita à Moscou le moine érudit Epiphane 

Slavinetsky, ainsi que d’autres « spravschikov » (éditeurs) de Kiev, pour préparer une 
nouvelle édition de la Bible. En dépit de la tâche de révision de la Bible, Ephiphane 
fut l’un des principaux assistants du Patriarche Nikon Minov (1652-1666) et s’impliqua 
dans la réforme de révision et de publication des livres liturgiques (de Proyart 1990: 
411). 

51 Il s’agit d’une révision de la Bible de 1663 (sauf pour 4 Esd ) d’après le texte de la 
LXX publié dans les polyglottes, les éditions de Lambert Bos (1709) et Breitinger 
(1730-1732), dans la version de Flaminius Nobili (1588), la Synopsis criticorum de 
Matthias Polus (1694) et quelques manuscrits grecs, surtout le Codex Alexandrinus. Le 
contenu de l’AT est le même que celui de la Bible d’Ostrog, avec trois modifications 
mineures : (1) Lt-Jr qui constitua le VIe chapitre de Ba est désormais publiée sépa-
rément après les Lm ; (2) 3 Esd ne suit plus 2 Esd mais il est placé à la fin de l’AT 
après 3 M ; (3) pour la première fois fut traduite en slavon la phrase absente du v. 10 
de Mn : « en commettant des abominations et en multipliant des objets d’horreur » 
(Vigouroux 1912: 1805). 

52 L’ordre des livres de l’AT dans la Bible d’Elisabeth est : Gn, Ex, Lv, Nb, Dt, Jos, Jg, Rt, 
1-4 R, 1-2 Chr (avec Mn), 1 Esd, Ne, 2 Esd, Tb, Jdt, Est (avec les ajouts grecs), Jb, Ps 
(avec Ps 151), Pr, Ecl, Ct, Sg, Si, Is, Jr, Lm, Lt-Jr, Ba, Ez, Dn (avec les ajouts grecs), Os, 
Jl, Am, Ab, Jon, Mi, Na, Ha, So, Ag, Za, Ml, 1-3 M, 3 Esd. On retrouve encore le même 
ordre aujourd’hui dans les Bibles russe, bulgare, macédoine (3 Esd placé après 2 Esd ) 
et serbe (à la place de 3 Esd on trouve 4 M ), cf. Библия, по благословению 
Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II, Рoccийское Биб-
лейское общество, Mockбa, 2005 ; Библия, Изд. на Св. Синод на Българската 
църква, София, 2005 ; Библија или Свето писмо старога и новога завјета, Свети архије-
рејски синод Српске православне цркве, Београд, 2010 ; Cвeto Пиcмo Ha Cтapиot и 
Ha Hobиot Эaвet, Co благослов на Архиерејски Синод на македонската Светиот 
архиерејски синод на Македонската православна црква, Ckoпje, 2012. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



54 Ştefan MUNTEANU  
 

 

d’autres pays balkaniques, la Bulgarie et la Serbie, les nouvelles traductions de 
la Bible en langues nationales dépendaient de la Bible russe de 1876. A présent, 
les éditions synodales de la Bible contiennent 11 livres « deutérocanoniques » 
appelés « non-canoniques » (неканонические), indiqués par un astérisque et 
disposés selon l’ordre de la Bible d’Elisabeth53. 

Pour l’Église grecque, c’est seulement après la guerre d’indépendance (i.e. 
1821-1829) et la reconnaissance de la Grèce comme nation indépendante (1832) 
que nous pouvons parler d’un retour à la normalité de la vie de l’Église 
orthodoxe, y compris sa liberté de publication. La première édition de l’Ancien 
Testament fut publiée à Athènes entre 1843-1850 avec l’approbation du Saint 
Synode et l’aide financière de la « Society for Promoting Christian Knowledge » 
(Delicostopoulosp 1998: 310). Comme mentionné dans le titre, celle-ci devait 
être « distribuée gratuitement aux clercs de Grèce ». Il s’agit en fait d’une 
réédition en quatre volumes du texte de la LXX contenu dans la Bible publiée 
à Moscou en 1821 avec la bénédiction du Saint Synode de l’Église russe et la 
contribution financière des frères Zosimas54. A l’intérieur de chaque volume, 
les livres sont rangés selon l’ordre des Bibles protestantes, tandis que les 
« deutérocanoniques » sont publiés séparément55. Cette première édition de 
l’Ancien Testament fut réimprimée par l’Église grecque en un seul volume en 
1892 à Athènes. Le texte des livres canoniques y est accompagné des références à 
des passages parallèles, les psaumes sont précédés d’une introduction, plusieurs 
gravures bibliques sont dispatchées tout au long du texte56. 
                                                 
53 Comme pour les éditions précédentes, aux 11 livres « non-canoniques » (3 Esd, Tb, 

Jdt, Sg, Si, Lt-Jr, Ba, 1-3 M, 4 Esd ) s’ajoutent directement au texte les suppléments 
grecs aux livres d’Est et Dn, ainsi que la PM à la fin de 2 Chr et le Ps 151 après le Ps 
150 (Библия, по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси 
Алексия II, Российское Библейское общество, Москва, 2005). 

54 Pour l’AT, la Bible de Moscou reprend le texte de la LXX de l’édition de J.-E. Grabe qui 
s’appuie sur le Codex Alexandrinus. Elle fut imprimée à Oxford en quatre volumes 
(division conservée également à l’intérieur de la Bible de Moscou), sous le titre de  &H 

Palaiav Diaqhvkh katav touV"  &Ebdomhvkonta (1707, 1709, 1719, 1720). Bien que le texte du 
Codex Alexandrinus ait été changé dans beaucoup de passages (notamment pour le livre 
de Dn), d’après d’autres manuscrits ou d’après les conjectures de Grabe, les variantes 
sont le plus souvent imprimées en bas de page. L’édition de Grabe fut réimprimée par 
Breitinger (Zurich, 1730-1732) et Reineccius (Leipzig, 1750). La Bible de Moscou a été très 
appréciée par les moines du Mont Athos ce qui explique d’ailleurs qu’elle y soit toujours 
lue pendant les offices liturgiques. 

55 Le IVe volume contient 11 livres « deutérocanoniques » : Tb, Jdt, Esd A, 1-4 M, Ba, 
Lt-Jr, Sg, Si ( &H Palaiav Diaqhvkh katav touV" &Ebdomhvkonta, Tovmo"tevtarto", *En tw/' tupografeivw/'  H 

Mnhmosuvnh,   *Aqh'nai, 1850). 
56 L’ordre des livres reste celui de l’édition de 1843-1850 : Gn, Ex, Lv, Nb, Dt, Jos, Jg, Rt, 

1-4 R, 1-2 Chr, Esd, Ne, Est (avec les ajouts grecs), Jb, Ps (avec Ps 151 et les 14 Odes), 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 Canoniques, non-canoniques ou bons à lire ?...     55 
 

 

Une nouvelle édition de l’« Ancien Testament selon la LXX » publiée avec la 
bénédiction du Saint Synode vit le jour à Athènes en 1928. Pour le choix des 
variantes textuelles, la ponctuation, l’ordre et la numérotation des chapitres et 
des versets, les éditeurs se sont appuyés cette fois sur l’édition critique de la 
LXX de Constantin Tischendorf57. Dans la préface de l’édition synodale, il est 
mentionné qu’à côté des livres « protocanoniques » (protokanonikav ) de l’AT on 
trouve les livres « deutérocanoniques ou anaginoskómena » (gr. deuterokanonikaV h! 

ajnaginwskovmena) de la LXX58. 
En 1937, est publiée une nouvelle édition synodale revue par Panagiotis 

Bratsiotis, spécialiste de la LXX et professeur à la Faculté de Théologie 
d’Athènes. Dans cette deuxième édition, Bratsiotis élimine les indications des 
diverses variantes textuelles (sauf les plus importantes) rapportées dans les notes ; 
regroupe et range les livres selon l’ordre des Codex Vaticanus et Alexandrinus ; 
ajoute en appendice le livre de 4 Maccabées (à cause de sa présence dans les 
éditions d’Athènes de 1843 et 1892) et introduit la double numérotation des 
Psaumes. Pour la révision du texte, Bratsiotis consulte des manuscrits des offices 
liturgiques orthodoxes ainsi que les deux éditions critiques de la LXX publiées 
par Alfred Ralfs en 193559. Aujourd’hui encore cette édition de la LXX de 
Rahlfs modifiée est le texte officiel de l’Église de Grèce pour l’usage liturgique60. 

                                                                                                                   
Pr, Ecl, Ct, Is, Jr, Lm, Ez, Dn (avec les ajouts grecs), Os, Am, Mi, Jl, Ab, Jon, Na, Ha, 
So, Ag, Za, Ml, Tb, Jdt, Esd A, 1-4 M, Ba, Lt-Jr, Sg, Si ( &H Palaiav Diaqhvkh katav touV" 

&Ebdomhvkonta, Tuvpoi" Paraskeuav Lewvnh,   *Aqh'nai,  1892). 
57 Les deux volumes de l’édition de la LXX imprimés par C. Tischendorf (Leipzig, 

1850), dont les VIe et VIIe éditions ont été édités par E. Nestlé (1880 et 1887) et 
comporportent à la fin un supplément où sont comparés les textes transmis par les 
trois grands codex : Vaticanus, Sinaiticus et Alexandrinus. L’initiative visait à constituer 
un apparat critique définitif, qui aurait fourni les variantes de tous les manuscrits onciaux 
grecs, des principaux cursifs, des versions grecques du IIe siècle, des autres versions 
plus importantes, des citations de la LXX chez Philon, les Pères de l’Église et les 
écrivains ecclésiastiques plus anciens (cf. Constantin von Tischendorf, Vetus Testamentum 
Graece Iuxta LXX Interpretes, 2 vols, Leipzig : Brockhaus, 1887). 

58 Dans la Bible de 1928, on trouve 10 livres « deutérocanoniques » mélangés aux livres 
canoniques : 3 Esd, Tb, Jdt, Sg, Si, Lt-Jr, Ba et 1-3 M (cf.  &H Palaiav Diaqhvkh katav touV" 

&Ebdomhvkonta,   *EkdotikoV" Oi\ko" h& « ZWH »,   *Aqh'nai, 1928). 
59 Le texte de la Septuaginta de Rahlf a été corrigé afin de se conformer autant que 

possible aux interprétations orthodoxes traditionnelles de la LXX, telles qu’on les 
trouve dans les écrits des Pères ; au texte dit « lucianique », c’est-à-dire la révision de la 
LXX faite par Lucien d’Antioche et qui a été très favorisée par beaucoup de Pères de 
l’Église, notamment par Jean Chrysostome ; ainsi qu’aux lectures liturgiques de l’AT 
(cf. P. I. Mpratsiwvth" (ed.),  &H  &Agiva Grafhv,  *EkdotikoV" Oîko" h& « ZWH »,  *Aqh'nai,1937, 200416). 

60 L’ordre des livres de l’AT dans les Bibles orthodoxes grecques est le suivant : Gn, Ex, 
Lv, Nb, Dt, Jos, Jg, Rt, 1-4 R, 1-2 Ch, 1 Esd, Ne, 2 Esd, Tb, Jdt, Est (avec les ajouts 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



56 Ştefan MUNTEANU  
 

 

En dehors de l’édition synodale de la LXX, il faut également mentionner la 
publication en 1997 d’une traduction de la Bible en grec moderne (dhmotikhv) 
faite également avec la bénédiction du synode de l’Église grecque. Pour l’Ancien 
Testament, le texte est traduit à partir de l’hébreu en y ajoutant les « deutéroca-
noniques » de la LXX conformes à l’usage normatif dans l’Église orthodoxe 
grecque (il y manque 4 Maccabées)61. 

Pour l’Église roumaine, la première traduction intégrale de la Bible est la 
Bible de Bucarest ou Bible de Şerban Cantacuzino faite à Bucarest en 168862. La tra-
duction de l’Ancien Testament est faite à partir de plusieurs sources : avant 
tout, la traduction faite auparavant à Constantinople par Nicolae Milescu sur le 
texte grec de l’édition protestante de la LXX publiée à Frankfurt en 159763. A 
part cette version, les traducteurs (frères Radu et Serban Greceanu) ont eu à 
leur disposition le texte slave de la Bible d’Ostrog et le texte latin de la Vulgate. La 
Bible de 1688 contient les livres « deutérocanoniques » de Tobit, Judith, Baruch, 
Lettre de Jérémie, Cantique des trois enfants, 3 Esdras, Sagesse, Siracide, Histoire de Susanne, 
Bel et le Dragon, 1, 2, 3 et 4 Maccabées. Ces livres sont regroupés à la fin de l’Ancien 
Testament sous le titre de « livres apocryphes » exactement comme dans les 
Bibles protestantes64. 

Entre 1780 et 1785, le prêtre gréco-catholique Samuil Micu Clain réalisa une 
nouvelle traduction de la Bible pour remplacer la Bible de Bucarest complètement 
épuisée. La Bible fut publiée à Blaj en 1795 et elle servit à tous les Roumains de 
Transylvanie, orthodoxes et gréco-catholiques. La traduction est faite d’après le 
texte grec de la LXX65. Dans le texte, on trouve pour certains versets des notes 
avec des observations de critique textuelle et d’explications exégétiques. La 
Bible contient tous les livres « deutérocanoniques » de la Bible de Bucarest regrou-
pés pareillement à la fin de l’Ancien Testament sous le titre de « livres 

                                                                                                                   
grecs), 1-3 M, Ps (avec Ps 151), Jb, Pr, Ecl, Ct, Sg, Si, Os, Am, Mi, Jl, Ab, Jon, Na, Ha, 
So, Ag, Za, Ml, Is, Jr, Ba, Lm, Lt-Jr, Ez, Dn (avec les ajouts grecs) et en « annexe » 4 M. 
Les mêmes ordre et contenu sont repris dans The Orthodox Study Bible (USA 2008), 
avec deux différences : il y manque 4 M et à la fin de 2 Chr se trouve Mn (?). 

61 Cf.  &H  &Agiva Grafhv,  Ellhnikhv Biblikhv Etairiva,   *Aqh'nai, 1997. 
62 L’ouvrage est commandé par Serban Ier Cantacuzino (1634-1688), le prince de Valachie 

de 1678 à 1688. Après la mort de ce dernier (29 oct. 1688), Constantin Brâncoveanu 
(1688-1714), son successeur, finalisa la publication (Munteanu 2012: 15-31). 

63 La Septuaginta de Frankfurt reproduit le texte de l’AT imprimée dans l’édition aldine 
(Vénice, 1518). 

64 Cela ne peut que nous surprendre, surtout que la IIe préface de la Bible de Bucarest a 
été signée par le Patriarche Dosithée de Jérusalem (cf. Biblia de la Bucureşti, 1688, 19882). 

65 En plus de la Bible de Bucarest, Samuil Micu Clain utilisa la version grecque de la LXX 
de Franeker (1709), la Bible polyglotte d’Alcala (1514 et 1517) et la Vulgate (Chirilă 
2010: 11). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 Canoniques, non-canoniques ou bons à lire ?...     57 
 

 

apocryphes ». A ce groupe de livres, Samuil Micu Clain ajoute la Prière de Manassé 
traduite d’après la Vulgate. La Bible de Blaj devient pour longtemps la version 
officielle utilisée par l’Église orthodoxe roumaine. Son texte servira de base aux 
Bibles de Petersbourg (1819), de Buzău (1854-1856) et de Sibiu (1856-1858), 
ainsi qu’à la première édition synodale de la Bible roumaine faite à Bucarest en 
1914. Dans cette dernière, les livres « deutérocanoniques » (sans 4 Maccabées) 
sont encore placés à la fin de l’Ancien Testament mais sans aucun titre. En 
1936 est publiée une nouvelle édition de la Bible dans laquelle le texte de 
l’Ancien Testament est révisé à partir de l’original hébreu66. Toutes les Bibles 
synodales ultérieures (1938, 1944, 1968, 1975, 1982, 1988, 1993, 2006, 2008) seront 
des révisions de cette édition67. A partir de 1968, les livres « deutérocanoniques » 
présents dans les Bibles synodales roumaines sont présentés avec ou sans le 
titre : « Livres et fragments non canoniques » [Cărţi şi fragmente necanonice]. 

La brève présentation de l’histoire des Bibles slavonnes, grecques et roumaines 
montre que le statut des « deutérocanoniques » est différent dans ces trois 
Églises orthodoxes. Le contexte récent et l’évolution des débats sur le canon dans 
la théologie biblique du siècle dernier ont amené les théologiens orthodoxes 
contemporains à deux positions. 

La première conserve la distinction entre les livres canoniques et les « deutéroca-
noniques » orthodoxes, en considérant ces derniers comme « non canoniques » 
(les Églises russe, bulgare, serbe et roumaine). Selon les enseignements des Pères, 
l’Église reconnaît à ces livres une valeur instructive et morale et les recommande 
aux fidèles pour la lecture en tant que livres « riches en sagesse spirituelle ». Bien 
qu’ils puissent être librement utilisés pour la lecture liturgique et pour l’étude 
privée en qualité de livres de l’Ecriture, ils sont catalogués de « non cano-
niques » et ne peuvent constituer à eux seuls la base d’une quelconque décision 
dogmatique68. 

La seconde position considère que les « deutérocanoniques » orthodoxes ont 
le même degré d’autorité que les livres canoniques (l’Église grecque). Les partisans 
                                                 
66 Dans cette édition, la PM est placée à la fin de 2 Chr (Tofană 2004: 38). 
67 L’édition synodale de 2001 revient au texte de la LXX pour l’AT, mais la division 

entre les livres « canoniques » et « non canonique » demeure toujours (cf. Bartolomeu 
Anania, Biblia sau Sfânta Scriptură, ediţie jubiliară a Sfântului Sinod, Bucureşti : Institutul 
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, 2001). 

68 Cependant, en considérant ces livres « autorisés à la lecture » pour l’édification, 
l’enseignement et l’orientation spirituelle des fidèles, on reconnaît une autorité implicite. 
Et même dans la pratique, les théologiens citent parfois les deutérocanoniques, tout 
en gardant une distinction avec les canoniques ; ainsi, l’expression latine Ex nihilo 
(« à partir de rien ») qu’on trouve en grec en 2 M 7:28 (ou*k e*x o!ntwn e*poivhsen au*taV 
o& qeov") est souvent mentionnée à côté des interprétations de Pères pour argumenter 
que Dieu créa l’univers de rien de préexistant. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



58 Ştefan MUNTEANU  
 

 

de cette position rappellent que la LXX a toujours été la version liturgique 
traditionnelle dans l’Église orthodoxe et que le texte grec a la même valeur que 
celui hébreu. L’estime accordée aux livres « deutérocanoniques » est de fait 
amplement exprimée dans les célébrations liturgiques par les lectures, les hymnes, 
les icônes et même par des célébrations spéciales69. 

Ces diverses positions ont conduit les théologiens, lors de la première 
Conférence panorthodoxe (Rhodes 1961), à placer la question du canon et des 
livres « deutérocanoniques » dans l’agenda du futur « Grand Synode » de l’Église 
orthodoxe. Dans les conclusions (publiées seulement en 1972), la Commission 
préparatoire a fait la proposition suivante au sujet de « L’autorité des livres 
connus comme anaginoskómena » : « L’Église orthodoxe déclare et définit que ces 
textes doivent être distingués des livres canoniques et inspirés quant à l’autorité 
de leur inspiration divine, mais qu’ils doivent néanmoins être considérés comme 
faisant partie de l’Ecriture Sainte, utiles et bénéfiques pour le fidèle » (Lash 2007: 
232). Ce texte n’a pour l’instant ni autorité, ni caractère officiel. Il s’agit seulement 
d’une proposition qui devra être étudiée. De là le souhait que le « Grand Synode 
panorthodoxe » à venir clarifie pour tous les orthodoxes la question de l’autorité 
des « deutérocanoniques » par rapport aux livres canoniques. 

5. Conclusions : Retour à la Tradition ! 

Au terme de la présentation de ces trois aspects relatifs au canon de l’Ancien 
Testament dans l’Église orthodoxe, nous pouvons conclure que les livres 
« deutérocanoniques » ont connu une histoire complexe et mouvementée. Même 
si le statut de ces livres n’est pas encore fixé de façon unanime, cela ne signifie 
pas que l’Église orthodoxe vive actuellement dans une situation de crise. 

Malgré l’absence d’une liste canonique officielle, les livres « deutérocano-
niques » de la LXX continuent à être présents dans les Bibles orthodoxes. Mélangés 
avec les livres canoniques (Bibles grecque, russe, géorgienne, bulgare, serbe, 
macédonienne) ou rangés séparément (Bible roumaine), ils y sont inclus parce que 
l’Église les a toujours considérés comme partie intégrante des Saintes Écritures. 
Situés à la « limite » du canon par les Pères de l’Église (ni canoniques, ni 
apocryphes), ces livres forment un tout avec les écrits canoniques de l’Ancien et 

                                                 
69 Malgré leur statut variable et leur place différente dans la Bible, la vénération accordée 

à ces livres est amplement exprimée dans les célébrations liturgiques par des lectures, 
des hymnes, des icônes, et même par des célébrations spéciales, telle la fête du Prophète 
Daniel et de ses trois amis Ananias, Azarias et Misaël le 17 Décembre (cf. Dn 3:24-90) 
ou des 7 Frères Maccabées, leur Mère Solomie et Eléazar, leur Maître le 1er Août (cf. 2 
et 4 M). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 Canoniques, non-canoniques ou bons à lire ?...     59 
 

 

du Nouveau Testament, en contribuant aussi à la compréhension des vérités 
révélées70. 

Quant au statut des « deutérocanoniques », il semble difficile de trancher 
entre les partisans des « canoniques » et des « non-canoniques ». Les deux partis 
trouvent chacun la justification de leurs positions en se référant à la même 
Tradition. La solution serait de n’opter ni pour l’une ni pour l’autre, mais 
d’admettre que les deux positions sont valables. Il s’agirait alors d’accepter la 
LXX comme divinement inspirée et dont le texte est approprié pour l’usage 
liturgique, l’étude, la lecture et la prière personnelle, ainsi que le texte hébraïque 
qui est par excellence le texte canonique des Saintes Écritures commun à tous les 
chrétiens71. En effet, selon les décisions du VIe concile œcuménique, il est 
possible d’avoir deux listes canoniques différentes en même temps ! 

Enfin, vu le large usage des « deutérocanoniques » dans les œuvres des Pères, 
les lectures liturgiques, les prières, les hymnes et les icônes, il reste assez difficile 
de nier leur autorité. C’est l’usage de ces livres dans la vie de l’Église (liturgie, 
prédication, commentaire) qui détermine aussi leur valeur dogmatique, morale et 
spirituelle. Il est bon cependant qu’on maintienne la distinction du Ier millénaire 
entre les livres canoniques et anaginoskómena notamment à cause de sa signifi-
cation historique. Une telle position reste à la fois conforme aux anciennes listes 
canoniques des Pères de l’Église et laisse aussi une certaine liberté d’appréciation 
quant à leur usage dans les décisions dogmatiques, les controverses doctrinales 
et la collaboration interconfessionnelle. 

BIBLIOGRAPHIE 

Alexeev, Anatoly, 2004, « Masoretic Text in Russia », dans Simon Crisp, Manuel Jimbachian 
(éds.), Text, Theologie & Translation. Essays in honour of Jan de Waard, London : United 
Bible Societies, 13-29. 

                                                 
70 Les livres « deutérocanoniques » s’avèrent en effet une source essentielle pour mieux 

connaître la situation politique et religieuse du judaïsme entre le IIe siècle av. J.C. et 
le IIe siècle après. Pour les personnes qui désirent comprendre le milieu dans lequel 
ont vécu et enseigné Jésus Christ et ses disciples, ils éclairent bien des affirmations 
néotestamentaires sur l’origine du mal et du péché, le règne messianique, la fin des 
temps, le jugement dernier, l’angélologie, la soumission au pouvoir établi, etc. 

71 L’acceptation d’un double texte canonique est bien visible dans le NT : lorsque les 
auteurs s’emparent du texte biblique pour parler de l’accomplissement des prophéties 
messianiques ou de l’enseignement du Christ, ils se servent davantage du texte grec (cf. 
Is 7:14 en Mt 1:23 ; Ps 16:8-11 en Ac 2:25-31 et 13:35-37, Gn 12:3 ; 22:18 en Ac 3:25 et 
Ga 3:8-9 ; Am 9:11-12 en Ac 15:16-17), sans pourtant écarter l’original hébreu (cf. Os 
11:1 en Mt 2:15 ; Is 42:1 en Mt 12:18). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



60 Ştefan MUNTEANU  
 

 

Aragione, Gabriella, 2005, « La Lettre Festale 39 d’Athanase », dans Gabriella Aragione, 
Eric Junod, Enrico Norelli (éds.), Le canon du Nouveau Testament : regards nouveaux sur 
l’historie de sa formation, Genève : Labor et Fides, 197-219. 

Chirilă, Ioan, 2010, « Septuaginta – Sursă a ediţiilor Bibliei româneşti, repere despre 
munca de traducere a Bibliei în limba română », dans Studia Universitatis Babes-Bolyai. 
Seria Teologie Ortodoxă 1, Cluj-Napoca, 5-14. 

Delicostopoulosp, Athan, 1998, « Major Greek Translations of the Bible », dans Jože 
Krašovec (éd.), Interpretation of the Bible, Ljubljana – Sheffield : Sheffield Academic 
Press, 297-316. 

Denter, Thomas, 1962, Die Stellung der Bücher Esdras im Kanon des Alten Testamentes (thesis), 
Freiburg. 

De Proyart, J., 1990, « La Bible slave », dans Jean Robert Armogathe (éd.), Le Grand 
siècle et la Bible (Bible de tous les temps, 6), Paris : Beauchesne, 383-422. 

Dmitriev, Mihail V., 2003, « Culture “latine” et culture “orthodoxe” à l’est de l’Europe 
au XVIIe siècle », dans Presses Universitaires de France 220 (3), 391-414. 

Dorival, Gilles, 2003, « L’apport des Pères de l’Église à la question de la clôture du canon 
de l’Ancien Testament », dans J.-M. Auwers, H. J. de Jonge (éds.), The Biblical Canons 
(Bibliotheca Ephemeridum theologicarum Lovaniensium, 163), Leuven : Leuven 
Univertsity Press, 81-110. 

Dragomir, Nicolae, 1981, « Studiu istorico-liturgic privind textele biblice din cărţile de 
cult ale Bisericii Ortodoxe », dans Studii Teologice 3-4, 207-268. 

Engberg, Sysse G., 2005, « Les lectionnaires grecs », dans Olivier Legendre, Jean-Baptiste 
Lebigue (éds.), Les manuscrits liturgiques, cycle thématique 2003-2004 de l’IRHT (Ædilis, 
Actes, 9), Paris : IRHT [En ligne : http://aedilis.irht.cnrs.fr/liturgie]. 

Floca, Ioan N., 1991, Canoanele Bisericii Ortodoxe, Bucureşti : Editura Institutului Bibilic şi 
de Misiune a Bisericii Ortodoxe Române. 

Florovsky, Georges, 2001, Les voies de la théologie russe, Lausanne : L’Âge d’Homme. 
Gaudemet, Jean, 1985, « La Bible dans les conciles », dans Jacques Fontaine, Charles 

Pietri, (éds.), Le monde latin antique et la Bible (Bible de tous les temps, 2), Paris : 
Beauchesne, 289-310. 

Howorth, Henry H., 1906, « The Modern Roman Canon and the Book of Esdras A », 
dans The Journal of Theological Studies VII (27), 343-354. 

Joannou, Pericles-Pierre, 1962, « Les canons des conciles œcuméniques », dans P.-P. 
Joannou (éd.), Fonti, fasc. IX, Discipline générale antique, tome I, 1, Pontificia Grottaferrata 
(Roma) : Commissione per la redazione del Codice di diritto canonico orientale. 

Jugie, Martin, 1907, Histoire du Canon de l’Ancien Testament dans l’Église Grecque et l’Église 
Russe (Etudes de Théologie Orientale, 1), Paris : G. Beauchesne. 

Junod, Éric, 1984, « La formation et la composition de l’Ancien Testament dans l’Église 
grecque des quatre premiers siècles », dans Jean Daniel Kaestli, Otto Wermelinger 
(éds.), Le Canon de l’Ancien Testament, Genève : Le Monde de la Bible, 105-151. 

Kimmel, Ernst Julius & Hermann Weissenborn, 1850, Monumenta fidei ecclesiæ orientalis, 
vol. I et II, éd. bilingue (texte grec et latin), Jenæ : Mauke. 

Konstantinou, Miltiadis, 2004, « The Original Old Testament Text in the Greek Speaking 
Orthodox Church », dans Simon Crisp, Manuel M. Jinbachian, Jan de Waard (éds.), 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



 Canoniques, non-canoniques ou bons à lire ?...     61 
 

 

Text, Theology and Translation: Essays in Honour of Jan de Waard, London : United Bible 
Societies, 89-107. 

Kraft, Robert A., 2002, « The Codex and Canon Consciousness », dans Lee Martin 
McDonald, James A. Sanders, The Canon Debate, Peabody (MA) : Hendrickson, 229-233. 

Lash, Ephrem, 2007, « The Canon of Scripture in the Orthodox Church », dans Philip 
Alexander, Jean-Daniel Kaestli (éds.), The Canon of Scripture in Jewish and Christian Tradition 
– Le canon des Écritures dans les traditions juive et chrétienne (Publications de l’Institut 
romand des sciences bibliques, 4), Lausanne : Éditions du Zèbre, 217-232. 

Luther, Martin, 1545, Biblia: Das Ist, Die Gantze Heilige Schrifft: Deudsch Auffs New Zugericht, 
Wittenberg : Hans Lufft (réditée par Wilhelm Hoffmann, Stuttgart : Württembergische 
Bibelanst, 1967). 

Malvy, Antoine & Marcel Viller, 1927, La Confession Orthodoxe de Pierre Moghila (Orientalia 
Christiana, 39), Rome : Pont. Institutum Orientalium Studiorum. 

Migne, Abbé (éd.), 1841, Perpétuité de la Foi. De l’Église Catholique sur l’eucharistie et sur la 
confession, Paris : J.-P. Migne Éditeur.  

Munteanu, Eugen, 2012, « A Brief History of the Romanian Biblical Tradition », dans 
Biblicum Jassyense. Romanian Journal for Biblical Philology and Hermeneutics 3, 15-50. 

Munteanu, Ştefan, 2013, « Livres propres à la tradition orthodoxe. Les six textes intégrés 
dans la TOB 2010 », dans Spiritus 211, 174-186. 

Prelipcean, Vladimir (éd.), 20033, Studiul Vechiului Testament. Manual pentru facultăţile teologice, 
Cluj-Napoca : Renaşterea. 

Schaff, Philip, 1877, Creeds of Christendom, with a History and Critical Notes, vol. II: The 
History of Creeds, New York : Harper & Brothers. 

Schenker, Adrian, 1991, « La relation d’Esdras A’ au texte massorétique d’Esdras 
Néhémie », dans Dominique Barthélemy, Gerard J. Norton, Stephen Pisano, Tradition 
of the Text. Studies offered to Dominique Barthélemy in Celebration of his 70th Birthday (Orbis 
biblicus et orientalis, 109), Fribourg – Göttingen : Niversitätsverlag – Vandenhoeck & 
Ruprecht, 218-248. 

Thomson, Francis J., 1998, « The Slavonic Translation of the Old Testament », dans Jože 
Krašovec (éd.), Interpretation of the Bible, Ljubljana – Sheffield : Sheffield Academic 
Press, 605-920. 

Todt, Klaus-Peter, 2002, « Kyrillos Lukaris », dans Carmelo Giuseppe Conticello, Vassa 
Conticello (éds.), La théologie byzantine et sa tradition, vol. II (Corpus christianorum), 
Turnhout : Brepols, 618-651. 

Tofană, Stelian, 2004, « Tipărituri şi ediţii critice ale textului sfânt în limba română », 
dans Ioan Chirilă (éd.), Biblie şi multiculturalitate, Cluj-Napoca : Presa Universitară 
Clujeană, 15-44. 

Vassiliadis, Petros, 2002, « The Canon of the Bible or the Authority of Scripture from 
an Orthodox Perspective », dans Jean-Michel Poffet (éd.), L’autorité de l’Ecriture, Cerf : 
Paris, 113-135. 

Vigouroux, F., 1912, « Slaves (Versions) de la Bible », Dictionnaire de la Bible, vol. V, Paris : 
Letouzey et Ané, 1800-1808. 

*** Enchiridion Biblicum, 1927, Documenta Ecclesiastica, Sacram Scrituram Spectantia, 
Apud Librariam Vaticanam, Romae. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



62 Ştefan MUNTEANU  
 

 

*** Enchiridion delle Encicliche (1740-1994), 1994-1998, ed. bilingue (texte latin avec trad. 
italienne), Strumenti, I, trad. italienne Erminio Lora et Rita Simionati, Bologna. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 04:11:59 UTC)
BDD-A25808 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

