
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

168 

 

AN ANALYSIS OF THE LITERARY TEXT FROM THE PERSPECTIVE OF 

GRAMMATICAL ANAPHORA 

Mioara Mocanu 

Assoc. Prof., PhD, ”Gh. Asachi” Technical University, Iași  

 
 

Abstract: The present paper puts forward two analyzing models - hierarchical and cognitive ones - 

applied on two narrative segments of various extent in Novalis work (Hymn to the night 1 and the novel 

Heinrich von Ofterdingen) to show up the fact that the anaphoric relation study makes upon of the main 

goals of the text grammar, of the textual cohesion and of the thematic progression. 

 

Keywords: text grammar, hierarchical model, cognitive model, textual cohesion, thematic progression 

 
 

 Dintr-un repertoriu de “mărci” care satisfac exigenţa jakobsoniană a literarităţii, am ales 

să tratăm, în lucrarea de faţă, problematica anaforei, axată pe statutul, funcţiile şi relaţiile ei cu 

situaţia de comunicare (contextul), dar şi cu anturajul eminamente verbal (co-textul).  

 Aşa cum cercetările cele mai recente o demonstrează, anafora este un fenomen lingvistic 

de o complexitate cu totul specială. Aceste cercetări din ce în ce mai numeroase dedicate 

anaforei sunt stimulate de problematica deixis-ului, centrală pentru pragmalingvistică, ale cărei 

reverberaţii în analiza conversaţională, interacţiune, studierea contextului etc. sunt bine 

cunoscute. Ca “noţiune structurală a secvenţei”, anafora gramaticală are calitatea unui factor de 

structurare secvenţială în cadrul modalităţii de înlănţuire a frazelor într-un discurs oral sau scris. 

Pe baza funcţiei sale de stimulare a memoriei şi a celei de fidelitate referenţială, anafora zero 

(sau pronominală), de exemplu, serveşte atât la o relaţionare cu menţiunile aceluiaşi referent 

dintr-o secvenţă precedentă, cât şi la relansarea unei alte secvenţe. 

 Oferim, în cele ce urmează, două modele - ierarhic şi cognitiv - de analiză a unor 

segmente narative de întindere diferită din operele lui Novalis, Imnul către noapte (1) şi 

romanul Heinrich von Ofterdingen, pentru a ilustra, pe de o parte, faptul că studierea relaţiilor 

anaforice constituie unul din obiectivele majore ale gramaticii de text, ale coeziunii textuale si 

ale progresiei tematice. Pe de altă parte, ne propunem să demonstrăm că poetul studiat face din 

anaforă un element de importanţă crucială pentru organizarea discursului său.  

Modelul ierarhic de anaforizare 

 Potrivit modelulului ierarhic de analiză a anaforei elaborat de Barbara Fox1, se consideră 

că o secvenţă discursivă este deschisă atunci cînd aceasta începe cu un grup nominal care 

urmează să devină tema unei conversaţii sau a unei narațiuni. Reluările prin pronume relevă 

faptul că respectiva secvenţă nu este încă închisă.  

 Ne propunem, în cele ce urmează, să abordăm anafora din perspectiva acestui model pe 

care îl vom aplica Imnului I (I, p. 42). Primul pasaj al imnului se caracterizează, sub aspectul 

anaforei gramaticale, printr-o remarcabilă omogenitate la nivelul enunţului : 

 

                                                            
1 Barabara Fox, Discourse structure and anaphora: Written and conversational Ennglish, Cambridge University 

Press, 1987. 
2 Cf. Novalis, Geistliche Lieder. Die Christenheit oder Europa /Cântece religioase. Creştinătatea sau Europa, 

trad. de I. Constantinescu, ediție bilingvă, Ed. Institutul European,  Iaşi, 1996. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:17 UTC)
BDD-A25636 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

169 

 

 Welcher Lebendige, welcher Sinnbegabte liebt nicht vor allen Wundererscheinungen des 

 verbreiteten  Raums um ihn, das allerfreurliche Licht – mit seinen Farben, seinen Strahlen und 

Wogen; seiner milden  Allgegenwart als weckender Tag. Wie des Lebens innerste Seele atmet es der rastlosen 

Gestirne  Riesenwelt, und schwimmt tanzend in seiner blauen Flut – atmet es der funkelnde, ewigruhende 

Stein, die  sinige, saugende Pflanze, und das wilde brennende vielgestaltete Tier – vor allen aber der 

herrliche  Fremdling mit den sinnvollen Augen, dem schwebenden Gange, und den zartgeschlossenen, 

tonreichen  Lippen. Wie ein König der irdischen Natur ruft es jede Kraft zu zahllosen Verwandlungen, knüpft 

und löst  unendliche Bündnisse, hängt sein himmlisches Bild jedem irdischen Wesen um. – Seine Gegenwart allein 

 offenbart die Wunderherrlichkeit der Welt.3  

 

 Continuitatea tematică a acestui paragraf este asigurată, în cea mai mare parte, de 

fidelitatea utilizării anaforice pronominale. Anafora zero sau pronumele serveşte la încodarea 

unui referent pe distanţă scurtă, micşorând ambiguitatea referenţială. Grupul nominal, das 

allerfreuliche Licht („lumina atotîmbucurătoare“), ce susţine tematica acestui imn, este reluat 

constant, mai întâi, prin pronumele posesiv sein şi apoi prin cel personal es. Începând cu primele 

două fraze, termenul Licht ocupă poziţia sintactică de complement de obiect, pentru ca în fraza 

a treia rolul său sintactic să fie comutat de acelaşi pronume es în poziţia de subiect. Acest prim 

paragraf al poemului contrariază aşteptările cititorului prin aceea că el este nevoit să constate o 

deviere de la ceea ce titlul anunţă, anume referinţa la noapte şi nu la zi. 

 În prima frază, pronumele (personale şi posesive) ce reiau referentul expresiei iniţiale, 

das allerfreuliche Licht, se organizează în serii şi sunt o reflectare iconică a faptului că secvenţa 

în chestiune se află în desfăşurare. 

 Dacă primul paragraf se constituie într-o unitate tematică forte (prezentarea decorului şi 

a obiectului principal al discursului), făcând parte dntr-o secvenţă de laudatio la adresa luminii, 

preamărire efectuată de o manieră indirectă şi întrucâtva obiectivă prin raportare la o “fiinţă vie, 

raţională”, dotată însă şi cu însişiri care ar face-o aptă să cadă în adoraţia luminii, ca “zi 

trezitoare”, cel de-al doilea paragraf cuprinde enunţuri la persoana întâi, semn că poemul e o 

naraţiune de factură “autodiegetică” în care subiectul enunţării se identifică cu actorul 

enunţului. Acest paragraf marchează începutul unei noi macropropoziţii, Complicaţiei (cf. 

modelul Labov-Waletzky4), care conţine ceea ce Goethe numea evenimentul nemaiauzit: 
  Abwärts wend ich mich zu der heiligen, unaussprechlichen, geheimnisvollen Nacht.5 

 

 În mod surprinzător, enunţătorul nu se arată adept al luminii mult-admirate, ci 

dimpotrivă se declară explicit de partea nopţii “sfinte”, postulând o modificare de atitudine şi 

de viziune comparativ cu primul paragraf ce corespundea Orientării, adică unei secvenţe a cărei 

funcţie este, de regulă, aceea de captare a bunăvoinţei cititorului. Această schimbare de poziţie 

implică şi afirmarea unei distanţări la poli opuşi între acea “fiinţă vie, raţională” şi “eu”, între 

spaţiul luminii, adică al celor pământeşti, într-un cuvânt, al vizibilului, şi cel “de jos”, cel al 

nopţii, al invizibilului şi, în final, între admirator şi lucrul admirat. Grupul nominal sfânta, 

nespusa, misterioasa noapte marchează o discontinuitate tematică şi, în acelaşi timp, faptul că 

referentul este complet nou, întemeind o relaţie opozitivă între lumină şi noapte. Lumina apare 

doar la sfârşitul acestui paragraf, anaforizată, nu prin pronominalizare, ci prin grupul nominal 

das Licht, selectarea sa constituindu-se într-o altă mărturie a schimbării de statut a noii secvenţe 

abia începute, precum şi a punctului de vedere din care cel ce spune “eu” o apreciază. Din 

                                                            
3 “Care fiinţă vie, înzestrată cu simţuri nu iubeşte înainte de orice fenomenele miraculoase ale vastului spaţiu din 

jur, lumina atotîmbucurătoare – cu culorile, razele şi undele ei; cu blânda-i atotprezenţă ca zi trezitoare. Ca pe al 

vieţii cel mai adânc suflet o respiră neîncetat imensa lume stelară şi pluteşte dansând în fluxul ei albastru – o respiră 

stânca scânteietoare, odihnind veşnic, planta înţeleaptă, sorbitoare şi animalul sălbatec, fierbinte, proteiform -, dar 

înainte de orice, splendidul străin cu ochi adânci, pas plutitor, buze fragede şi duios cântătoare. Ca un rege al naturii 

pământeşti, cheamă toate puterile la nenumărate metamorfoze, înnoadă şi deznoadă nesfârşite prinsori, îşi lipeşte 

cerescu-i chip pe fiece fiinţă pământească. Prezenţa ei revelează singură minunata splendoare a lumii.”   
4 Acest model este amplu explicat de J.- M. Adam în cartea Le récit, P. U. F., Paris, 1987, p. 61. 
5 “În jos mă întorc la sfânta, nespusa, tainica noapte.”  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:17 UTC)
BDD-A25636 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

170 

 

“fiinţă” omniprezentă şi atotîmbucurătoare, ea devine mai curând o absenţă sau, în cel mai bun 

caz, mai există doar ca obiect ireal depozitat în memoria enunţătorului, dar care nu a fost dată 

uitării. Ea este acel lucru mai mult abstract, decât material, de care locutorul îşi aminteşte doar 

accidental şi numai într-un final, a cărei prezenţă, “întoarcere” este totuşi dorită, simţită ca o 

lipsă, fiind aşteptată îndeosebi “de copiii ei”, încrezători în inocenţa acesteia.  
 In anderen Räumen schlug die lustigen Gezelte das Licht auf. Sollte es nie zu seinen Kindern 

 wiederkommen, die mit der Unschuld Glauben seiner harren?6 

 

 Prezenţa pronumelui es în fraza următoare cu rol de anaforă pentru das Licht, indică 

faptul că secvenţa în discuţie nu trebuie văzută, după Yan Huang, ca închisă, ci, dimpotrivă, 

“aptă de a fi continuată”.7 Acest autor consideră anafora zero ca “noţiune structurală a 

secvenţei”. Având această calitate de factor de structurare secvenţială, ea serveşte nu atât la o 

relaţionare cu menţiunile aceluiaşi referent dintr-o secvenţă precedentă, cât mai curând la 

relansarea unei alte secvenţe. 

 Paragraful următor, care nu e decât o continuare a aceleiaşi macropropoziţii 

(Complicaţia), se constituie într-o adresă mai întâi către noapte şi apoi către lumină unde 

asistăm la o transformare mai radicală de imagine a acesteia din urmă, comparativ cu prima 

secvenţă/macropropoziţie. Reapariţia luminii într-un context depreciativ, ce o aşează în relaţie 

cu strălucirea ştearsă a aştrilor nocturni şi cu un anumit tip de vedere, limitat, are loc sub semnul 

altor calităţi ale ei, cele văzute/simţite de către enunţător. Constatăm deci că în ciuda faptului 

că luminii i se atribuise, la început, prin analogie (ca un rege al naturii pământeşti ea cheamă 

orice forţă la nenumărate transformări…), un “rol tematic” ce corespunde reprezentantului 

puterii laice supreme, ea rămâne totuşi un simplu actor, paragraful al doilea, o dată cu iniţierea 

secvenţei interlocutive cu intelocutor absent, distribuie lumina într-un alt rol, aşezând-o într-o 

relaţie de rivalitate aproape deschisă cu noaptea: 
 -Also nur darum, weil die Nacht dir abwendig macht die Dienenden, sätest du in des Raumes Weiten die 

 leuchtenden Kugeln, zu verkünden deine Allmacht – deine Wiederkehr – in den Zeiten deiner Entfernung. 

 Himmlischer, als jene blitzenden Sterne, dünken uns die unendlichen Augen, die die Nacht in uns geöffnet. 

 Weiter sehen sie, als die blässesten jener zahllosen Heere – unbedürftig des Lichts durchschauen sie die 

 Tiefen eines liebenden Gemüts – was einen höheren Raum mit unsäglichen Wollust füllt.8  

 

Instanţa care spune “eu” se adresează alternativ, când luminii, când nopţii, ambele având rolul 

de destinatari ai discursului său, în raport cu care enunţarea foloseşte acelaşi “tu”. Din acest 

moment, lumina pare învestită cu trăsături proprii unui actant, convertit în Opozant, în timp ce 

noaptea se evidenţiază ca Adjuvant. 

 Ultima adresă, lauda propriu-zisă ce corespunde macropropoziţiei finale, numită și 

Coda sau Morală, este adusă însă unei non-persoane, în sensul lui Benveniste, unei realităţi 

feminine, protectoare şi vestitoare a sfinţeniei lumii şi a “iubirii ferice” (această ultimă sintagmă 

fiind un eufemism pentru moarte în creaţia novalisiană). “Regina lumii” pare a fi mandatarul 

“iubitei gingaşe” (asimilabilă, vrând-nevrând, chiar şi dacă nu am fi dispuşi pentru un “pact 

autobiografic” de lectură, cu iubita defunctă a autorului, ca fiinţă a lumii şi ca obiect al 

enunţului). Privită ca divinitate ziditoare de fiinţă umană (du hast mich zum Menschen 

gemacht), ea pare anume trimisă ca solie şi mediatoare între lumea celor pământeşti şi spaţiul 

mai înalt, plin de inexprimabilă voluptate a nopţii sfinte, nespuse şi tainice, un spaţiu pe care 

                                                            
6 “În alte spaţii şi-a întins lumina corturi vesele. Să nu revină oare nicicând la copiii rămaşi cu încredinţarea 

nevinovăţiei ei?”  
7 Yan Huang, “Discours anaphora. Four theoretical models”, in Journal of Pragmatics, 2 februarie, 1999, p. 159. 
8 “ – Doar pentru că noaptea îţi înstrăinează slujitorii, ai semănat în depărtările spaţiului strălucitoarele sfere, pentru 

a-ţi vesti atotputernicia – întoarcerea ta – în vremea depărtării tale. Mai cereşti decât lucitoarele stele ne par ochii 

nemărginiţi pe care noaptea i-a deschis în noi. Mai departe văd ei decât cei aproape stinşi ai nesfârşitelor armate – 

fără-a a avea nevoie de lumină, străpung adâncimile unui suflet iubitor  - ce umple cu desfătare nespusă o regiune 

mai înaltă.”  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:17 UTC)
BDD-A25636 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

171 

 

poetul începe să-l întrezărească. Acest ultim laudatio, care îl dublează pe cel din debutul 

poemului, nu e altceva decât un efect al contemplaţiei, al unei imagini percepute cu altfel de 

ochi. Ochii care nu au nevoie de lumină9 sunt cei care prilejuiseră mai devreme (în text) vederea 

unui “chip grav”, feminin: - ein ernstes Antlitz seh ich froh erschrocken, das sanft und 

andachtsvoll sich zu mir neigt, und unter unendlich verschlungenen Locken, der Mutter liebe 

Jugend zeigt10.  

 

 Acest “chip grav” conjugă divinităţi desprinse parcă din mitologia greacă (Medeea) şi din 

religia creştină (Maria), fuzionând într-o simbolisitică nouă a unei vârste mitice, iubitor-

juvenile, ca imagine estetizată a viitorului mult-dorit. De altfel, în paranteză fie spus, Imnul 1 

nu e unic în această privinţă. Poezia novalisiană, în general, tinde să reunească mitul care îsi 

aminteşte de origini cu profeţia care vorbeşte în numele absolutului sprea a anunţa viitorul, 

sprea a revela ceea ce este încă necunoscut sau de neînţeles. Acest fapt intră, de bună seamă, în 

concordanţă cu aspiraţiile lui Novalis, care, ca şi Dante, a năzuit să atingă perfecţiunea poetului 

profet. Decroşajul enunţiativ - trecerea de la “noi” la “eu” - de la un locutor, care se mărturiseşte 

ca aparţinător al unei colectivităţi, la un vizionar izolat, pare a sugera – aşa cum se întâmplă şi 

în Imnul IV - faptul că abia acesta este în măsură să transmită, în formulă codificată “po(i)etic” 

(adică în rime: erschrocken /Locken, neigt /zeigt), ceea ce “a văzut”. Asemenea lui Orfeu, el 

este apt să îmblânzească prin limbaj monştrii care ne bântuie conştiinţele. 

 Modul de înlănţuire a frazelor din adresa de final conferă ultimului “tu” un statut 

referenţial incert, întrucât acesta nu desemnează nici “regina” şi nici “noaptea”, ci o realitate la 

fel de complexă ca şi “chipul grav” de mai înainte, realitate identificabilă în imaginea 

compozită, exprimată de liebliche Sonne der Nacht. “Dulce soare al nopţii” - această sintagmă 

cu alură oximoronică care conjugă noaptea şi lumina, aşezate până nu demult într-o opoziţie ce 

părea ireconciliabilă, nu este decât semnul unei miraculoase.împăcări: 
 Preis der Weltkönigin, der hohen Verkündigerin heiliger Welten, der Pflegerin seliger Liebe – sie sendet 

 mir dich – zarte Geliebte – liebliche Sonne der Nacht -, nun wach ich – denn ich bin Dein und Mein  - du 

 hast die Nacht mir zum Leben verkündet – mich zum Menschen gemacht – zehre mit Geisterglut meinen 

 Leib, daß ich luftig mit dir inniger mich mische und dann ewig die Brautnacht währt.11 

 

Alegerea femininului Sonne se justifică prin faptul că acest metonim al zilei apare acum ca 

simptom al reîntoarcerii luminii pe aceeaşi poziţie supremă de la început, dar numai după ce a 

suferit o schimbare fundamentală de natură: din putere (masculină) fascinantă, dar despotică (a 

celui ce “leagă şi dezleagă”, după bunul plac, toate forţele), ea devine o entitate (feminină) 

sacră, iubitoare de pace şi armonie12. În acest caz, cele două fenomene cosmice încetează de a 

mai fi simple unităţi discrete de măsurare a timpului activităţii umane, pentru a se dizolva în 

                                                            
9 Această expresie sintetizează un segment din textul novalisian care este, în fond, o interesantă dezvoltare 

metaforică, o expansiune a contrario a unui morfem, având, la rândul ei, un sens figurat, preluat din fondul lexical 

al limbii (germane), Augenlicht (“lumina ochilor”), care serveşte naratorului drept bază (lingvistică) de plecare şi 

echivalează cu ceea ce Riffaterre (1983: 25) a desemnat prin termenul de hipogram al unei secvenţe. Un astfel de 

procedeu nu este decât o (altă) mărturie a faptului că discursul poetic este “limbaj în limbaj”, aşa cum l-a definit 

Paul Valéry, care, ca şi Novalis, a fost nu doar un mare poet, ci şi un fondator de artă poetică.  
10 “ - un chip grav văd vesel înspăimântat, ce blând şi pios spre mine se înclină şi de sub păru-i nesfârşit buclat, 

îmi arată a mamei tinereţe senină.”  
11 “Slavă reginei lumii, înaltei vestitoare a lumilor sfinte, protectoare a dulcii iubiri – Ea mi te-a trimis – iubită 

duioasă - soare drag al nopţii – acum veghez - căci eu sunt al Tău şi al Meu – tu mi-ai vestit noaptea în viaţă - m-

ai făcut om – mistuie cu torţa spiritului trupul meu, ca eteric şi mai intim să mă contopesc cu tine, iar noaptea 

nunţii să dăinuie veşnic.”  
12 Licht ist die Aktion des Weltalls – das Auge, der vorzeichnende Sinn für das Weltall oder Weltseele – Weltaktion 

(Novalis, III, 436/96) – “Lumina este acţiune a universului – ochiul, simţul prescriptiv pentru univers sau sufletul 

lumii – acţiune universală.”  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:17 UTC)
BDD-A25636 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

172 

 

eternitatea în care Om şi Natură se unesc de-a pururi (ewig) într-un mariaj secret pe fondul unui 

act sacrificial (sacrificiul de sine fiind efectul paradoxal al unei vitalităţi extreme13).  

“Conglomeratul” lexical, care cuprinde trimiterea simultană la noapte şi la lumină, Sonne der 

Nacht, ambele determinate de lieblich (“drag”, “iubitor”), serveşte ca modalitate de înţelegere 

a faptului că prin el sunt convocate şi întreţinute toate menţiunile recente ale referenţilor, în 

speţă cei doi “protagonişti”, şi, în acelaşi timp, că “unitatea” narativă, în sens formal şi semantic, 

Imnul 1, este acum închisă. 

 În concluzie, meritul cel mai important al modelului ierarhic constă în faptul că 

distribuţia anaforică poate fi explicată nu doar într-o manieră lineară, ci şi structurală şi, mai 

mult, poate fi apreciată ca unul dintre mijloacele de realizare a coeziunii la nivel de unitate 

discursivă/ textuală (paragraful, de exemplu), dar şi al coerenţei globale a unui discurs.  

 Efectele modelului ierarhic sunt adesea manifestarea superficială, structurală a unor 

constrângeri mai importante, legate de capacitatea limitată a resurselor cognitive umane. Din 

acest punct de vedere, anafora poate servi ca parte a strategiilor de înlănţuire a unor subunităţi 

într-un text, literar, de mai mare întindere, cum este romanul. În sintaxa romanului novalisian 

Heinrich von Ofterdingen – o naraţiune de factură heterodiegetică, cu un singur protagonist -, 

anafora desemnează întrebuinţarea lui “el” şi a altor pronume non-deictice. Acestea trimit la 

elemente deja menţionate în text, în timp ce catafora anticipează menţiunea lor.  

 Cele două caracterisitici esenţiale ale lui “el”, care fac din anaforă un obiect de mare 

interes pentru studiul coeziunii textuale, sunt absenţa din sfera discursului şi capacitatea de a 

predica despre lucruri. Distincţia eu/el, aplicată textului literar, are consecinţe importante asupra 

definirii specificităţii unui gen literar şi a pactului de lectură pe care o operă îl impune. 

 Discursul (liric sau poetic) la persoana întâi se deosebeşte de naraţiunea la persoana a 

treia prin aceea că primul este, după Benveniste, un pronume deictic, autoreferenţial, a cărui 

funcţie constă în a furniza informaţii asupra actului şi subiectului enunţării. În unele poezii 

novalisiene versificate sau în Imnul către noapte 3, singurul text (în proză) scris în întregime la 

persoana întâi, discursul se organizează pornind de la un “eu-origine” (Ich-Origo)14 care îşi 

imprimă în lanţul enunţiativ propriul său punct de vedere. În acest caz, nu anafora sau catafora 

asigură coeziunea textuală, ci tocmai cel care spune de fiecare dată “eu” devine reper esenţial 

al descrierii unui text/gen distinct, cum ar fi autobiografia.  

 Demn de menționat este faptul că distribuţia anaforică în discurs este un fenomen 

deosebit de complex, incluzând, dincolo de alte aspecte, factori de ordin structural, cognitiv şi 

pragmatic care interacţionează unul cu celălalt. Într-o naraţiune, obiectul topic este 

protagonistul, adică personajul la care se face referire cel mai frecvent, acesta fiind agentul, sau 

personajul cel mai implicat în cauzarea unor evenimente ce constituie acţiunea romanescă; ca 

număr de apariţii, el depăşeşte o singură scenă, sau decor şi are deseori o funcţie de prim rang, 

în termeni de atingere a unui scop.  

 

Modelul cognitiv de analiză a anaforei 

 Potrivit descrierii din lucrarea deja citată a lui Yan Huang, modelul cognitiv se 

întemeiază tot pe anaforă, privită ca factor ce îndeplineşte funcţia de a stimula atenţia şi 

memoria, în special, pe termen lung, a cititorului. Această funcţie este una extrem de importantă 

în naraţiune.  

 Ca referent topic, numele protagonistului este, de obicei, introdus în secvenţa iniţială a 

unui roman determinând, bunăoară, preferinţa în alegerea unui anume tip de expresie anaforică 

în defavoarea altora; recurenţa ei în discursul literar are, cum spuneam o funcţie mnemotehnică, 

dar şi una de atenuare a ambiguităţii referenţiale în raport cu un referent non-topic (adesea 

nemarcat).  

                                                            
13 T. Ribot, Logica sentimentelor, IRI, 1996, p 111. 
14 Käte Hamburger, Logik der Dichtung, Ernst Klett, Stuttgart, 1968, p. 112. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:17 UTC)
BDD-A25636 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

173 

 

 În cazul romanului Heinrich von Ofterdingen, observăm o încălcare a acestui pattern. 

În ciuda faptului că numele protagonistului dă titlul romanului, capitolul I trece acest nume sub 

tăcere. Predicatul generic “tânărul”, prezentat ca un visător, este singurul care apare în referinţă 

la erou, producând un fel de sincopă anaforică15. Numele său este dezvăluit în capitolul al II-

lea, dar încă nu complet, rezumându-se doar la patronimul Heinrich; acest lucru se întâmplă 

abia în momentul în care eroul se pregăteşte să pornească într-o călătorie cu destinaţia 

Augsburg, naratorul vrând parcă să sugereze că adevăratul Heinrich este “în realitate” un 

călător.  

 Pe parcursul naraţiunii, numele iniţial al eroului se completează prin adăugare şi prin 

segmentare. După ce a fost “văzut” de cititor meditând, visând, discutând şi pornind la drum în 

căutarea “florii albastre” (cf. cap. I şi prima parte a cap. al II-lea), Heinrich se caracterizează 

printr-o absenţă totală din spaţiul textual, adică din naraţiunea primară care va ceda ulterior 

locul naraţiunii secundare, o dată cu instalarea unei alte voci, aceea a personajului colectiv – 

negustorii. Este vorba despre spaţiul care acoperă ultima parte a capitolului al doilea şi întreg 

capitolul al treilea, care conţin două povestiri încadrate, relatate de negustorii care îl vor însoţi 

pe erou în timpul călătoriei. Protagonistul îşi face, din nou, apariţia în capitolul al IV-lea, când 

este semnalat prin desemnatorul “tânătul Ofterdingen”, unde epitetul îl înfăţişează, în 

continuare, în dimensiunea sa temporală. Interesant pentru noi este faptul că noua desemnare 

este introdusă într-un episod ce narează, nu călătoria propriu-zisă, ci, în mod paradoxal, 

staţionarea - primul popas la castelul populat de o mulţime de doamne şi de cavaleri cruciaţi. 

Selectarea acestei expresii anaforice întrerupe continuitatea folosirii prenumelui eroului cu care 

cititorul se obişnuise deja. Acest procedeu este un indiciu al intenţiei naratorului de a aşeza în 

opoziţie descrierile “tânărul Ofterdingen” şi “Ofterdingen, tatăl” de la începutul capitolului al 

II-lea. Cele două desemnări sunt situate la limita dintre episoade, capitole, mai precis, în debutul 

fiecăruia dintre ele. Sintagma “tânărul Ofterdingen” nu este întâmplătoare. Ea reactivează în 

memoria receptorului acel segment de conversaţie cuprinzând confruntarea tată-fiu din 

capitolul I pe tema semnificaţiei viselor, pe de o parte, şi reintroduce distincţiile părinte/fiu, 

respectiv tânăr/bătrân, pe de altă parte. Aceste două serii de trăsături vor corespunde distribuţiei 

maestru/discipol, implicând relaţia de iniţiere, şi vor contribui, de acum încolo, la structurarea 

discursului romanesc. 

 În debutul capitolului al II-lea, “Ofterdingen tatăl” introducea o dublă referinţă, părintele 

protagonistului şi, în acelaşi timp, deplasarea acestuia de la Roma în aceeaşi direcţie – Augsburg 

- spre care avea să se îndrepte şi fiul, în căutarea iubirii, ca urmare a unui vis premonitoriu, de 

al cărui mesaj cel dintâi a ţinut seama doar parţial şi momentan.  

 Diferenţa în privinţa modului de percepere a viselor de către cele două personaje este 

modulată pe relaţia adevăr/iluzie. Ea îşi are importanţa ei în “istorie”, întrucât pare să fi stat la 

baza alegerii drumului propriu în viaţă, alegere dictată de o “chemare” lăutrică (deseori 

menţionată în roman) - aceasta fiind intim legată cu înzestrarea naturală şi înclinaţia fiecărui 

personaj în parte. 

 Procesul anaforizării are un rol important în articularea unor trăsături distinctive, pe baza 

cărora se organizează o serie de episoade narative pe deasupra cronologiei romaneşti. Opoziţia 

fire practică/fire contemplativă este iniţiată de replica-proverb a bătrânului Ofterdingen la 

începutul unei conversaţii (cf. partea a doua a capitolului I) cu fiul său, ce are loc imediat după 

trezirea bruscă a acestuia din urmă dintr-un un lung vis, al cărui final îi va rămâne cu desăvârşire 

necunoscut. Replica-proverb Träume sind Schäume (“visele sunt amăgiri”), spusă de tatăl este 

destinată să-l definească pe acesta ca o fire practică, situându-l de partea raţionalismului. 

Aceeaşi opoziţie va deveni suport al unui alt subiect de dispută, amiabilă,  între Heinrich şi 

negustori (prieteni ai tatălui său) chiar la începutul călătoriei (cf. episodul din deschiderea părţii 

                                                            
15 Yves Reuter, Introduction à l’analyse du roman, Bordas, Paris, 1991,  p. 142. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:17 UTC)
BDD-A25636 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

174 

 

a celui de al II-lea capitol), pentru a fi reluată şi clarificată de narator în capitolul al VI-lea. 

După scurtul expozeu din debutul acestui capitol, în care natura umană este împărţită în două 

tipologii după două moduri de manifestare distincte: raţionalist/idealist, naratorul, a cărui 

preferinţă şi simpatie pare a se îndrepta către cea de a doua categorie, va aduce şi prezenta ca o 

consecinţă necesară, informaţia hotărâtoare, anume că Heinrich este un contemplativ. Această 

informaţie reiese limpede din enunţul: “prin firea lucrurilor, Heinrich era născut să fie poet”. 

Ea vine să confirme intuiţia negustorilor cu privire la firea poetică a lui Heinrich, justificând 

totodată a posteriori, post factum prezenţa în economia naraţiunii a celor două povestiri ale 

negustorilor, povestiri care, ambele, au ca temă destinul poetului în lume. Citatul de mai sus 

coincide semnificativ cu anunţarea atingerii de către protagonist a ţintei călătoriei sale – oraşul 

Augsburg, un spaţiu dominat de statura impunătoare a poetului Klingsohr - ca şi cum întreaga 

istorie a romanului (până în acest moment narativ) ar fi servit deopotrivă, drept pre-text şi 

pretext pentru a demonstra că această călătorie nu a fost o deplasare în adevăratul sens al 

cuvântului, ci o incursiune a protagonistului în propriile sale năzuinţe… 

 Modul de anaforizare prin indicarea numelui personajului serveşte la semnalarea 

importanţei, la ancorajul descrierii, favorizând totodată memorizarea sa. Acest fapt e cu atât 

mai important, cu cât numele şi schimbările vor ritma ascensiunea acestui erou cu cel puţin 

două etape esenţiale: ca persoană ancorată alternativ în domeniul familial şi în social (în partea 

întâi a romanului - “Aşteptarea”), şi în cel religios. Adevăratul salt în destinul eroului este 

semnalat în partea a doua a romanului, intitulată “Împlinirea”;  descrierea definită “tânărul 

pelerin” aplicată unui necunoscut semnifică, în fond, o altă variantă/ipostază a călătorului. În 

acest mod, personajul, spaţiul şi timpul, obiectele şi evenimentele povestite sunt scoase din 

sfera laicului spre a fi cu totul transferate sub semnul spiritualităţii mereu conjugată, la Novalis, 

cu iubirea şi poezia. Dacă partea întâi păstra în bună măsură aparenţa de real, partea a doua 

proiectează cititorul într-o lume a fantasmelor, guvernată de “puterea universală a spiritului 

poetic”16. Acest aspect este strâns legat de crezul estetic al autorului, potrivit căruia romanul 

trebuie să aibă aparenţa basmului, a visului. Ceea ce părea o indicaţie introductivă pentru 

intrarea în scenă a unui personaj nou - un pelerin - nu se confirmă; aşteptările cititorului sunt 

înşelate, întrucât, la foarte scurt timp, numele de Heinrich reapare, semn că cele două părţi ale 

romanului alcătuiesc povestea unei singure (?) vieţi.  

 Acest foarte scurt periplu în romanul novalisian a scos la iveală faptul că anafora joacă 

un rol întreit:  

a) de introducere a unui personaj; 

b) de asigurare a continuităţii protagonistului în naraţiune; 

c) de recuperare a narativului. 

 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

1. Adam, J.- M., Le récit, P. U. F., Paris, 1987 

2. Fox, Barabara, Discourse structure and anaphora: Written and conversational English, 

Cambridge University Press, 1987 

3. Hamburger, Käte, Logik der Dichtung, Ernst Klett, Stuttgart, 1968 

4. Huang, Yan, “Discours anaphora. Four theoretical models”, in Journal of Pragmatics, 2 

februarie, 1999 

5. Korff, H. A., Frühromantik, 2. unveränderter Nachdruck der 3. durchgesehenen Auflage, 

Leipzig, 1959 

                                                            
16 Citatul este desprins din definiţia dată romanului Heinrich von Ofterdingen, de către H. A. Korff, Frühromantik, 

2. unveränderter Nachdruck der 3. durchgesehenen Auflage, Leipzig, 1959, p. 576. 

   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:17 UTC)
BDD-A25636 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

175 

 

6.Novalis, Schriften, hrsg. von Paul Kluckhohn und Richard Samuel unter Mitarbeit von Heinz 

Ritter und Gerhard Schulz, W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart, 1960  

7.Novalis, Discipolii la Sais. Heinrich von Ofterdingen, traducere și note de Viorica Nișcov, 

Univers, Bucureşti, 1980 

8.Novalis, Geistliche Lieder. Die Christenheit oder Europa /Cântece religioase. Creştinătatea 

sau Europa, traducere și note de I. Constantinescu, ediție bilingvă, Ed. Institutul European,  

Iaşi, 1996 

9. Reuter, Yves, Introduction à l’analyse du roman, Bordas, Paris, 1991 

10. Ribot, T.,  Logica sentimentelor, IRI, 1996. 

11. Riffaterre, Michael, Sémiotique de la poésie, Seuil, Paris, 1983 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:17 UTC)
BDD-A25636 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

