
23 

DISTANŢA ŞI RETRAGEREA SENSIBILULUI 
The Distance and the Retiring of the Sensible 

 
Dorin ŞTEFĂNESCU1

 
Abstract 

 
The paper discusses the way in which the meaning of a poetical text is brought to understanding, namely 
in a transparent distance where the image is possible. It is not an empty distance, but a full one, fulfilled 
with its meaning made visible. It utters itself as it shows something that can be seen and understood. The 
distance creates its own form, an undetermined figure printed in the paste of the receptive intuition. It 
isn’t the reflecting image of a sensible object; in a poetical horizon these objects disappear in favor of a 
form “altered” through privation or retiring. That what retires itself – lacking in the immediate visibility – 
realizes in this action a transfer of image, creates in the very place of the sensible disappearance the 
contour of a new appearance.  
 
Keywords:  distance, image, appearance, sensible, visibility    
 

I 
 

 

Faptul că diafanul reprezintă locul însuşi al apariţiei imaginii demonstrează calitatea 
trupului poetal de a se face vizibil unei intuiţii comprehensive. Nu doar semnificabilul 
apare şi se autodonează în absolutul originii sale; pentru a vorbi de posibilul unui 
semnificabil, trebuie să existe distanţa pe care o presupune acest posibil, între un sens 
actual, deja constituit, articulat şi „expresiv”, iradiind într-o constelaţie de semnificaţii, şi 
potenţa semantică a unei donaţii originare, imprezentabilul unui început absolut care nu se 
resoarbe în sens şi nu se converteşte în fiinţă. Dacă într-adevăr acest semnificabil apare şi 
se dă înţelegerii, el se lasă văzut, dă de văzut şi de înţeles. Ceea ce se vede în intuiţie e doar 
străbaterea acestei distanţe, trecerea printr-o interioritate deschisă. Manifestare in potentia, 
nereprezentabilă şi netematizabilă, căci aici nu putem vorbi de un reprezentabil (în lipsa 
oricărui reprezentat) şi nici măcar de un orizont de prezenţă care să-şi comunice sensul. 
Ceea ce luminează şi face imagine nu e decât starea de puritate a unui mediu translucid, 
intervalul unei transparenţe receptoare şi transmiţătoare totodată a luminii, trans-apariţia 
altuia, inimaginabil ca orizont al fiinţei. „Întrucât vizibilul nu se prezintă aici decât în 
vederea invizibilului”, „el nu încetează să trimită la un altul decât el însuşi”.2 Trupul poetal 
luminează înainte de a fi corp poetic, imaginea sa fiind forma inaparentului semnificabil, 
epifanie a rostirii care se arată în palimpsestul textului rostit. „Ordinea logică este astfel 
precedată de o spunere care este solidară cu o situare şi o înţelegere”,3 dar e vorba de o rostire 
antepredicativă, fără tradiţie ori experienţă la nivelul rostitului, deci pe plan prelingvistic, 
acolo unde ceea ce se rosteşte semnifică înainte de a fi cuvânt. „Această Rostire trebuie 
atinsă înainte de Rostit, sau Rostitul trebuie redus la ea”.4

                                                           
1 Professor PhD, “Petru Maior”  University of Tîrgu Mureş 
2 Jean-Luc Marion, Dieu sans l’être, Quadrige / PUF, Paris, 2002, p. 29. 
3 Paul Ricœur, Eseuri de hermeneutică, Humanitas, Bucureşti, 1995, p. 55. 
4 Emmanuel Lévinas, Altfel decât a fi sau dincolo de esenţă, Humanitas, Bucureşti, 2006, p. 109. 

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:08 UTC)
BDD-A25472 © 2016 Universitatea Petru Maior



24 

De aceea, nu vorbim de o „imagine întrupată” (Juhani Pallasmaa), ci de un 
semnificabil întrupat în – sau mai degrabă ca – imagine, dat vederii şi înţelegerii sub forma 
trupului poetal. „Forma ontologică a Rostitului nu poate altera semnificaţia acestui 
dincolo de fiinţă ce se arată în acest Rostit”,5 sensul limbajului înainte ca el să se 
disperseze în discurs, înainte de a se fixa în Rostit, de a semnifica un deja-(s)pus, de a fi 
absorbit de îndată ce Rostitul se formulează. O Rostire netematizabilă, fără aparenţa sau 
prezenţa care ar face din ea o temă, dar care se declară şi se expune în inaparentul 
inepuizabilei sale donaţii: „Rostitul nu e deci comunicarea unui Rostit. (...) De îndată ce 
Rostirea nu semnifică decât prin Rostit, ea se ocultează şi e absorbită de acesta. Rostirea 
fără Rostit are nevoie de o deschidere care nu încetează să se deschidă şi care se declară ca 
atare. Rostirea este această declaraţie”.6 Iar aceasta pentru că perspectiva pe care o 
deschide este ulterioară posibilului său, prezenţa unui sens deja activ care se dă gândirii, 
posibil întrucât decurge din esenţa unui semnificabil în absenţa cogito-ului: „însăşi lumea 
deschiderii şi infinitul posibilelor ce decurg de aici”.7 Imposibil de captat ca prezenţă a 
prezentului, imaginea diafană nu poate fi tematizată (explicată, interpretată); totuşi ea 
poate fi înţeleasă intuitiv. Dacă „tematizarea este (...) inevitabilă pentru ca semnificaţia 
însăşi să se arate”,8 nu e mai puţin adevărat că rostirea disimulată în rostit caută mereu să 
contrazică această disimulare, ceea ce semnifică fiind însăşi ambiguitatea distanţei 
deschise, făcută posibilă, în care semnificabilul ia formă, se in-formează şi luminează, dă 
semn că apare. Vine de departe, dar nu din trecut ci din străfundul unei dynamis, străbate 
distanţa care îl separă de fiinţă pentru a apare. „Distanţă plină de lumină, ca vid al 
transparenţei”, ea este chiar condiţia de posibilitate a constituirii imaginii, de vizibilitate a 
inaparentului. „Vizibilitate a vizibilului, imaginea introduce deci o distanţă; mai exact, ea 
produce extensia unei dedublări în chiar miezul a ceea ce face din vizibil calitatea comună 
a existentului şi, în acelaşi timp, prima poartă de acces la acesta”.9 Imagine care, pe de o 
parte, nu stă pentru ea însăşi ci trimite spre, arată în intuiţie semnificabilul întrupat al 
originii poetale. Deşi nu este încă o cunoaştere, momentul acesta marchează începutul 
absolut al oricărei cunoaşteri care are loc „pornind de la intuiţia sensibilă, care este deja de 
ordinul sensibilului orientat spre ceea ce, în imagine, se anunţă ca fiind dincolo de 
imagine”.10

                                                           
5 Ibidem, p. 318. 
6 Emmanuel Lévinas, Dieu, la mort et le temps, Grasset, Paris, 1993, p. 223. 
7 Jean Burgos, „La notion de motif dans les recherches sur l’imaginaire”, în Michel Vanhelleputte and Léon 
Somville, Motifs in art and literature. Proceedings of a Symposium held on the 8th of December 1984 at the 
Vrije Universiteit Brussel, Uitgeverij Peeters Leuven, p. 33. 
8 Emmanuel Lévinas, Altfel decât a fi...., ed. cit., p. 310. 
9 Anca Vasiliu, Images de soi dans l’Antiquité tardive, Vrin, Paris, 2012, p. 152. 
10 Emmanuel Lévinas, op. cit., p. 137. 

 Pe de altă parte, într-un al doilea timp, „intuiţia este deja sensibilitatea care 
devine idee”, simbolizant al imaginii simbolizate: „Această mişcare « subiectivă » a 
cunoaşterii aparţine astfel esenţei înseşi a fiinţei, temporalizării sale, în care esenţa capătă 
sens, în care imaginea este deja idee, simbol al unei alte imagini; totodată temă şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:08 UTC)
BDD-A25472 © 2016 Universitatea Petru Maior



25 

deschidere, contur şi transparenţă”.11

Dacă începutul absolut al cunoaşterii porneşte de la intuiţia sensibilă, trebuie văzut 
ce înseamnă acest ordin al sensibilului şi la ce transformare este el supus atunci când intră 
ca fenomen iconic în orizontul înţelegerii deschis de lumea poemului. Imaginea potenţială 
(in potentia) se dă abia în posibilul vederii, de vreme ce aceasta din urmă nu are încă un 
obiect efectiv al acţiunii sale. Cititorul, „ce-şi conştientizează în cursul procesului de 
însuşire comprehensivă a textului tipul de percepţie solicitat de însuşi obiectul estetic, 
trebuie să recurgă, în măsura în care, prin universul reprezentat aici, i se deschide o 
perspectivă a alterităţii, la o modalitate non-familiară de experienţă”.

 Dar vederea nu se epuizează în cunoaştere; dacă 
deschiderea diafanului ca distanţă este intuibilă ca imagine care apare înţelegerii, faptul că 
ceva dă semn că apare se arată ca rostire deja posibilă, mărturie a ceea ce transpare dându-
se ca veşnic reînceput. 

II 
 

12 O formă 
nedeterminată care se imprimă în pasta intuiţiei receptoare, trezind înţelegerea afectată de 
proiecţia „imaginală” a semnificabilului. A fi afectat înseamnă aici a fi confruntat cu 
alteritatea unui nemaivăzut, cu altceva care ia forma imprevizibilă a unui preînţeles.13 Dar 
aceasta nu reprezintă (prin asemănare ori analogie) imaginea speculară a unui obiect 
sensibil; în orizont poetic obiectele sensibile se ocultează pentru a face loc unei forme 
„alterate” prin privaţiune ori retragere.14 Ceea ce se retrage – lipseşte din vizibilitatea 
imediată – realizează prin această mişcare un transfer de imagine, creează în chiar locul 
dispariţiei sensibile conturul incert al unei noi apariţii. „Nu e de ajuns pentru facultatea 
vizuală să sesizeze albul, trebuie ca sensibilul să fie perceput ca o « imagine »”.15

Câmpul raporturilor din lumea poemului se sustrage impactului lumii sensibile; 
ceea ce înţelegerea intuitivă surprinde – ceea ce îi e dat să „vadă” – nu e albul unei figuri 
ce reprezintă un obiect ale cărui determinaţii spaţio-temporale concrete sunt indubitabile, 
ci imaginea albă a unei apariţii nedeterminate, ambiguitatea unei trans-formări prin care se 
manifestă în vizibil un alt tip de fenomen. Ceea ce e intuit prin înţelegerea albă este un 

  

                                                           
11 Ibidem, p. 138. Simbolismul „este acel dincolo al sensibilului deja în intuiţie şi acel dincolo al intuiţiei în idee” 
(ibidem, p. 139). „Imaginea – care este ea însăşi un metaxu între prezenţa brută în care obiectul este resimţit, şi 
gândirea, în care el devine idee – permite obiectului să apară, să fie, adică, prezent ca reprezentat” (Mikel 
Dufrenne, Fenomenologia experienţei estetice, Meridiane, Bucureşti, 1976, vol. al II-lea, p. 18). 
12 Hans Robert Jauss, Experienţă estetică şi hermeneutică literară, Univers, Bucureşti, 1983, p. 129. 
13 Prealabil hermeneutic al unei lecturi inocente, al purei plăceri estetice (aisthesis), care – transpus în temă – 
pune în faţa exegezei dificila sarcină de „a identifica o semnificaţie care să fie o semnificaţie nouă” (Paul 
Ricœur, Écrits et conférences. 2. Herméneutique, Seuil, Paris, 2010 , pp. 103-108). Se creează astfel un spaţiu de 
sens, o distanţă între „o receptare sesizantă, atentă la prescripţiile partiturii muzicale care este textul, şi o 
receptare deschizătoare, în virtutea caracterului de orizont recunoscut de Husserl oricărei percepţii. (...) Textul 
cere cititorului ca, mai întâi, acesta din urmă să se încredinţeze înţelegerii sesizante, sugestiilor de sens pe care o 
a doua lectură va veni să le tematizeze şi care vor furniza acesteia un orizont” (Paul Ricœur, Temps et récit, t. III, 
Seuil, Paris, 1985, p. 256).   
14 La fel cum „imaginile lucrurilor dorite sau detestate (...) nu aparţin fanteziei poetice, căci aceasta, chiar atunci 
când pare să le purifice şi să le armonizeze, de fapt le creează din nou, ca imagini proprii ale sale” (Benedetto 
Croce, Poezia, Univers, Bucureşti, 1972, p. 191). 
15 Anca Vasiliu, „Autour d’un anonyme aristotélicien. Nouvelles perspectives sur le diaphane”, în Christian 
Trottmann et Anca Vasiliu (dir.), Du Visible à l’Intelligible, Honoré Champion, Paris, 2004, p. 42. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:08 UTC)
BDD-A25472 © 2016 Universitatea Petru Maior



26 

fenomen ambivalent: ca eidos al signifianţei obiectelor sensibile în re-tragere, în urma cărora 
apare posibilul unui semnificabil originar, şi ca eikôn în care acesta se întrupează pentru a 
apare. Fenomenul astfel intuit – în dubla sa natură – se donează înţelegerii ca vizibil-
invizibil, întrucât ceea ce se vede este doar forma unui trup poetal, conturul mişcător al 
unui câmp de sens care, nedându-se încă inteligibilului, transcende intuiţia pură care nu-i 
sesizează decât originea semnificantă. Nu e vorba însă, în acest caz, nici de imaginea 
invizibilă (noetică), nici de cea vizibilă (mimetică), aşa cum apare această distincţie la 
Aristotel.16 Nedându-se încă inteligibilului, forma aceasta se înfăţişează în vizibilitatea 
internă a unui imprezentabil, a inevidentului (unscheinbar). O lumină mai degrabă simţită 
decât văzută, trup al semnificabilului care se „imaginează”, se formează, ia o formă 
imaginală translucidă (transparens). Formă invizibilă pentru gândirea interpretativă – la fel 
cum lumina nu e văzută prin ea însăşi – dar intuibilă acolo unde semnificabilul îşi 
conturează locul posibilei apariţii, unde el începe să spună ceva. Mai degrabă decât lumină 
a unui corp care devine vizibil, imaginea diafană este luminozitatea, „fără ca o « lumină în 
sine » să poată fi sesizată şi definită în esenţa ei”,17

                                                           
16 Destinul noetic (sau fantastic) al imaginii ca „prezenţă sensibil-inteligibilă”, activă în diferitele facultăţi ale 
intelectului (imaginaţie-phantasia, memorie, raţiune). Este ceea ce Jean-Pierre Vernant numeşte „destinul 
psihologic al imaginii” („Images et Apparence dans la théorie platonicienne de la « Mimêsis »”, Journal de 
psychologie, 2, 1975, reluat în Religions, histoires, raisons, Maspero, Paris, 1979, pp. 105-137). 
17 Anca Vasiliu, op. cit., p. 51. Ea este atunci „ecranul de luminozitate propice revelării vizibilului ca atare” 
(ibidem, p. 55). 

 dar şi fără „faţă” întoarsă spre exterior, 
expusă razei unui cogito care ar transforma-o în obiect deja interpretabil. Inaparent din care 
decurge de altfel şi apofatismul unui demers care nu o poate circumscrie afirmativ, ci 
înaintând prin negaţii şi interogaţii. 

 
Bibliografie 
Burgos, Jean, „La notion de motif dans les recherches sur l’imaginaire”, în Michel 
Vanhelleputte and Léon Somville, Motifs in art and literature. Proceedings of a Symposium 
held on the 8th of December 1984 at the Vrije Universiteit Brussel, Uitgeverij Peeters 
Leuven  
Croce, Benedetto, Poezia, Univers, Bucureşti, 1972 
Dufrenne, Mikel, Fenomenologia experienţei estetice, Meridiane, Bucureşti, 1976 
Jauss, Hans Robert, Experienţă estetică şi hermeneutică literară, Univers, Bucureşti, 1983 
Lévinas, Emanuel, Dieu, la mort et le temps, Grasset, Paris, 1993 
Lévinas, Emanuel, Altfel decât a fi sau dincolo de esenţă, Humanitas, Bucureşti, 2006 
Marion, Jean-Luc, Dieu sans l’être, Quadrige / PUF, Paris, 2002 
Ricœur, Paul, Eseuri de hermeneutică, Humanitas, Bucureşti, 1995 
Ricœur, Paul, Écrits et conférences. 2. Herméneutique, Seuil, Paris, 2010 
Ricœur, Paul, Temps et récit, t. III, Seuil, Paris, 1985 
Vasiliu, Anca, „Autour d’un anonyme aristotélicien. Nouvelles perspectives sur le 
diaphane”, în Christian Trottmann et Anca Vasiliu (dir.), Du Visible à l’Intelligible, Honoré 
Champion, Paris, 2004 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:08 UTC)
BDD-A25472 © 2016 Universitatea Petru Maior



27 

Vasiliu, Anca, Images de soi dans l’Antiquité tardive, Vrin, Paris, 2012 
Vernant, Jean-Pierre, „Images et Apparence dans la théorie platonicienne de la 
« Mimêsis »”, Journal de psychologie, 2, 1975 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:08 UTC)
BDD-A25472 © 2016 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

