
Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
499 

ABBĀSID DIPLOMACY AND THE RECEPTION OF THE ”Al-
ADABU L-KABĪR” AS A MIRROR FOR PRINCES 

 

Irina Erhan 

 PhD Student, National School of Political Sciences and Public Administration 

 

 

Abstract: The objective of this article seeks to advance the analysis of the work of Ibn al-Muqaffac and 

his category of literary genre called adab, developed during the cAbbāsid culture. Thus, the Persian 

scribe Ibn al-Muqaffac treats in his „al-Adabu l-Kabīr” the political thought dating from the cAbbāsid 

dinasty, because a lot of concepts related to governance in the Islamic society can be found in his 

work. 

This paper illustrates how Ibn al-Muqaffac offers a manual for behavior and protocol intended for 

members of the rulling class, going back to virtuous ancestors, because he linked the traditional 

political knowledge of the ancients΄ Sasanian kingship with the values of Arab society. Indeed, Ibn al-

Muqaffac established a significant contribution in the ”mirror for princes” genre and his ”al-Adabu l-

Kabīr” is a remarkable literary and political workbook. 

Regarding the methodological device, the research will opt in favour of content analysis, treated in 

multidisciplinary perspective, because ”adab” as a literary genre provides an analytic framework 

about the manner in which the ancient Persian conceptions of the polity constituted a good guide of 

the nature of power,  deploying various suggestions into the field of political thought. 

 

Keywords: adab genre, content analysis, diplomacy, Persian thought, cAbbāsid dinasty 

 

 

I. Introducere 

Revendicarea “dreptului dinastic” de către moştenitorii celui de-al patrulea calif cAlī ibn 

‘Abī Ṭālib a adus cu sine mutații semnificative în planul diplomației musulmane prin 

atenuarea discursului religios, statuarea de prerogative distincte personalului diplomatic, 

abandonarea stilului de viață patriarhal instituit de primii patru califi al islamului și adoptarea 

de ceremonialuri de curte specifice curților bizantină și persană. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:27 UTC)
BDD-A25415 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
500 

Astfel, secularizarea diplomației islamice s-a produs în timpul dinastiilor umayyadă şi 

abbasidă, când imperiul dispunea de o conducere ierarhizată și de o putere centrală, ce nu mai 

acorda atât de mare importanță preceptelor coranice. (Miquel, 1994, p. 108) 

Pe de altă parte, în timpul umayyazilor a avut loc resemantizarea vocabulei „calif”, aceştia 

considerându-se, mai degrabă, „locţiitori ai lui Dumnezeu” – „ḫalīfātu l-Allāh” decât 

„locţiitori sau succesori ai trimisului lui Dumnezeu” – „ḫalīfātu r-rasūl Allāh”. Laura Sitaru 

explică această resemantizare ca rezultat al ”trecerii de la ḫilāfa la mulk, adică de la califatul 

iniţial (care apela la principiul consultării pentru desemnarea califului) la cel de tip ereditar”, 

o influență majoră având-o, în definitiv, vecinătatea cu Imperiul Bizantin. (Sitaru, 2009, p. 44) 

Considerat chiar „umbra lui Dumnezeu pe pământ”, califul, în timpul dinastiei 

abbaside, a împrumutat foarte mult din imaginea şahinşahilor sassanizi, operând modificări 

inclusiv la nivelul ceremonialului de curte, unde rangul fiecărui supus a început a fi stabilit de 

familia califului. Poziționându-se la distanță considerabilă față de supușii săi, califul devine, 

în timpul dinastiei abbaside, depozitarul absolut al legii divine, locțiitorul lui Dumnezeu pe 

Pământ, considerându-se un spirit evoluat spiritual, care îl distinge de oricine altcineva.  

(Brusanowski, 2009, p. 59 - 60) 

Or, această nouă concepţie despre stilul de guvernare a condus la cristalizarea 

statutului personalului diplomatic care cuprinde ”ulū l-’amri” sau liderii musulmani de rang 

înalt, precum şeful comunităţii musulmane şi vizirii, şi apoi însărcinații imperiului pe lângă 

diferitele cancelarii imperiale.  

Islamul este o religie a eticii, în care calitățile spirituale ale conducătorului trebuie să 

domine, califul însuși fiind depozitar al unei aure spirituale și al unui cumul de calităţi 

obligatorii, precum onorabilitatea, indispensabilă validităţii mărturiei de credinţă, prudenţa şi 

rigurozitatea în decizii, calitatea de ”muğtahid” şi aptitudinea de a-şi exercita autoritatea  

(Riziki, 2005, p. 152) Astfel, potrivit biografilor arabi, Mucāwiya recurgea la forţă doar în 

cazuri excepționale, doar în momentul în care erau consumate toate soluțiile, izvoarele 

istorice caracterizându-l printr-o blândeţe și o stăpânire de sine, capabile să-și dezarmeze 

duşmanii: „Nu-mi ridic sabia dacă pot da cu biciul şi nu dau cu biciul dacă vorba mi-e de 

ajuns. Doar un fir de păr dacă mă leagă de oameni, nu-l las să se rupă; când ei trag, eu las, iar 

când ei lasă, eu trag.” (Hitti, 2008, p. 129) 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:27 UTC)
BDD-A25415 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
501 

II. Genul literar ”adab” 

Victoria abbasizilor în fața umayyazilor s-a tradus, într-o manieră subtilă, prin victoria 

iranienilor, ideile și sistemul de guvernare persan acaparând administrația abbasidă. Ruptura 

de modelul umayyad a produs mutații inclusiv în planul sociocultural, casta scribilor (ar. 

”kuttāb”, cu forma de sg. kātib), în general, de origine iraniană, impunându-se definitiv în 

literatura arabă printr-un gen literar inedit, numit ”adab”. 

Analizat ca termen de dicționar, ”adab” se folosește în limba arbaă pentru ”literatură, 

însă, în secolele dinastiei abbaside, ”adab” a înglobat sensul de știință a bunei guvernări, ce 

apare sub forma unor manuale și care au o funcție didactică și una ceremonială. (Gibb, 1970, 

p. 52) 

Reflectând nivelul de civilizație și cultură al epocii, unde apetența pentru retorică și 

poezie se datora și nonarabilor, în special, iranienilor, acest gen de literatură a revoluționat 

literatura arabă clasică, devenind un instrument de educare a tinerilor prinți în ascensiunea lor, 

iar politețea capătă valențele unei tehnici care se regăsește la baza educației 

neexperimentatului principe musulman (Wiet, 1966)  

Analiza contextului istoric aduce în prim-plan faptul că acești scribi persani, deveniți 

secretari clientelari la curtea califului, au revoluționat literatura arabă prin promovarea unei 

noi forme de gândire politică, îmbrăcată într-un stil islamic cosmopolit, ce promovează, în 

realitate, idealurile culturale și politice ale grandiosului Imperiu Sassanid. (Yousefi, 2015, 

http://dx.doi.org/10.1080/00210862.2015.1073912) 

În definitiv, potrivit lui André Miquel, proza arabă are drept puncte de plecare modelul 

persan, scribii iranieni reușind să inoveze prin introducerea genului literar ”oglinda 

principelui”, al cărui conținut este focalizat pe reguli de conduită religioasă, morală și 

culturală, moștenite de la strămoșii arabi, perși și chiar greci. (Pellat,  1976) 

Autorii de ”adab” au combinat admirabil guvernarea iraniană veche cu sursele islamice, acest 

gen literar oferind o ”notă de rafinament literar” în care se regăsesc compoziții originale și 

traduceri de fabule, aforisme și proză narativă din persană în arabă, ce au fost asimilate 

complet de lumea arabo-islamică. (Yousefi, 2015, 

http://dx.doi.org/10.1080/00210862.2015.1073912)  

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:27 UTC)
BDD-A25415 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
502 

II.1. Contribuția lui  cAbdāllah Ibn al-Muqaffac la genul literar ”adab” 

cAbdāllah Ibn al-Muqaffac   reprezintă unul din contributorii persanilor arabizați la 

genul ”oglinda principelui, „al-‘Adabu l-Kabīr”, „al-‘Adabu ṣ-Ṣaḡīr” și „ Risālatu ṣ-ṣaḥābati” 

constituindu-se în reale manuale de guvernare, inspirate din literatura sassanidă de curte, ce 

abundă în sfaturi politice adresate califilor și sfetnicilor acestora. 

Conform izvoarelor istorice, Ibn al-Muqaffac  s-a născut într-o familie de dehqān1-i 

zoroastrieni, care a cunoscut grandoarea Imperiului Sassanid și care a conștientizat că 

distrugerea națiunii persane de către arabi prin anihilare ar conduce inevitabil la distrugerea 

culturii, istoriei, obiceiurilor și civilizației naționale.  

Mânat de revivalizarea civilizației persane și de evidențierea superiorității acesteia, Ibn al-

Muqaffac  contribuie decisiv la transferul moștenirii sassanide către cultura islamică, scrierile 

și traducerile sale fiind, în esență, o modalitate de transmitere a istoriei epice persane către 

lumea islamică, dar și a creșterii puterii iraniene odată cu dominația sa asupra culturii arabe. 

(Tahmazi, Asl, 2015, http://jpssjournal.com/wp-content/uploads/paper26.pdf) 

Opera sa științifică trebuie analizată din perspective gândirii sale naționaliste, Ibn al-

Muqaffac  conștientizând că scrierile și traducerile sale pot fi un imbold pentru ieșirea 

iranienilor din situația dificilă în care se regăseau în timpul dinastiei umayyade, iar accederea 

sa în casta funcționarilor de curte de la Bagdad i-a oferit oportunitatea de a contribui la 

reformarea structurii politice și guvernamentale a califatului abbasid. Or, această reformă ce 

transpare din scrierile și traducerile lui Ibn al-Muqaffac poate fi caracterizată prin fuziunea 

dintre preceptele coranice și modelul de guvernare preislamic iranian, opera sa meritând a fi 

analizată în cheie politică și etică. 

Astfel, Ibn al-Muqaffac accentuează absența liniei de demarcație între literatura adab și 

politica, statutul de scrib permițându-i, într-o manieră generoasă, să analizeze, teoretizeze și 

critice puterea politică a vremii și să formulize o ”teorie-hibrid” a guvernării printr-un tratat 

de educație în care sunt vehiculate idei politice și de etică. 

  

 

 

 

                                                           
1 Clasă socială de condiție medie din perioada sassanidă, formată din posesori de terenuri 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:27 UTC)
BDD-A25415 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
503 

III. Principele ideal al lui Ibn al-Muqaffac în „al-‘Adabu l-Kabīr” 

Studiul în limba arabă  „al-‘Adabu l-Kabīr” al lui  cAbdāllah Ibn al-Muqaffac  

reprezintă un manual despre arta gestionării afacerilor diplomatice de către posesorul puterii 

absolute, în care sunt enunțate normele unei guvernări ideale.  

Adresându-se califului abbasid al-Manṣūr în calitate de secretar al acestuia şi 

permiţându-şi să-i ofere o serie de sfaturi etico-religioase universal valabile, într-o epocă în 

care al-Manṣūr îi pedepsea aspru pe cei ce interveneau în afacerile statale, Ibn al-Muqaffac, în 

calitatea sa de kātib, a contribuit, într-o manieră determinantă, la cizelarea limbii şi culturii 

arabe prin reliefarea unei califat într-o convulsie politică și culturală, în care deţinătorul 

puterii devine referent al unui anturaj personal şi al unei mulţimi de secretari şi funcţionari 

ataşaţi diferitelor ministere. (Cassarino, 1996, p. 303) 

În tratatul „al-Adabu l-Kabīr”, Ibn al-Muqaffac  recomandă prinţului domnitor, pe care 

nu-l plasează temporal sau spaţial, câteva reguli de comportament şi conduită, ce trebuiau 

respectate în relaţiile cu ceilalţi, inclusiv în contactele diplomatice stabilite cu terţe puteri, 

subliniind că raportarea la generaţiile anterioare şi la epoca de aur a islamului este vitală unei 

bune guvernări.  

În „al-Adabu l-Kabīr”, Ibn al-Muqaffac îşi dezvoltă ideile într-o formă literară regăsită în 

civilizaţia persană, ce abundă în referiri la vremurile demult apuse și la mediul în care a trăit, 

conferind astfel textului o notă atemporală: 

Qāla cAbdāllah ibn al-Muqaffac: wa ğadnā an-nāsa qablanā kānū ucẓma ağsāman, wa 

awfara mac  ağsāmihim, aḥlāman, wa ašadda qūwa, wa aḥsana bi-qūwwatihim li-l-

amūri itqānan, wa aṭwala acmāran, afḍala bi-acmārihim li-l-ašyāc iḫtibāran. […]. (Al-

Muqaffac, 1970, p. 97) 

[Oamenii generaţiilor anterioare erau de o corpolenţă superioară nouă şi, mai mult, 

erau dotaţi cu spirite elevate. Erau mai puternici decât noi, ceea ce le conferea o mai 

accentuată abilitate de realizare a acţiunilor şi se bucurau de o speranţă de viaţă mai 

mare, ceea ce le asigura o experienţă de viaţă foarte bogată.]  

Superioritatea fizică şi morală a generaţiilor anterioare - ğadnā an-nāsa qablanā - nu 

este evocată întâmplător, întrucât aceste „generaţii anterioare” au o extraordinară forţă de 

simbol, care trebuie recuperat şi la care trebuie să se raporteze permanent suveranul, fiind 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:27 UTC)
BDD-A25415 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
504 

percepute drept modele ideale şi exemple ale continuităţii de principii şi idei pentru 

generaţiile viitoare. 

În capitolul intitulat „Principii elementare de uzanţe în materie de religie”, Ibn Al-

Muqaffac îl sfătuia pe suveran, căruia i se adresează permanent cu „tu”, la persoana a II-a 

singular, să adopte norme de comportament care să-i asigure îndeplinirea justă a îndatoririlor 

prinţilor. 

[…] Wa aṣlu l-amri fī l-kalāmi ’an taslama min as-saqaṭi bi-t-taḥaffuẓi, ṯumm’in 

qadarta  calā bulūġi ṣ-ṣawābi, fahū afḍalu aṣlu l-amri fī l-macīšati alaataniyya can 

ṭalabi l-ḥalāli wa ’an tuḥsina t-taqdīra lamā tufīdu wa mā tunfiqu […]. (Al-Muqaffac, 

1970, p. 102) 

[Arta de a vorbi bine constă, mai înainte de orice, în a face dovada vigilenţei în 

vederea omiterii de greşeli, de aceea ar fi de preferat să exprimi doar lucruri juste. Iar 

în ceea ce priveşte modul de subzistenţă, principiul elementar constă în a nu căuta 

niciodată să obţii mijloace licite pentru a parveni, ci în a evalua cu precizie cheltuielile 

şi veniturile, fără a abuza vreodată de opulenţa pe care ai putea să o obţii.]  

Acest dar al retoricii își are rădăcinile în epoca preislamică, cuvântul și rostirea elocventă, 

îngrijirea față de limba arabă, păstrarea ritmului și a prosodiei cristalizând înțelepciunea 

populară arabă.   Citându-l pe cĀmir Ibn cAbdu l-Qays2, al-Jāḥiẓ3 subliniază că arta cuvântului 

”ajunge la inimă” doar dacă ”pornește din inimă” (al-Jāḥiẓ, în Nadia Anghelescu, 2009, p. 

71), triburile arabe preislamice bucurându-se de recunoaștere doar în măsura în care reușeau 

să convingă prin puterea cuvântului. 

Pentru a-l desemna pe suveran, Ibn al-Muqaffac foloseşte vocabula sulṭān, ce provine 

de la rădăcina s-l-ṭ care înseamnă inclusiv „a avea darul vorbirii”, har pe care Dumnezeu i l-a 

dat lui Muḥammad. (Sitaru, 2009, p. 245) 

Vocabulele wālī şi malik sunt folosite cu sensul de „deţinător al puterii”, cu referire la 

responsabili sau superiori ierarhic care deţin puterea în administraţia politică, cei trei termeni - 

sulṭān, wālī şi malik – fiind în relație semantică, în timp ce anturajul său – companionii, 

                                                           
2 Contemporan cu companionii lui Muḥammad, acesta a devenit faimos prin discursurile sale care cucereau 

auditoriul 

3 Musulman nonarab, autor de literatură adab, retoriocă, de lucrări lexicografice, teologice și de scrieri politico-

religioase, ce a trăit în secolele VIII - IX e.n.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:27 UTC)
BDD-A25415 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
505 

consilierii, cei apropiaţi – sunt desemnaţi prin pluralul lui wazīr – wazara’. Ceea ce atrage 

atenția este însă absenţa unei ierarhii clare între miniştri şi secretari, bine conturată, de altfel, 

în perioada abbasidă.  (Cassarino, 1996, p. 300). 

 Capitolul „Prudenţa necesară puterii” recomandă prinţului conducător o serie de 

calităţi pe care trebuie să le dobândească pentru ca autoritatea să nu-i fie ştirbită de către 

supuşii săi sau de către puterile străine, subliniindu-se necesitatea de a fi umil, de a detesta 

lauda şi actele de măgulire,  

[…] Iyyāka - iḏā kunta wālīan – ’an yakūna min šācnika ḥubbu l-madḥi wa-t-tazkiyyati 

wa ’an yacrifa an-nāsu ḏalika minka […]. (Al-Muqaffac, 1970, p. 105) 

[Spre nefericirea ta, dacă, odată numit prinţ, manifeşti un gust prea pronunţat pentru 

elogii şi complimente, atunci şi oamenii vor avea cunoştinţă de acestea].  

de a se înconjura de oameni pioşi, de a identifica, în fiecare oraş, sat şi trib, oameni cu virtuţi 

care să-l sfătuiască în adoptarea celor mai bune decizii (Cassarino, 1996, p. 300). 

[…] Acraf ahla d-dīni wa l-murūcati fī kulli kūratin wa qaryatin wa qabīlatin, fayakūnū 

hum, iḫwānaka wa acwānaka wa bi-ṭānataka wa ṯiqātaka […]. (Al-Muqaffac, 1970, p. 

105 - 106) 

[Trebuie să cunoşti oameni ai religiei  şi pe cei care se remarcă prin calităţile lor 

umane (ahl al-murūca) din fiecare oraş, sat şi trib. Tu ţi-i vei face prieteni (iḫwān), 

colaboratori (acwān), confidenţi (biṭāna) şi oameni de încredere (ṯiqāt).] 

Calităţile şefului comunităţii credincioşilor sunt numeroase, aşa cum le enunţă Ibn al-

Muqaffac, fiind deseori puse în ecuaţie cu cele ale predecesorilor ummayazi, care erau 

ignoranţi şi conservatori, reticenţi la orice tip de reformă administrativă, evitând să asculte 

sfatul altora şi incapabili să se înconjoare de persoane de încredere, anturajul fiind format din 

persoane incompetente şi slab instruite. (Cassaroni, 1996, p. 306) 

În accepţia autorului tratatului, califul trebuie să se înconjoare de oameni cu o solidă 

educaţie, loiali faţă de suveran şi capabili să-l consilieze, de elite care să se remarce prin 

cunoştinţe în materie de religie şi prin valori care derivă din servicii aduse cauzei islamului şi 

care să se constituie într-un model pentru funcţionari şi de masele populare. (Cassaroni, 1996, 

p. 309) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:27 UTC)
BDD-A25415 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
506 

Sfătuindu-şi prinţul să aibă în anturajul său oameni ai religiei - ahlu ad-dīni -, Ibn al-Muqaffac 

conştientizează importanţa prezenţei culamāc – a teologilor musulmani - în formarea elitelor 

conducătoare:  

[…] Ini ubtuliyata bi-as-sulṭāni fatacwwaḏ bi-l-culamāc […]. (Al-Muqaffac, 1970, p. 

104) 

 [Confruntat cu exercitarea puterii, tu [n.trad. - prinţul] trebuie să cauţi refugiu pe 

lângă oameni ai cunoaşterii].  

Relaţia stat (dawla) – religie (dīn) este foarte bine reprezentată în tratat, fiind  una de 

subordonare, în care dawla devine instrument prin care dīn se concretizează, de aceea trebuie 

să se supună, în permanentă, principiilor enunţate de dīn. (Sitaru, 2009, p. 60) 

[…] Litakan ḥāğatuka fī l-wilāyati ilā ṯalāṯi ḫiṣālin: riḍā rabbika, wa riḍā sulṭāni, ’in 

kāna fawqaka, wa riḍā ṣāliḥi man talī calayhī. […] (Al-Muqaffac, 1970, p. 105) 

[Pentru a guverna, îţi sunt necesare trei atuuri: consimţământul lui Dumnezeu, pe cel al 

superiorului său ierarhic (sulṭān ) şi pe cel al supuşilor tăi cei mai buni.] 

În capitolul „Consultarea oamenilor” - „Riḍā n-nasi”, Ibn al-Muqaffac îşi sfătuieşte 

prinţul să nu permită colaboratorilor săi cei mai apropiaţi – ahlu l-balā’ – acte şi gesturi 

familiare, ci, mai degrabă, să obţină adeziunea celor mai buni dintre ei – al-aḫyār –şi a celor 

mai drepţi – zawī l-caqli, să evite asocierea cu oameni ai injustiţiei – ahlu l-ğūri, cu cei care se 

complac în greşeală - aḍ-ḍalāla - şi ignoranţă – al-ğahl, de aceea trebuie să cunoască totul 

despre activitatea agenţilor săi – cummāl.  (Al-Muqaffac, 1970, p. 107 - 108) 

Adept al concepţiei şi practicii puterii fostelor monarhii persane, Ibn Al-Muqaffac 

consideră că datoria prinţului ideal rezidă în justeţea deciziilor (Cassarino, 1996, p. 301), chiar 

şi în ceea ce priveşte generozitatea sa, pentru că este de preferat un conducător tiran, dar 

drept, unui conducător al comunităţii blând, dar injust. 

[…] ’Iclam ’anna ra’yaka lā yattasicu li-kulli šay’i, fafarriġhu li-lumhimmi bi-hi wa 

anna mālaka lā yuġanī an-nāsa kullahum fāḫtaṣṣa bi-hi zawī l-ḥuqūqi, wa anna 

karāmataka lā tuṭīqu l-cāmmata fatawaḫḫa bi-ha ahlu l-faḍācili […]. (Al-Muqaffac, 

1970, p. 109) 

[Neputând acoperi orice lucru judecata ta, va trebui să te consacri exclusiv asupra 

problemelor importante. Având în vedere că mijloacele de care dispui nu sunt 

suficiente pentru a îmbogăţi lumea, atunci trebuie să faci în aşa fel încât să beneficieze 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:27 UTC)
BDD-A25415 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
507 

doar cei care au dreptul. Acelaşi lucru este valabil şi în ceea ce priveşte generozitatea 

ta: deoarece nu trebuie să profite de aceasta majoritatea oamenilor din anturajul tău, 

atunci o vei păstra celor mai meritoşi.] 

Tema dreptăţii - cadl, care ocupă un loc esenţial în scrierile acestui gen de literatură politică 

(Cassaroni, 1996: 302), este reluată şi în capitolul „Fără prieteni de neîncredere” - „Illā ṣaḥābi 

ġayra ṯ-ṯiqāti”, unde prinţul, reprezentant al puterii, trebuie să facă dovada echităţii în orice 

împrejurare, să adopte decizii corecte, imparţiale, principiu care s-a perpetuat datorită forţei 

sale de exemplu de bună guvernare:  

[…] Wa ’aḥaqqu n-nāsi b-iğbāri nafsihi calā’ l- cadli, fī n-naẓari wa l-qawli wa l-ficli, 

al-wālī alaḏī bi- cadlihi yacdilu man dūnahu, wa alaḏī mā qāla ’aw facala kāna ’amran 

nāfiḏan ġayra mardūdi. […] (Al-Muqaffac, 1970, p. 115) 

[Cel mai merituos dintre toţi, prinţul, este obligat să facă dovada dreptăţii în analiză, 

discurs şi acţiune, a cărui echitate se va răsfrânge asupra supuşilor săi şi ale cărui 

vorbe sau acţiuni sunt deopotrivă ordine stricte, irevocabile.] 

Prin sfatul de a se supune religiei, Ibn Al-Muqaffac este conştient de forţa acesteia în 

interiorul formelor stabile de guvernare, de aceea, în capitolul intitulat „Diferite tipuri de 

prinţi” – „Aqsāmu l-muluki”, distinge trei categorii de suverani:  

[…] ’Iclam ’anna al-mulka ṯalāṯatun: mulku dīnin, mulku ḥazmun wa mulku 

hawa’ […]. (Al-Muqaffac, 1970, p. 111) 

[Să ştii că se disting trei tipuri de prinţi: prinţul a cărui autoritate se bazează pe 

religie, pe politică şi pe tendinţele despotice.] 

Prima categorie - mulku d-dīni, care îşi construieşte autoritatea pe religie, este, indubitabil, cea 

mai apreciată, înrtrucât asigură buna funcţionare a statului în conformitate cu ceea ce 

recomandă religia în materie de drepturi şi îndatoriri ale supuşilor. (Cassarino, 1996, p. 300). 

Al doilea tip mulku l- ḥazmi este rezultatul unei politici ferme, care implică atacuri şi critici, 

de aceea este nevoie de determinare în adoptarea deciziilor, în timp ce al treilea gen de prinţ 

este rezultatul capriciului şi despotismului: 

[…] Wa ’ammā mulku l-hawa’ falacbu sācatin wa damāru dahrin.. […] (Al-Muqaffac, 

1970, p. 111) 

[În ceea ce priveşte autoritatea fondată pe capriciile prinţului, aceasta nu va fi decât un 

joc de-o clipă şi ruină fără sfârşit.] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:27 UTC)
BDD-A25415 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
508 

Apoi, adresându-se unui suveran ipotetic, la persoana a III-a, Ibn al-Muqaffac oferă o serie de 

sfaturi de bună conduită: 

[…] Laysa li-l-maliki ’an yaġḍaba, li-’anna al-qudratan min warāci ḥāğatihi. Wa laysa 

lahu ’an yakḏiba, li-’anna-hu lā yaqdiru‚’aḥadun cala’ istikrāhi-hi cala ġayri mā 

yurīdu. Wa laysa lahu ’an yabḫala, li-’anna-hu ’aqallu n-nāsi cuḏran fī taḫawwufi l-

faqri. Wa laysa lahu ’an  yakūna ḥaqūdan, li-’anna ḫaṭaruhu qadd caẓuma can 

muğāzāti kulli n-nāsi […]  (Al-Muqaffac, 1970, p. 113 - 114) 

[Prinţul nu trebuie să se înfurie, căci puterea îi precede nevoile. Nu trebuie să mintă 

pentru că nimeni nu este în măsură să-i nege ceea ce-şi doreşte. Nu trebuie să fie avar, 

pentru că el, dintre toţi oamenii, are cele mai puţine motive să se teamă de sărăcie. Nu 

trebuie să fie invidios, căci importanţa rangului său îl autorizează să-i recompenseze 

pe toţi oamenii.] 

Să dea dovadă de prudenţă în tot ceea ce întreprinde, să aibă simţul măsurii: 

Lā yuḍīcanna al-walī at-taṯabbuta cindamā yaqūlu wa cindamā yucṭī wa cindamā 

yafcalu. […] (Al-Muqaffac, 1970, p. 118) 

[Prinţul nu trebuie să exagereze atunci când va vorbi, va da sau va acţiona.] 

Pentru că poporul se va raporta permanent la modelul pe care îl reprezintă suveranul, de aceea 

acesta trebuie să promoveze valori precum bunătatea al-birr şi generozitatea murūca şi să 

reducă orice manifestare a injustiţiei sau a infamiei danāca, iar pentru a guverna, prinţul 

trebuie să aibă în vedere consolidarea puterii şi crearea unei imagini bune guvernării, pentru 

că forţa unei puteri depinde de capacitatea acesteia de a fascina: 

Ğimācu mā yaḥtāğu alayhi al-wālī min ’amri d-dunyā racyāni: racyyun yuqawiyy 

sulṭānahu, wa racyyun yuzayynuhu fī n-nāsi. Racyyu l-quwwati aḥqquhumā bi-l-

budācati wa ’awlāhumā bi-l-aṯarati. […] (Al-Muqaffac, 1970, p. 118 – 119) 

[Pentru a guverna, suveranul trebuie să abordeze în două moduri afacerile lumeşti: 

primul constă în consolidarea puterii sale, iar a doua se referă la crearea unei imagini 

favorabile acesteia în faţa poporului. Iar problema consolidării puterii este prioritară, 

de aceea merită să fie prima abordată.] 

În părţile a doua şi a treia ale tratatului, Ibn al-Muqaffac a schimbat destinatarul sfaturilor sale, 

formulând o serie de norme adresate curteanului, pe care îl îndeamnă să rămână alături de 

suveran, oferindu-i acestuia sfaturi în vederea corectării greşelilor de conduită, să nu aducă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:27 UTC)
BDD-A25415 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
509 

atingere demnității prințului, să nu coalizeze cu alți curteni nemulțumiți de viața de la curte, 

iar în cazul în care curteanul nu face față exigențelor de la curte, Ibn al-Muqaffac îl sfătuieşte 

să se îndepărteze de principe şi de anturajul acestuia. (Cassarino, 1996, p. 302) 

In šuġilta bi-ṣuḥbati al-mulūki facalīka bi-ṭūli l-murābiṭati fī ġayri mucātabatin, wa lā 

yuḥdiṯanna laka l-asticanāsu ġaflatan wa lā tahāwunan. Iḏā racytu as-sulṭāna yağcluka 

aḥan fa-ağcalhu ’aban, ṯumma in zādaka fa-zidhu. […] (Al-Muqaffac, 1970, p. 120) 

[Dacă ajungi în anturajul prinţilor, va trebui să-i frecventezi mult timp, fără a le aduce 

vreun reproş. Vei avea grijă ca familiaritatea instalată între voi să nu neglijeze 

respectul. Iar dacă prinţul te va trata ca pe unfrate, atunci tu trebuie să-l tratezi ca pe un 

tată, iar, apoi,  dacă el se arată mai familiar cu tine, atunci arată-te şi tu mai familiar cu 

el.]  

Autorul tratatului îl sfătuieşte pe curtean să intre în anturajul prinţului dacă acesta ultimul îi 

apreciază calităţile umane –bi-ṣāliḥi murūcatika - înainte de a fi fost învestit cu putere şi să ia 

cuvântul doar când este întrebat sau are ceva interesant de spus: 

Wa lā yūcmaru bi-ḥuḍūrihi ilaa li-cināyātin bi-hi, aw yukūn ğawāban li-šayci sucilta 

canihi. […] (Al-Muqaffac, 1970, p. 120) 

[Şi nu vei vorbi, în prezenţa prinţului, decât pentru a zice ceva cu sens sau pentru a 

răspunde la o întrebare care ţi-ar fi fost pusă de el.] 

Accentuând necesitatea justeţii în tot ceea ce întreprinde, Ibn al-Muqaffac consideră că 

obiectivitatea opiniilor şi a deciziilor sunt vitale unui curtean care doreşte să obţină 

recunoaşterea celorlalţi: 

Wa iḏā aradta an  yuqbala qūluka, fa-ṣaḥḥiḥ racyaka wa lā tašuwabnnahu bi-šayycy 

mina l-hawac, fa-inna ar-racya yaqbaluhu minka l-caduwwu, wa l-hawac yaruduhu 

calayka l-waliyyu. […] (Al-Muqaffac, 1970, p. 122) 

[Dacă tu vrei ca vorbele tale să fie acceptate, atunci va trebui să faci dovada 

obiectivităţii în judecata ta şi niciodată să nu emiţi vreoo consideraţie arbitrară. Fiindcă 

judecata ta, dacă este obiectivă, atunci va fi acceptată şi de adversarul tău, iar dacă este 

arbitrară, atunci va fi respinsă chiar şi de către un prieten.] 

În ultimul capitol al tratatului său, care se concentrează pe conceptul fundamental al 

prieteniei, Ibn al-Muqaffac îl invită pe curtean să-şi cedeze bunurile şi chiar viaţa prietenului 

său cel mai apropiat şi să fie umil chiar dacă realizează că este superior aproapelui său: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:27 UTC)
BDD-A25415 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
510 

’Ubḏul li-ṣadīqaka damaka wa mā laka, wa li-macrifdaka wa maḥḍarka wa li-l-

cāmmati bi-šraka wa taḥannunala, wa li-cuduwwika cadlaka wa ’inṣāfaka. Wa aḍnin 

bi-dīnika wa cirḍika can kulli aḥadin.. […] (Al-Muqaffac, 1970, p. 142) 

[Pentru un prieten, îţi vei vărsa sângele şi îţi vei da averea. Pentru simplele tale 

cunoştinţe, vei acorda asistenţă şi te vei arăta disponibil. Unui om din popor, îi vei 

oferi jovialitate şi gentileţe. Faţă de un duşman, te vei arăta drept şi echitabil. Dar 

pentru nimeni nu vei face concesii privind religia şi onoarea ta.]  

În partea concluzivă, autorul rămâne în sferele puterii, enunţând norme şi sfaturi, care par a fi 

rezultatul originii sale persane, îmbogăţită prin învăţarea arabei, prin experienţa de kātib de la 

curtea guvernatorului ummayad Dācwūd ibn Ḥubayra şi, apoi, prin activitatea de la curtea 

unchiului califului al-Manṣūr.  

 

Concluzii 

Îndemnându-şi principele să se înconjoare de persoane virtuoase şi competente, Ibn al-

Muqaffac introduce obiceiuri, tradiții, practice persane, iar concepţia sa asupra virtuţilor 

suveranului, a anturajului său sau asupra noţiunii de prietenie transformă „Al-Adabu l- Kabīr” 

într-o operă atipică genului adab, care ar putea oricând să influenţeze conduita politică a unui 

suveran. 

Ibn al-Muqaffac şi-a scris opera în perioada transferului de putere – naql as-sulṭan  - de la 

ummayazi, care au redus califatul la o domnie seculară, la abbasizi, care au încercat să facă 

din legea islamică legea unui califat în care se regăseau populații și credințe diverse. 

(Cassarino, 1996, p. 303) 

 

BIBLIOGRAPHY: 

 

Anghelescu, N. (2009). Identitatea arabă. Istorie, limbă, cultură. Iaşi: Polirom 

Brusanowski, P. (2009). Religie şi stat în Islam. Bucureşti: Herald 

Cassarino, M. (1996). L’image du prince chez Ibn Al-Muqaffac entre littérature et réalité. 

Études Asiatiques.  

Gibb, H. A. R. (1970). Arabic literature: An introduction. Oxford: Clarendon Press 

Hitti, Ph. K. (2008). Istoria arabilor. (traducere: Irina Vainovski-Mihai). Bucureşti: ALL 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:27 UTC)
BDD-A25415 © 2016 “Petru Maior” University Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda (Editors) 

CONVERGENT DISCOURSES. Exploring the Contexts of Communication 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2016 

ISBN: 978-606-8624-17-4  

Section: Language and Discourse 

 
511 

 

Ibn al-Muqaffac. (1970). Al-‘Adabu l-Kabīr. Dār al-qāmūs al-ḥadīṯ. Beirut: Al-Bayan 

Miquel, A. (1994).  Islamul şi civilizaţia sa (traducere: Gloria D. Ceacalopol şi Radu 

Florescu). Volumul 1. Bucureşti: Meridiane 

Pellat,  Ch.  (1976).  Variations  sur  le théme de  l"'adab". Etudes sur  l'histoire socio-

culturelle de  l'Islam   (VlIe-XVe  s.). Londres 

Riziki, A. M. (2005). La diplomatie en terre d’Islam. Paris: L’Harmattan 

Sitaru, L. (2009). Gândirea politică arabă. Concepte-cheie între tradiţie şi inovaţie. Iaşi: 

Polirom 

Tahmazi, A., Asl, P. A. (2015). Ibn Al-Muqaffa'  and  his  Role  in  Political  and  Cultural 

Thoughts of Islam. Journal of Political & Social Sciences. Vol., 2 (5), 104-107, regăsit la 

adresa web http://jpssjournal.com/wp-content/uploads/paper26.pdf 

Wiet, G. (1966). Introduction à la Littérature arabe. Paris: G.-P. Maisonneuve & Larose  

Yousefi, N. (2015). Islam without Fuqahāʾ: Ibn al-Muqaffaʾ and His Perso-Islamic Solution to 

the Caliphate's Crisis of Legitimacy (70–142 AH/690–760 CE). Iranian Studies, regăsit la 

adresa web http://dx.doi.org/10.1080/00210862.2015.1073912 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:16:27 UTC)
BDD-A25415 © 2016 “Petru Maior” University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

