
Communication and Argumentation in the Public Sphere  ISSN 1843 - 7893 

(2007) Year I, Issue 2 

Galati University Press 

Editors: Anca Gâţă & Adela Drăgan 

Proceedings of the Conference Public Space vs Private Space, SECOND VOLUME 

April 12th-14th, 2007 Ŕ ŖDunărea de Josŗ University, Galaţi Romania 

pp. 233-240 

 

 

Muriel FENDRICH  

Religion et espace public: le cas français 
 

Université du Havre, IUT, France 

muriel.fendrich@univ-lehavre.fr 

 

 

Introduction 
 

Sur le plan international lřexplosion dřun islam radical, lřapparition dřune droite 

américaine qui se revendique clairement religieuse, ou encore la renaissance des 

religions dans un certain nombre des pays de lřex bloc soviétique ont lřambition de ne 

pas séparer  les ordres temporels et les ordres spirituels.  

La France nřa pas échappé à cette vague porteuse. Ces dernières années, le 

thème sur la laïcité est monté en puissance dans le débat public: du débat sur le 

voile à l'école à la création du Conseil français du culte musulman; la semaine du 24 

mars encore, l'actualité a vu se multiplier les sujets touchant à la laïcité: le mercredi, 

Alain Morvan, le recteur de l'Académie de Lyon hostile à l'ouverture d'un collège 

musulman dans le Rhône, a été limogé; dans le même temps, Dominique de Villepin, 

Premier Ministre, et Nicolas Sarkozy, Ministre de lřIntérieur et des cultes, ont signé  

le 26 mars le décret qui fonde l'Observatoire national de la laïcité.   

Les débats récents relatifs à la place de lřislam en France, à la béatification 

éventuelle de Jérôme Lejeune,  découvreur du gène de la trisomie 21, ou encore les 

propositions de Ŗtoilettageŗ de la loi de 1905 soutenue par  la présentation du rapport 

parlementaire Machelon en septembre 2006 montrent assez que le lien entre 

politique et religion continue de poser problème en France où on croyait la question 

résolue depuis 1905.  

Lřobjectif de cette communication nřest pas de faire œuvre novatrice mais de 

profiter du caractère international de ce colloque pour faire part de la spécificité 

française dans le cadre de lřactualité et dřinsister sur la  vigilance à laquelle notre 

rôle dřenseignant nous invite. 

Notre propos sera dřexplorer la nature du lien entre religion et sphère publique 

dans notre démocratie et de poser la problématique dřune résistance de lřesprit de 

laïcité à lřesprit de religion.  

 

 

1.  Le lien entre religion et sphère publique 
 

1.1. Le concept de RELIGION  

Le mot religion est dérivé du latin religio (Ŗce qui attache ou retient, lien moral, 

inquiétude de conscience, scrupuleŗ) utilisé par les Romains, avant Jésus Christ, 

pour désigner le culte des démons. 

L'origine de religio est controversée depuis l'antiquité. Cicéron [1] le dit venir de 

relegere (Ŗrelire, revoir avec soin, rassemblerŗ) dans le sens de Ŗconsidérer 

soigneusement les choses qui concernent le culte des dieuxŗ; en latin classique, la 

religio est synonyme de Ŗsoin méticuleuxŗ, Ŗferveur inquièteŗ et de ce fait exclut lřidée 

de relation avec le sacré; le mot convient proprement à lřexercice du culte. Cřest par 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:53:52 UTC)
BDD-A25307 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

234 

ce biais que le mot sřest fixé sur lřexpérience du sacré. Alors, avec la prolifération des 

cultes et lřapparition du christianisme, Lucrèce, Lactance, Tertullien peuvent voir  

son origine dans religare (Ŗrelierŗ) pour désigner Ŗle lien de piété qui unit à Dieuŗ. 

Initialement utilisé pour le christianisme, l'emploi du mot religion s'est 

progressivement étendu à toutes les formes de manifestations sociales en rapport 

avec le sacré. 

La religion implique un élément substantif, Ŗun système de narrationŗ, qui  

suppose une transcendance et une autorité définissant  des pratiques, des croyances 

et des principes moraux, et un élément fonctionnel, «répondre aux questions», que 

posent la souffrance, la mort et diverses tragédies, ou  que suscite le bonheur. Ceci 

permet dřinclure ce qu'on appelle aujourd'hui «la spiritualité», c'est-à-dire des 

«croyances et pratiques puisées dans les religions ou d'un contenu similaire, mais 

pratiquées indépendamment des canaux habituels des religions» et qui parfois sont 

de tendance sectaire.  

 

1.2. Le concept dřESPACE PUBLIC 

La distinction entre sphère privée et sphère publique est particulièrement pertinente  

en matière de religion. Est public ce qui concerne les hommes dřune nation ou dřune 

communauté politique. Est privé, ce qui concerne un homme ou plusieurs, librement 

associés, par exemple dans une communauté religieuse. La dimension collective 

dřune confession ne lui confère donc pas un statut public qui ne peut correspondre 

quřà ce qui est universellement partagé.  

La sphère publique est conçue comme un espace où lřopinion publique sřexprime, 

et ce sous des formes qui sont censées assurer une validité morale et politique. Le 

concept de «sphère publique» se situe  dans le contexte d'une théorie plus large de la 

démocratisation. Selon Nancy Fraser [2], il  contribue à une théorie de démocratie 

normative, politique. 

De plus, une sphère publique doit être un véhicule de mobilisation d'opinion 

publique fonctionnant comme force politique. Elle devrait renforcer le pouvoir des 

citoyens face aux pouvoirs privés et en leur permettant d'exercer une influence sur 

l'État. C'est pourquoi une sphère publique est censée correspondre à un pouvoir 

souverain auquel ses processus de communications sont finalement adressés.  

Cette analyse permet entre autres de spécifier un éventail de facteurs qui 

influencent la construction de la société civile: le mode de modernisation, les liens 

historiques État-religion, l'histoire de la construction de la nation, la politique des 

autorités locales, les acteurs et le processus de diversification de la démocratisation. 

Ainsi  il existe de multiples sphères publiques en interaction entre elles Ŕ à un 

niveau restreint , des cercles de discussion et des groupes religieux; à un niveau 

intermédiaire les journaux et les mass medias avec, entre autres, les pseudo débats 

télévisés  qui stimulent les échanges  autour de sujets controversés comme les sans-

papiers, la pédophilie et la sexualité des adolescents; et au sommet, d'une part, les 

sociétés multinationales de communication, Internet et autres médias électroniques 

et d'autre part, des organisations à caractère international.  

 

1.3. Les concepts dřESPACE PUBLIC et de RELIGION 

Si maintenant on tente de rapprocher les deux concepts, on remarque que  deux tiers 

de lřhumanité  acceptent la confusion des lois religieuses et des lois publiques, 

nřéprouvent pas le besoin dřisoler la religion des autres institutions de la société dont 

elle légitime les modes dřorganisation, de pouvoir, dont elle définit les règles 

matrimoniales, les pratiques alimentaires et sexuelles, etc.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:53:52 UTC)
BDD-A25307 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

235 

En second point , à lřévidence,  les religions constituées représentent des pouvoirs 

culturels et dřopinion: ces pouvoirs peuvent investir la politique ou sřy opposer, la 

définir de lřintérieur Ŕ dans les théocraties par exemple Ŕ ou bien lřinfluencer de 

lřextérieur Ŕ lorsque par tradition une religion impose ses principes à un pouvoir en 

principe indépendant (régimes des pays musulmans qui nřadmettent pas forcément 

la charia, régime démocratique de lřInde qui ne peut contrevenir à lřhindouisme, ou 

régime démocratique des Etats Unis qui multiplient les références à Dieu jusque sur 

la tranche des pièces de monnaie. Au contraire, certains pays peuvent sřopposer à 

une ou plusieurs religions qui deviennent alors des instruments de résistance comme 

le catholicisme en Pologne ou lřorthodoxie en exŔURSS ou encore le bouddhisme au 

Tibet.  

La religion est affaire publique et politique lorsque la religion, lřattitude 

religieuse est obligatoire, lorsquřelle est interdite, lorsquřune religion est privilégiée 

par la loi par rapport aux autres ou par rapport à lřabsence de religion.  

Cette définition des concepts invite à explorer la nature du lien  entre religion et 

sphère publique au regard dřune dialectique qui met en vis-à-vis lřambition de 

visibilité publique de certaines confessions et lřéventail des réponses que la 

démocratie française leur oppose.  
 

 

2. Analyse  de la situation française 

 
2.1. Perspective historique 

Religion et politique (au sens étymologique de la vie de la cité) ont une longue 

histoire commune et ont même été étroitement liées tout au long des siècles: elles 

sont deux émanations humaines créées pour structurer la pensée et lřaction 

humaines.  

La  religion a entretenu des rapports ambigus avec le pouvoir civil. Par exemple, 

le christianisme a posé le principe dřune séparation des ordres (Dieu et César), mais 

lřhistoire illustre à lřenvi une lutte, parfois violente, pour la prééminence temporelle. 

Les rois de France bien que sřaffirmant de droit divin absolu, ont toujours voulu 

montrer la prééminence de leur pouvoir sur celui de lřÉglise, tout en donnant à la 

religion catholique une place officielle quasi-exclusive. Les autres religions sont donc 

alors opprimées (guerres de religion, révocation de lřédit de Nantes) ou réduites à 

une place secondaire. 

Mais comme partout en Europe, la sécularisation, c'est-à-dire la séparation de 

Dieu et de César, sřest imposée, certes de façon moins modérée en France quřailleurs. 

En France, la sécularisation des institutions et des normes publiques prend peu à 

peu la forme de la laïcisation (en grec, laos veut dire peuple indivisible). Lřidée en est 

simple: considérer que le rôle de la puissance publique nřest pas de promouvoir une 

option spirituelle particulière -religion ou athéisme- car cela privilégierait une partie 

des citoyens. Lřégalité de tous va ainsi de pair avec la liberté de conscience, et lřÉtat 

nřentend sřoccuper que de ce qui est dřintérêt universel. La laïcité nřest donc pas plus 

antireligieuse quř«antiathée».  

Cřest la Révolution française qui a posé les bases de la liberté religieuse et de la 

séparation entre lřÉtat et lřÉglise. La Révolution Française met fin à une monarchie 

de droit divin, et à lřordre considéré comme voulu par Dieu; le droit et lřorganisation 

de la «chose publique» nřont nul besoin dřun fondement religieux et peuvent se 

référer à un fondement purement humain. À partir de cette date, la France ne se 

perçoit plus comme «la fille aînée de lřEglise». Condorcet [3] affirme que les affaires 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:53:52 UTC)
BDD-A25307 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

236 

religieuses doivent se borner à la conscience et à la raison individuelles et ne pas 

produire de règles collectives.  

Ensuite, la Constitution Civile du Clergé du 12 juillet 1790 (nationalisation des 

biens de lřEglise) introduit une première rupture. Le Concordat de 1801 se charge 

dřapporter un premier règlement de ce conflit avec par exemple la création du 

mariage civil et de lřétat civil. Cřest le «premier seuil de laïcisation» qui se caractérise 

par une mise sous tutelle de lřEglise par le pouvoir dřEtat. Trois autres éléments 

fondamentaux de ce premier seuil sont à relever: tout dřabord, la fragmentation 

institutionnelle où la religion est concurrencée par dřautres institutions (médecine, 

école) qui sřémancipent de son influence, ensuite la reconnaissance de la légitimité 

sociale de la religion, qui reste une institution de socialisation et assure un service 

public reconnu et enfin le pluralisme des cultes reconnus. 

Celui-ci, émancipé de toute tutelle cléricale, devient lřÉtat de tous et le cadre quřil 

constitue assure à tous une égalité dřaccueil comme une liberté de conscience 

authentique. Quel est le sens de la loi de séparation de lřÉtat et des Églises ?  Elle 

affirme une évidence: ce qui est le propre de certains   ne peut sřimposer à tous, ni 

être à la charge de tous. Ainsi des croyances religieuses et de leur mise en œuvre 

cultuelle, qui ne doivent engager que les croyants, et ne sauraient engager les athées 

ou les agnostiques: 

La religion nřest pas un service public. Sa fonction sociale ne concerne que ceux qui se 

reconnaissent dans un credo.  

(Pena Ruiz 2007)  

Dřoù lřindissociabilité de trois principes laïques et républicains: la liberté de 

conscience, lřégalité de droits sans distinction dřoption spirituelle, et lřuniversalité de 

lřaction de la sphère publique, dévolue au seul intérêt général. 

 Le XIXe siècle fut marqué par lřalternance entre affirmation de la place 

privilégiée de la religion catholique et progrès de lřidée laïque. Rapidement, la 

question de la laïcité se concentre surtout sur lřécole. Après les lois Guizot en 1844 

sur lřinstruction secondaire laïque, vient en 1850 la loi Falloux qui fait disparaître 

les principes républicains. Après 1870 ce sont Jules Ferry et Paul Bert, entre 1879 et 

1886, qui assurent le triomphe démocratique dans une vague laïque prolongée par 

Emile Combes dans une lutte contre lřécole chrétienne. Cřest dans ce contexte 

quřapparaît le mot laïcité sans équivalents réels dans les autres langues.  

On arrive ainsi à une égalité formelle de cultes, séparés de lřEtat. Deux dates 

sont à retenir, outre la loi sur les associations du 1er juillet 1901: il sřagit dřabord de 

lřannée 1882, année de la loi Jules Ferry sur lřinstruction publique «gratuite, laïque 

et  obligatoire». Il sřagit ensuite de lřannée 1905, année de la loi de séparation des 

Eglises et de lřEtat, qui abolit le Concordat de 1801 et qui met fin au système des 

«cultes reconnus». La loi de 1905 en 44 articles,  dispose ainsi que  

la République assure la liberté de conscience. Elle garantit le libre exercice des cultes … 

[mais] … ne reconnaît, ne salarie ni ne subventionne aucun culte.  

On a là le «second seuil de laïcisation» qui, comme le premier seuil,  se caractérise 

par trois éléments. Tout dřabord, il y a une dissociation institutionnelle: la religion 

peut fonctionner en interne comme institution, mais socialement, elle prend une 

forme analogue à lřassociation. Par ailleurs, il faut noter lřabsence de légitimité 

sociale institutionnelle de la religion: les préceptes moraux de la religion ne sont ni 

imposés ni combattus par la puissance publique. Et enfin, la liberté de conscience et 

de culte fait partie des libertés publiques sans distinction entre les cultes reconnus 

et dřautres non reconnus. (Bauberot 2006) 

La loi de 1905 clôt ce mouvement, la République sřaffirmant laïque et la religion 

étant définitivement cantonnée à la sphère privée, même si cřest une clôture modulée 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:53:52 UTC)
BDD-A25307 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

237 

par les 13 remaniements de la loi entre 1905 et 2005. Pour garantir cette neutralité, 

cette indétermination de lřEtat qui est la condition de lřuniversalité ainsi visée par la 

laïcité, la loi du 9 décembre 1905 a séparé lřEtat de toute Église. Une double 

émancipation sřest ainsi réalisée. Certes lřÉglise ne jouit plus de privilèges publics, 

mais elle sřaffranchit de tout contrôle de lřÉtat. À partir de 1905 et jusquřà la fin de 

la 2e guerre mondiale, la France retrouve une relative paix religieuse que la 

Constitution de 1958 nřa pas voulu de nouveau fragiliser. Certes des zones de France 

échappent à la loi de 1905 au nom dřune paix civile: cřest le cas de lřAlsace Lorraine, 

annexée par lřAllemagne au moment du vote  de la loi de 1905, qui, à son retour dans 

le territoire français, a bénéficié du statut antérieur à 1905, à savoir les lois 

concordataires: aux traumatismes humains de cette région déchirée par la 

séparation les gouvernements successifs nřont pas voulu ajouter une nouvelle 

difficulté en faisant entrer en vigueur la loi de 1905. En Alsace donc comme dans les 

DOM TOM sauf la Guyane et Mayotte, les ministres du culte sont des fonctionnaires 

de lřEtat, les lieux de culte sont entretenus par lřEtat dans leur fonctionnement.  

Le principe de laïcité inscrit dans la constitution constitue aujourdřhui un des 

fondements de la République française. La laïcité est affirmée en 1946 et réaffirmée 

dès le premier article de notre Constitution de 1958 qui dispose que  

La France est une République indivisible, laïque, démocratique et sociale. 

Elle ajoute quř 

elle assure lřégalité devant la loi de tous les citoyens sans distinction dřorigines, de race ou 

de religion. Elle respecte toutes les croyances. [4] 

La laïcité  trouve sa principale expression dans lřenseignement, mais se traduit 

aussi par un encadrement des relations financières entre les collectivités publiques 

et les religions et par le principe de neutralité des services publics. Elle repose sur 

deux principes affirmés avant lřheure officielle par Victor Hugo: L'Etat chez lui, 

l'Eglise chez elle: lřobligation de lřÉtat de ne pas intervenir dans les convictions de 

chacun et lřégalité de tous devant la loi, quelle que soit leur religion. Elle implique 

ainsi la liberté de conscience et de culte, la libre organisation des Églises, leur égalité 

juridique, le droit à un lieu de culte, la neutralité des institutions envers les 

religions, ainsi que la liberté dřenseignement. 

La question laïque continue dřagiter la vie politique: ainsi en 1959 la loi Debré 

parvient à être votée:  

lřÉtat proclame et respecte la liberté de lřenseignement  et en garantit lřexercice aux 

établissements privés régulièrement ouverts. 

Dans les années 70, cřest le grand triomphe du libéralisme: la religion nřenglobe 

plus tous les aspects de la vie des personnes et de la société, elle devient une affaire 

privée. Le succès de la thèse de la sécularisation a relégué le questionnement dans le 

champ de la seule sociologie des religions. Puisque le christianisme avait 

définitivement perdu sa fonction de structuration de lřordre social et que le 

phénomène religieux se cantonnait désormais dans la sphère privée, la religion ne 

devait pas être considérée comme un objet de la science politique. 

Lřimportance prise en France par lřislam Ŕ due à la décolonisation, à 

lřimmigration puis  à la stabilisation des immigrés, et également au recul dřinfluence 

du catholicisme en France Ŕ introduit des problèmes nouveaux amplifiés par le 

caractère communautaire, identitaire de cette religion influencée par des 

mouvements intégristes accompagnés par des traits culturels multiples. Les prises 

de position sur le port du voile  dès 1984 ont relancé les discussions. Ensuite, les 

demandes dřheures de piscine municipale réservées aux femmes exclusivement, plus 

récemment les agressions contre des médecins, gynécologues ou obstétriciens de 

lřhôpital public par des maris refusant lřexamen médical de  leur épouse, tout comme 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:53:52 UTC)
BDD-A25307 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

238 

les commandos catholiques anti avortement dans les hôpitaux publics, maintenant la 

question du  financement de la construction des mosquées ravivent les prises de 

position; le développement du christianisme évangélique et des spiritualités diverses  

contribuent au débat.  

 

2.2. La laïcité dans lřactualité 

Fin 2006 la commission de réflexion juridique sur la relation des cultes avec les 

pouvoirs publics,  présidée par Jean Pierre Machelon fait connaître son rapport.   

Trois difficultés majeures y sont répertoriées: la question immobilière car les 

communautés religieuses en expansion récente ne possèdent pas de patrimoine, 

mosquées ou temples, et ont des difficultés à sřen constituer un; la question des 

statuts des associations cultuelles défini dans la loi de 1905 qui permet des 

avantages fiscaux et la perception de dons et legs, mais cette structure nřest pas 

dans les habitudes de ces confessions qui y ont finalement peu recours; enfin la 

questions de carrés confessionnels dans les cimetières.  

Quatre propositions sont retenues: renforcer les possibilités dřintervention des 

collectivités territoriales dans le droit dřédification des lieux de culte et donc financer 

les lieux de culte; assouplir le statut de lřassociation cultuelle les transformant ainsi  

en association de bienfaisance ou reconnues dřutilité publique; accroître la 

transparence et la sécurité juridique, c'est-à-dire former et subventionner les 

imams et enfin réaffirmer les principes républicains du respect des croyances de 

chacun.  

Les deux premiers points notamment sont fortement contestés par les défenseurs 

de la laïcité définie comme neutralité de lřEtat et des collectivités, comme respect de 

toutes les diversités en instituant la liberté absolue de conscience. Non seulement 

sont dénoncés les risques émanant directement de ces propositions mais aussi les 

risques de dérives sectaires qui pourraient en résulter. Ainsi, l'article 18 de la loi de 

1905 oblige, en effet, les cultes à se constituer en associations cultuelles; la 

suppression de la distinction entre associations cultuelles régies par la loi de 1905 et 

associations type loi de 1901 entraînera fatalement le subventionnement de tout ce 

qui pourrait justement ou non  se dénommer culte; dans ce contexte on peu très bien 

craindre que les  subventions de l'État, des régions, des dépar1ements ou des 

communes ne viennent entretenir l'Église de Scientologie ou les Témoins de 

Jéhovah. On peut trouver des solutions pratiques dans la réaffectation  de lieux de 

culte désaffectés, dans le bon sens du bien vivre ensemble qui ferait accepter dans 

tous les cimetières des carrés réservés à toutes les confessions par exemple.  

Seul le principe de laïcité garantit la séparation de la sphère publique et de la 

sphère privée. La laïcité ne peut et surtout ne doit pas être assimilée à un combat 

contre les religions, justement tant que celles-ci restent, strictement et 

exclusivement, dans la sphère privée. Par contre, il faut être intraitable vis-à-vis des 

incursions, et elles sont de plus en plus nombreuses, des religions dans les sphères 

publique et politique, au sens étymologique global des affaires de la cité, dans les 

appareils décisionnels, quels quřils soient, de lřÉtat et cřest ce qui est le plus grave. Il 

faut refuser systématiquement de céder aux revendications communautaristes 

comme la construction de piscines spécialement réservées selon le sexe; il faut 

refuser de lire dans les informations des bulletins municipaux des pages 

paroissiales. Il faut faire  appliquer la circulaire Bayrou et la loi de 2004 en ce qui 

concerne le port de signes distinctifs à lřécole et dans tout établissement public. Si on 

veut définir la laïcité dans une formule: pas de manifestation culturelle dans les 

lieux de culte, pas de culte dans les lieux cultuels. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:53:52 UTC)
BDD-A25307 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

239 

La laïcité est la sphère publique où je ne sais ni ne pense à  reconnaître en face 

de moi à quelle religion appartient une personne. Le bien général impose des règles 

de vivre ensemble, dont les symboles doivent être ceux de la République; ainsi on 

pourrait penser à  des cérémonies officielles laïques (pourquoi les obsèques des 

présidents de la République ont-ils toujours lieu à lřEglise ?) 

Vouloir faire entrer la religion dans la sphère politique cřest oublier que la 

laïcisation a signifié lřémancipation du droit par rapport à toute vision religieuse 

particulière, son ouverture à lřuniversel du fait de lřémancipation de ses références. 

Qui peut oublier la disparition de la notion religieuse de chef de famille, le droit au 

divorce, lřémancipation de la vie sexuelle, la liberté reconnue de décider dřavoir un 

enfant, le progrès de lřégalité des sexes, bref lřavènement dřune liberté réelle de se 

choisir et de définir son mode dřaccomplissement, à mesure que la loi commune se 

laïcisait ? Depuis 1968, on assiste, souligne le philosophe Luc Ferry (2007), à une 

inversion public / privé; la politique nřest plus la finalité, elle est lřauxiliaire de 

lřépanouissement de la vie privée; la vie privée devient ainsi le creuset dřélaboration 

des politiques dřaujourdřhui, du collectif.  

La laïcisation fait de la croyance une sphère privée. (…) Cet espace privé progressivement 

sřenrichit de choix amoureux, éthiques ou politiques. Lřespace public est alors réservé au 

débat, à ce que lřon peut partager, Ŗmettre au centreŗ selon la belle expression de Jean 

Paul Vernant, parlant de la démocratie grecque. Si lřespace public et lřespace privé sont 

mal délimités, le débat ne peut avoir lieu. Il est remplacé par du politiquement correct, une 

expression de la pensée unique.  

(Fournier & Picard 2002) 

La neutralité laïque de lřespace public nřexprime aucun relativisme religieux; elle 

est selon Henri Pena-Ruiz (2007),  

le recto dřun verso qui est le souci de lřuniversel et des valeurs communes à tous. Or il 

existe deux façons de bafouer cette neutralité. Soit en privilégiant ouvertement ou 

insidieusement une confession particulière. Ouvertement avec la religion dřEtat; 

insidieusement avec le système concordataire. Soit en laissant lřespace public entièrement 

investi par les confessions.  

On doit donc concevoir la laïcité de façon large comme la condamnation de toute 

atteinte à des valeurs jugées universelles. 
 

 

Remarques finales 
 

La religion se trouve-t-elle désormais bien reléguée dans la sphère privée ? Cřest 

parfois bien fragile. Le discours de la modernité qui tente de minimiser lřeffet des 

communautés de sens dans la sphère publique nřest pas aussi neutre quřon pourrait 

dřabord le croire. Cřest toute lřambivalence de la société, qui oscille entre la 

reconnaissance de lřimportance du religieux et sa marginalisation. Dans les milieux 

de lřéducation, de la santé et à travers les politiques publiques, la «séparation entre 

la religion et lřÉtat» reste une problématique complexe; cřest un défi qui se présente 

à nous pour mieux vivre ensemble. Et pour conclure sur la thématique de ce 

colloque, si la spécificité de lřargumentation est de mettre en œuvre un raisonnement 

dans une situation de communication, la laïcité est bien là le raisonnement, celui qui 

permet de communiquer dans la différence.  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:53:52 UTC)
BDD-A25307 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

240 

 

Notes  
 

[1] CICÉRON. 2002 (réimpr. 2004). De natura deorum, trad. Clara Auvray-Assayas, coll. ŖLa 

Roue à livresŗ. Paris: Les Belles Lettres. 

[2] FRASER, N. 2005. La transnationalisation de la sphère publique, trad. Yasemin Vaudable, 

www.republicart.net. 

[3] CONDORCET, 20 avril 1792, Rapport sur lřInstruction publique. 

[4] Constitution française de 1958, article 1er. 

 

 

Références 
 

BAUBEROT, J. 2006. Histoire de la laïcité en France, 3ème édition,  coll.  ŖQue sais-je ?ŗ. Paris: 

PUF. 

FERRY, L. 2007. Famille, je vous aime, Politique et vie privée à lřheure de la mondialisation. 

Paris: Éd. XO. 

FOURNIER, A. & C. PICARD. 2002. Sectes, démocratie et mondialisation. Paris: PUF. PENA-

RUIZ, H. 2003. Quřest-ce que la laïcité ? Paris: Gallimard.   

PENA RUIZ,  H. 2007. Lettre ouverte à Monsieur le ministre de lřIntérieur de des cultes, Le 

Monde. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:53:52 UTC)
BDD-A25307 © 2007 Galați University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

