Communication and Argumentation in the Public Sphere ISSN 1843 - 7893
(2007) Year I, Issue 1
Galati University Press
Editors: Anca Gata & Adela Dragan
Proceedings of the Conference Public Space vs Private Space, FIRST VOLUME
April 12th-14th, 2007 — “Dunarea de Jos” University, Galati Romania
pp. 174-181

André Liboire TSALA MBANI
La dignité humaine: état des lieux d’un principe éthique en état de
grdce

Université de Dschang, CAMEROUN
altsalambani@hotmail.com, tsalambania@yahoo.fr

Introduction

Apres la bourrasque déconstructiviste et le relativisme tous azimuts qui ont
proclamé tantot la mort de Dieu, tantét celle de 'homme, pour tout ramener a
I'immanence du rhizome, pour parler comme Deleuze, la consternation qui
accompagne la faillite du sens de Jlexistence humaine a la faveur du
surinvestissement de la rationalité biotechnologique postmoderne laisse pantois.
Mais, en dépit de la ruine du sacré, des valeurs nivelées, des hiérarchies destituées,
la question demeure lancinante: Et ’homme dans tout ¢a ? Des anciens Grecs a Axel
Kahn, en passant par Emmanuel Kant, cette interrogation n’a vraiment jamais cessé
de hanter les esprits. Elle connait simplement aujourd’hui un regain d’acuité induit
par la dynamique biotechnologique et l'ingénierie génétique ou procréatique qui
ambitionnent fortement de refagonner, remodeler et falsifier le patrimoine génétique
de 'humain en le soumettant a une programmatique plutét déshumanisante, voire
antihumaine. C’est ce qui justifie cette mobilisation de la réflexion bioéthique de
grande envergure, en vue de promouvoir le principe éthique quest la dignité
humaine.

Mais, aussi curieux que cela puisse paraitre, cette prise en charge tous azimuts
du principe de la dignité humaine par la réflexion bioéthique dans le sens de sa
protection, contraste avec le peu d’engouement affiché par certains Américains pour
son inscription dans le principlisme par eux concu, c’est-a-dire 'ensemble de

principes éthiques minimaux universellement acceptables destinés a guider la solution de

conflits survenant dans la pratique biomédicale en milieu pluriethnique

(Hottois 2004:43),

voire pluraliste, symptomatique de la postmodernité ambiante. Qu’est-ce qui
pourrait donc justifier la réticence d'une tendance de la bioéthique américaine a
légitimer le principe éthique de la dignité humaine? Pour tenter d’apporter quelques
éclairages a cette question, nous ferons un état des lieux de la notion de dignité
humaine, qui va nous conduire tour a tour a 'esquisse d'une approche archéologique
pour cerner son historique, a la mise en relief de ses fondements en vue de
comprendre les raisons et les enjeux de son inflation contemporaine, et enfin, a un
plaidoyer pour son insertion dans le giron encore incomplet des principes éthiques
susceptibles d’accorder les étrangers moraux, car la dignité constitue un patrimoine
commun a toute 'humanité.

1. Cartographie archéologique de la notion de dignité humaine

Toutes les cultures, quel que soit le contexte spatio-temporel, ont témoigné d’une
exigence plus vieille que toute formulation philosophique, a savoir que quelque chose

BDD-A25301 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:51 UTC)



est dit a l'étre humain du seul fait qu’il est humain (Ricoeur 1988: 236-237). Elle s’est
souvent manifestée au travers d’'un fragment de tragédie, un épigramme, un texte
législatif, un proverbe, une inscription funéraire, un conte, une chanson, une ceuvre
d’art ou une ceuvre de sagesse. La reconnaissance de cette exigence se précise a
mesure que s’affirment les civilisations, elle se fait particuliérement remarquer
lorsqu’elle est accordée d’emblée aux faibles et autres démunis, c’est-a-dire la
mansuétude et le respect a I'égard des pauvres. En Inde, la législation de Manu, qui
tire ses origines dans ’Antiquité, stipule sans fioriture:

Les enfants, les vieillards, les pauvres et les malades doivent étre considérés comme des

seigneurs de I'atmosphere.
La sagesse chinoise met en exergue la capacité de conforter les autres: le ren(ou jen)
fait valoir que 'on ne

devient humain que dans la relation a autrui et que c’est le lien moral qui est premier en

ce qu’il est fondateur et constitutif de la nature de tout étre humain.

(Cheng 1997: 68)

Le respect des pauvres dans tous les sens du terme, de ceux qui souffrent, occupe
une place centrale dans les traditions judéo-chrétiennes. Le Coran fait mention des
devoirs envers les orphelins, les pauvres, les voyageurs sans logis, les nécessiteux,
ceux qui sont réduits a l'esclavage. La compassion constitue un des deux piliers du
bouddhisme. Partout, écrit Thomas De Koninck,
on semble pressentir que c’est dans le dénuement que I'humain se révéle le plus clairement
et impose aux consciences sa noblesse propre- celle de son étre, non de quelque avoir.
(De Koninck 2005: 17)
Chez les anciens Grecs, la parole du vieil OEdipe, aveugle, loqueteux et laissé pour
compte, exprime davantage mieux cette idée selon laquelle la dignité de ’'homme
réside non dans son avoir mais dans son étre:
C’est donc quand je ne suis plus rien, que je deviens vraiment un homme.
(Sophocle 1960: 393)

Plus édifiant est le respect dii aux morts, manifesté depuis les temps
immémoriaux par les premiers humains, dont le signe le plus emblématique est la
sépulture offerte a leurs morts. En guise d’illustration, Loren Eiseley présente la
découverte dans la petite grotte francaise preés de La Chapelle-aux-Saints en 1908,
d’'un spectacle émouvant, qui se déroulait a travers des millénaires, et dont les
protagonistes étaient des hommes aux cerveaux logés dans des crdnes au profil
présageant le singe, ces hommes, écrit-il,

dont des savants avaient soutenu qu’ils ne sauraient posséder de pensée au-dela de celles
de la brute, avaient enseveli leurs morts dans la douleur. (...) Tel est le geste humain par
lequel nous reconnaissons un homme, méme si c’est sous un front rappelant celui du singe
qu’il nous considere.

(Eiseley 1962: 112-113)

Dés lors, il n’y a plus lieu de s’émouvoir outre mesure devant 'option prise par la
jeune Antigone, personnage de la grande tragédie de Sophocle qui porte son nom, de
refuser, au risque de perdre sa propre vie, d’abandonner la sans larmes ni sépulture,
pature des oiseaux ou des chiens, le corps de son frangin Polynice, qui traine
pourtant la détestable réputation de traitre, et de défendre, contre vents et marées,
son droit a la sépulture, son appartenance a la communauté humaine, au nom de lois
non écrites, inébranlables, des dieux (Sophocle 1955: 395). Dans la méme logique,
Thomas de Koninck pense que

le mort a I'état de cadavre n’étant plus, et entierement a la merci des forces naturelles, les
vivants ont a son endroit un devoir sacré: celui de faire en sorte que, tout cadavre qu’il soit,

175

BDD-A25301 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:51 UTC)



il demeure membre de la communauté humaine. Le symbole du rite de la sépulture le rend
4 nouveau présent.

(De Koninck 2005:18)

Il convient de souligner a propos de la tragédie de Sophocle, que le jugement
d’Antigone revét une dimension éminemment éthique, dans la mesure ou il a la
forme d’'un engagement. Le fait qu’Antigone ait pu soutenir dans des circonstances
aussi délétéres que son frére demeurait malgré tout un étre humain, est un
jugement moral, car il 'engage. Je déclare, martela-t-elle,

que le cadavre de mon frére mérite tous les honneurs dus a un étre humain et c’est mon
devoir, puisque je suis sa sceur et que nos parents ne sont plus, d’agir en conséquence,
méme au prix de ma vie.

(De Koninck, 2005: 18)

L’adhésion générale que suscita cet engagement d’Antigone est la preuve que les
restes d’'une personne, quels que soient son rang social, son état civil ou son casier
judiciaire, méritent qu'on leur rende hommage; celui-ci a pour vocation de réhabiliter
la personne et de la restituer a la communauté humaine a laquelle elle appartient en
droit. Or si cela est juste s’agissant des morts, si méme les restes d'un homme jugé
criminel comme Polynice méritent pareil respect, que penser d'un corps humain
vivant, si démuni ou vulnérable qu’il puisse étre ?

Emmanuel Levinas répond aujourd’hui a cette question sans ambiguité: pour lui,
le visage humain, qu’il soit nu, vulnérable ou pauvre, impose du respect. Ainsi,
Paccés au visage revét une connotation éthique. C’est pourquoi il est difficile a un
assassin de regarder sa victime dans les yeux, comme s’il pressentait la présence de
quelque chose de sacré (Levinas 1972).

Au regard de 'analyse qui précéde, deux constats se dégagent: premieérement, le
concept de dignité humaine dépasse le seul héritage des Lumiéres et la seule culture
occidentale ou on a souvent voulu le cloitrer, parce qu’il est, comme le souligne avec
pertinence Thomas De Koninck, une exigence antérieure a toute formulation
philosophique (De Koninck 2005: 15). Deuxiémement, la dignité humaine apparait
comme une réalité humaine assez paradoxale: c’est dans la finitude méme de 1'étre
humain qu’elle s’affirme. On a I'impression que depuis I’Antiquité pré-philosophique,
la représentation par I'art de la souffrance, de la maladie et de la mort suscitait
encore plus la grandeur humaine. Nous notons dans les exemples évoqués une
constante assez troublante: la dignité humaine correspond prioritairement a I'étre
humain confronté a sa fragilité et a sa vulnérabilité. Une question demeure
cependant: sur quoi repose la dignité ainsi reconnue au pauvre ou a l'infirme, au
malade et au mourant, a celui qui n’a rien, voire, diront certains, qui n’est rien ?

2. Les fondements de la dignité humaine

Selon les termes du décret du Conseil de I’Europe sur le clonage humain,

I'instrumentalisation des étres humains par la création délibérée d’étres génétiquement
identiques est contraire a la dignité humaine et constitue ainsi un détournement coupable
de la médecine et de la biologie.

(Collectif 1997)
Ainsi donc, pour les sages du Conseil de ’Europe sur le clonage, utiliser des étres
humains pour la fabrication des étres sans identité, sans autonomie et donc sans
humanité, constitue a la fois une atteinte avérée a la dignité humaine et une
déviance de la biomédecine.

176

BDD-A25301 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:51 UTC)



En ambitionnant d’étendre la technique procréatique du clonage déja pratiquée
chez 'animal a ’'homme, les biologistes veulent ainsi établir une profonde unicité du
vivant. Cependant, il est raisonnablement impossible d’éluder cette question
fondamentale: qu’est-ce qui permet de qualifier d’illégitimes certaines pratiques,
applicables et appliquées a d’autres vivants, dés lors qu’on voudrait les utiliser chez
T’homme ? Est-ce parce que la dignité de la personne est incompatible avec ces
pratiques ? Si c’est le cas, comme l'affirment les conseillers européens sur le clonage
humain, il faudrait alors définir les fondements de cette dignité et la raison pour
laquelle celle-ci serait agressée par lesdites pratiques.

D’un point de vue religieux, écrit Axel Kahn,

tout est simple: si 'homme a été créé a lI'image de Dieu, la question de sa dignité
supérieure ne se pose pas. De méme si, dans le régne vivant, 'Homme seul posséde une
ame, cela suffit a lui conférer une dignité et, donc, des droits particuliers.

(Kahn 2000: 64)

En clair, si 'homme participe de la sainteté divine, parce que créé a 'image de
Dieu, cela le qualifie pour un degré de respect supérieur par rapport au reste de la
création naturelle. Pour cela, précise le pape Jean-Paul 11,

lindividu humain ne saurait étre subordonné, en tant que pur moyen ou pur instrument, ni
a lespéce ni a la société: il a une valeur par lui-méme. Il est une personne. Avec son intellect
et sa volonté, il est capable de former une relation de communion, de solidarité et de
désintéressement avec ses pairs (...). Cest par la vertu de son dame spirituelle que la
personne entiére posséde une telle dignité, méme dans son corps.

(Kahn 2000: 64)

Mais un tel discours, méme s’il n’est pas radicalement contraire a la raison, ainsi
que le concevait Saint Thomas D’Aquin, la raison et la foi étant pour lui des filles de
la divinité et étant toutes les deux investies de la méme mission, a savoir celle de
rechercher la Vérité, il est extrémement difficile de le faire passer dans des milieux
séculiers; c’est d’ailleurs pour cette raison que René Descartes, conscient de la
difficulté qu’il y a a faire admettre des vérités métaphysiques a des personnes athées
par les seuls moyens fidéistes, entreprit dans ses Méditations métaphysiques
d’établir l'existence de Dieu non pas par une rhétorique fidéiste, mais plutét au
travers des canons de la raison, a leffet de fédérer les esprits a la fois séculiers et
croyants: c’est la fameuse preuve ontologique de I'existence de Dieu développée dans
la troisiéme méditation.

Fort de ce postulat, existe-t-il des arguments séculiers et rationnels pour penser
que les étres humains méritent un statut moral a part ou une dignité spéciale ? La
référence principale du discours éthique appliqué a la biomédecine est Emmanuel
Kant, pour qui '’éthique consiste dans la libre acceptation d’'un devoir que la raison
représente a la volonté comme nécessaire. C’est ainsi qu'émerge l'idée d'une loi
morale qui tire ses sources dans la raison pure elle-méme, a priori, et qui se traduit
par 'impératif catégorique. Ce dernier peut s’énoncer sous la forme des préceptes
dont I'usage est courant dans la réflexion sur I’éthique en biologie et en médecine, a
savoir ceux de I'universalité du champ opératoire de la loi morale et la dignité en soi
de 'humanité:

Agis suivant une maxime qui puisse valoir comme loi universelle ! Toute maxime non
qualifiée pour cela est contraire a la morale, dit le premier précepte, alors que le second
dispose: Agis de telle sorte que tu traites ’humanité, aussi bien dans ta personne que dans
la personne de tout autre, toujours en méme temps comme une fin et jamais simplement
comme un moyen.

(Kant 1959: 25)

177

BDD-A25301 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:51 UTC)



Comme on le voit, la spécificité humaine la plus avérée réside, d’apres Kant, dans
ses capacités intellectuelles: son aptitude au sens moral, sa créativité, sa capacité a
construire des concepts pour organiser le chaos sensible, etc. Mais, précise Axel
Kahn,

pour autant, on ne peut limiter la définition de la personne & des capacités mentales
largement liées aux propriétés biologiques du cerveau sans risquer den déduire que
quiconque a des aptitudes intellectuelles insuffisantes n'a point droit a prétendre a une telle
dignité humaine.

(Kahn 2000: 67)

La dignité est donc, pour Axel Kahn, une valeur partagée par l'ensemble de la
communauté humaine, la fonder exclusivement sur les performances intellectuelles
serait fausser le jeu, car il est absurde de penser que tous les hommes puissent avoir
le méme quotient intellectuel, celui-ci étant lié a des facteurs a la fois intrinséques et
extrinseques a la personne. Estelle Jacquemont ne voit pas différemment les choses
lorsqu’elle affirme qu’

en nous reconnaissant 'un l'autre comme personnes, nous nous rappelons mutuellement

que nous possédons une égale dignité.

(Jacquemont 2000: 72)

Francis Fukuyama n’est pas en reste, il soutient que la dignité est une
caractéristique fondamentale de la nature humaine, tout comme I'égalité, les deux
caractéristiques naturelles étant d’ailleurs indissociables. Elles constituent le socle
de 'humanité de 'homme que la biotechnique menace de détruire. Ce qui justifie la
crainte de Fukuyama envers 'ingénierie génétique, en effet, c’est la crainte qu’elle ne
nous fasse finalement

perdre d'une fagon ou d’'une autre, notre humanité — c'est-a-dire cette qualité essentielle
qui a toujours sous-tendue le sens de ce que nous sommes.
(Fukuyama 2002: 184)

En revanche, la perception que Jean-Paul Sartre a de la dignité humaine est
éthiquement irrecevable. Pour lui, en effet, la dignité de I'homme est
inextricablement liée a sa capacité a pouvoir se batir une nature et donner un sens
au monde. Ce faisant, il fonde la dignité dans la liberté, qui constitue [étoffe méme
de l'étre. Cest a ce niveau que surgit le probléme. Si la liberté est le fondement de la
dignité et non plus une prétendue nature humaine qui la constituerait d’'emblée, est-
ce a dire que la dignité est la résultante des actions de chaque individu ? Puisque
désormais, on est visiblement dans l'’hypothése périlleuse qu’elle ne soit plus
l'apanage de tout homme en tant qu’individu et personne de nature humaine, mais
plutot réservée uniquement a 1’élite humaine qui aura eu le privilege de traduire la
liberté dans ses actes:

Ce qui reviendrait a dire que 'homme est créateur de sa dignité en étant le créateur de lui-
méme par ses actes. Et le respect qu’on lui doit serait-il tributaire du jugement que nous
porterions alors sur la qualité de ses actes, a savoir le degré de responsabilité —
conséquence directe de la liberté — que nous pourrions y remarquer ? Serait — il donc
dépourvu de toute dignité ?

(Jacquemont 2000: 64],
s'interroge Estelle Jacquemont, non sans stupéfaction.

Comme on le voit, l'existentialisme de Sartre se heurte frontalement a une
aporie: vouloir associer liberté et dignité de 'homme en faisant abstraction de sa
nature, ce qui le condamne fatalement a la contradiction qui consiste a refuser
d’attribuer la dignité a tous les hommes (Jacquemont 2000: 64). I1 développe ainsi
une vision élitiste de la dignité humaine. En outre, Sartre semble établir un lien
entre dignité et honneur, comme cela se faisait injustement dans la Grece antique. A

178

BDD-A25301 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:51 UTC)



Athénes, en effet, seul le citoyen, c’est-a-dire ’homme libre, avait droit a la dignité,
ce qui était tributaire concomitamment de son statut social et de ses conditions
existentielles. Il s’agit la d'un confusionnisme conceptuel, voire axiologique,
éthiquement absurde, car la dignité renvoie a la nature universelle et nécessaire de
’homme, tandis que l'honneur est lié a sa condition existentielle individuelle,
contingente et conjoncturelle.

En tout état de cause, la dignité apparait comme une valeur inscrite dans la
nature méme de 'homme, et sur laquelle repose I'égalité de tous les humains. Ainsi,
la dignité est un patrimoine commun a toute 'humanité, qu’on soit croyant, athée ou
agnostique. Voila pourquoi il est absurde, pensons-nous, que la tendance
postmoderne, utilitariste et athéiste de la bioéthique américaine 'ait exclue du giron
des principes éthiques 4 méme de réaliser la synchronie de ’espéce humaine, pour
des raisons purement idéologiques.

3. Dignité humaine et principlisme: plaidoyer pour une légitimation

Principlisme est un anglicisme (principlism) renvoyant, comme nous I'avons dit plus
haut, a un ensemble de principes éthiques susceptibles d’accorder les esprits dans la
résolution des conflits générés par la dynamique biomédicale ou biotechnologique
dans un contexte pluraliste et cosmopolite. Le principlisme est une invention
américaine qui a vu le jour vers la fin des années 1980, qui coincide avec
Taccroissement des critiques dont l'essor de la bioéthique fut l'objet, a cause du
relativisme et du cosmopolitisme axiologiques débridés dont il est le promoteur, et
qui rendaient la prise de décision en milieu pluraliste extrémement complexe. Le
contexte de sa conception est donc la société américaine multiculturelle,
communautariste et individualiste, ou on assiste a
une pratique médicale de plus en plus technologique et contractualiste, en rupture avec le
paternalisme dominant dans 'éthique médicale traditionnelle.
(Hottois 2005: 45)
Ainsi, I'institution du principlisme est consécutive a la demande de régles simples et
claires pouvant guider la prise de décision en milieu pluraliste. Sa premiére mouture
s'intitule Rapport Belmont (1978-1979), qui ne comporte que trois principes: respect
des personnes, bienfaisance et justice. La mouture classique est concoctée par
Beauchamp et Childress (1979) dont le titre est Principles of Biomedical Ethics
(Collectif 2001); elle présente quatre principes: autonomie (PA), bienfaisance (PB),
non-malfaisance (PNM), justice (PJ) (Engelhardt1986).
Sommairement, voici comment se présentent ces principes.
a) Le PA affirme la liberté du patient de décider de son propre bien et que celui-ci ne
lui soit imposé contre sa volonté. Le PA apparait ainsi comme le fondement de la
régle du consentement libre et éclairé. Il est contraire au paternalisme, méme s’il
n'interdit pas au patient de s’en remettre volontairement a son médecin.
Philosophiquement, il est en cohérence avec la morale kantienne du respect de la
personne et associé a la défense de la liberté individuelle de John Stuart Mill.
b) Le PB quant a lui se rapporte aux conceptions substantielles du bien. L’agir
éthique postule non seulement le respect de la liberté d’autrui mais également le
bien. Toutefois, eu égard a la relativité de la notion du bien, le PB est
inextricablement subordonné au PA. Ainsi, la traditionnelle régle d’or, a savoir: Fais
a autrui ce que tu voudrais qu’il te fit, est remplacée par une nouvelle régle: Fais &
autrui ce qu’il veut qu'on lui fasse.

179

BDD-A25301 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:51 UTC)



c¢) Le PNM rappelle un aspect de I'éthique médicale traditionnelle remontant
jusqu’au corpus hippocratique: le fameux primum non nocere (« avant tout ne pas
nuire »). Mais il le relativise en l'actualisant: la volonté du patient ne doit pas étre
suivie par le médecin si celui-ci la juge contraire a sa propre éthique. Celle-ci
coincide le plus souvent avec la bonne pratique médicale qui enjoint au médecin de
donner au patient les meilleurs soins prescrits par I'état de 'art. Mais la position
morale du médecin s’inspire aussi de conceptions philosophiques ou religieuses que
ses patients ne partagent pas: si un médecin estime contre sa conscience de
pratiquer un avortement ou une IAD, le PNM l’autorise a opposer un refus a cette
demande. Mais, au sein d'une société suffisamment plurielle, transparente et riche,
la patiente pourra s’adresser a un confrére plus libéral.

d) Avec le PJ, on est en plein dans le domaine de la philosophie sociale et politique: il
s’agit de réguler la distribution ou l'allocation de moyens et de ressources limités,
insuffisants pour la satisfaction de tous les besoins et de toutes les demandes. Ces
problémes se situent a la fois au niveau local (listes d’attente pour les greffes
d’organes ou pour laccés a des technologies colteuses) et au niveau global
(répartition des budgets de la politique de santé). Les réponses apportées en termes
de justice distributive recourent a des criteres multiples (age, gravité, espérance de
vie, ressources économiques...) et oscillent entre les tendances libérales, utilitaristes
et socialistes.

Les critiques généralement formulées contre le principlisme tournent autour du
caractére idéaliste des principes retenus et que nous venons de présenter; principes
qui ne sont pas d’'une aide déterminante pour éclairer les décisions a prendre dans
des situations concrétes complexes (Hottois 2005: 46). C’est le cas du principe
d’autonomie (PA) qui semble bénéficier d'un statut privilégié. Celui-ci, écrit G.
Hottois,

postulerait une sorte de patient idéal: conscient, informé, libre, éduqué a l'occidentale,
capable et désireux de prendre son destin en mains et subissant peu de contraintes
contextuelles. Or, le patient réel est surtout caractérisé par des limites, des dépendances
et des servitudes, durables ou temporaires, associées a sa culture, son éducation, sa
situation familiale et professionnelle, son état psychologique, ses ressources économiques...

(Hottois 2005: 46)

En clair, considérer tout adulte comme autonome et capable de donner son
consentement libre et éclairé, reléve d’une illusion dangereuse a méme d’induire
peut-étre plus d’abus que l'autoritarisme paternaliste.

Mais, au-dela de cette critique traditionnelle, il y a une autre plus pertinente a
notre sens: elle porte sur l'exclusion idéologique de la dignité humaine du
principlisme par ses concepteurs, parce que, disent-ils, son fondement, c’est-a-dire la
nature humaine, présente des présupposés ou des prémisses métaphysiques. Et
pourtant, le principe de dignité est largement reconnu par des membres de la
communauté bioéthique comme principe intangible, indépendamment des croyances
des uns et des autres, car c’est lui qui établit décisivement la démarcation entre le
vivant animal et le vivant humain. Ce faisant, il doit logiquement faire partie des
principes susceptibles rallier les esprits dans la solution des conflits suscités par la
révolution biotechnologique. G. Hottois, dont l'athéisme et l'attachement au
relativisme axiologique postmoderne est pourtant de notoriété publique, semble
Tavoir compris lorsqu’il affirme:

Si le principlisme classique comporte seulement quatre principes, la bioéthique n’a cessé

d’inventer ou de redécouvrir d’autres principes tout au long de son histoire. Citons les
principes de dignité, de sacralité de la vie, etc.

(Hottois 2005: 47)

180

BDD-A25301 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:51 UTC)



En tout état de cause, le principe de dignité doit étre légitimé et intégré dans le
principlisme dont la rénovation en termes d’élargissement et d’enrichissement
s'impose, comme le suggére fort opportunément G. Hottois. Car du fait de sa force de
ralliement qui, elle-méme, tient au fait qu’il est un patrimoine de ’humanité, le
principe de dignité est a méme de favoriser le consensus autour de certains
problémes éthiques générés par la dynamique biomédicale.

Conclusion

Au terme de notre réflexion, il apparait de toute évidence que le principe de dignité
humaine n’est pas la préoccupation des seules Lumiéres encore moins l'affaire de la
seule culture occidentale. Elle a été reconnue par I'ensemble des cultures du monde,
parce qu’elle est une exigence qui précéde tout symbolisme philosophique. La dignité
est reconnue a tout homme quels que soient son statut social et sa condition
existentielle. Mieux, c’est méme a I'étre humain confronté a sa fragilité qu’elle
correspond en priorité. Mais qu’est-ce qui pourrait bien fonder cette dignité qui
appartient ainsi a toute 'humanité ? Pour les religieux, c’est 'ame mise en 'homme
par Dieu qui fonde sa dignité. En revanche, pour le discours philosophique,
notamment éthique, la dignité repose non seulement sur les facultés intellectuelles
de I'humain, mais aussi sur sa nature méme; elle est une caractéristique de la
nature humaine, d’ou son universalité. Malheureusement, une tendance de la
bioéthique américaine tente de I'exclure des principes universellement acceptables et
susceptibles de favoriser la solution consensuelle des conflits occasionnés par les
technosciences biomédicales, pour des raisons idéologiques. Aussi plaidons-nous pour
sa légitimation comme principe éthique universel.

Bibliographie

*¥% Projet de Protocole additionnel a la Convention sur les droits de ’homme et la biomédecine,
au sujet de linterdiction du clonage des étres humains, Doc.7884, 16 juillet 1997.

CHENG, A. 1997. Histoire de la pensée chinoise. Paris: Editions du Seuil.

EISELEY, L. 1962. The Firmament of Time. New York: Atheneum.

DE KONINCK, T. 2005. Archéologie de la notion de dignité humaine. In La dignité humaine.

Paris: P.U.F.

FUKUYAMA, F. 2002. La fin de I’homme. Paris: La Table Ronde.

HOTTOIS, G. 2004. Qu'est-ce que la bioéthique ? Paris: Vrin.

JACQUEMONT, E. 2000. Penser ’humain. Paris: Pommier-Fayard.

JEAN-PAUL II, Message a I’Académie Pontificale de la science, 22 juin 1996.

KAHN, A. 2000 Et I’homme dans tout ¢a ? Paris: NIL éditions.

KANT, E. 1959. Fondements de la métaphysique des meeurs. Indianapolis: Bobbs-Merrill.

LEVINAS, E. 1972. Humanisme de l'autre homme. Paris: Fata Morgana.

RICOEUR, P. 1988. Pour I'étre humain du seul fait qu’il est humain. In Les enjeux des droits de
l’homme. Paris: Larousse.

SOPHOCLE, 1955. Antigone. Paris: Les Belles Lettres.

SOPHOCLE, 1960. (Edipe & Colone. Paris: Les Belles Lettres.

181

BDD-A25301 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:45:51 UTC)


http://www.tcpdf.org

