LE SUBLIME DE PARADISE LOST EN TRADUCTION :
PAOLO ANTONIO ROLLI ET LOUIS RACINE

Martina DELLA CASA!

Abstract : Since the publication of Paradise Lost, Milton has been quoted as an
example of the most different conceptions of the sublime, from Longinus’ to Burke’s,
from Kant’s to Schiller’s. After having introduced the subject, this paper aims
primarily to define Milton’s concept of the sublime through an analysis of the
occurrences in this text of the verb “to sublime” and of the adjective “sublime”.
Subsequently, it will be possible to examine its reception, by focusing the analysis on
Paolo Antonio Rolli and Louis Racine’s 18% century Italian and French translation of
this text. By doing so, this paper also aims to underline how the use of these words
changes in accordance with the translators’ cultural approaches to the text and to the
idea of the sublime.

Keywords: sublime, John Milton, Paradise Lost, reception, translation studies

1. Introduction. Milton et le sublime (en traduction)

Cet article nait d’une remarque de Samuel Holt Monk concernant la
position singuliére occupée par Milton dans Phistoire du sublime”. Dans son
ouvrage sur cette notion, le critique remarque que le pocte connaissait bien
Longin, nom qu’on attribue au rhéteur grec qui a écrit le texte fondateur du
concept du sublime, texte dont 'importance est « comparable a celle de la
poétigue d’Aristote » (Goyet, Présentation in Burke 1995 : 5) et qui devient tres
connu en Angleterre, tout comme au niveau européen, grace a la traduction
francaise de Boileau qui date de 1674 (Monk, 1935: 21), a savoir la méme
année de publication de la deuxiéme édition de Paradise Los?. Cette ceuvre
devient tout de suite célebre et Milton, qui tout en citant Longin dans son traité
sur I’éducation semble pourtant — selon Monk — ne pas avoir cueilli ses
suggestions concernant le sublime®, devient paradoxalement lauteur de
référence non seulement pour le sublime tel que congu par Boileau d’apres sa
traduction de Longin, mais aussi pour les différentes théories du sublime qui

I Universit¢ de Haute-Alsace, ILLE (EA 4363). Adresse électronique: martina.della-
casa@uha.fr

2 Pour tout approfondissement au sujet de T’histoire du sublime, outre le travail de Monk,
voir : Litman, 1971 ; Hartmann, 1998 ; Marot, 2007 ; Castelloe, 2012 ; Doran, 2015.

3 Pour une présentation synthétique de ce poeme, voir article « Paradise Lost» de David
Loewenstein in The Milton Encyclopedia (Corns, 2012 : 269-274). Tandis que pour des études plus
approfondies sur Paradise Iost nous renvoyons a la Partie IV de The Oxford Handbook of Milton,
consacrée a cette ceuvre (McDowell, Smith, 2009 : 437-568). En ce qui conceme Iétat des
¢tudes miltoniennes, nous renvoyons a Herman, Sauer, 2012.

4 Voir aussi I'article « Longinus » dans le volume V de A Milton Encyclgpedia : Hunter 1979 : 36-37.

85

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



suivent (Monk, 1935 : 20). L’écrivain, et notamment son Paradise Lost, sont en
effet cités par Edmund Burke dans sa Recherche philosophique sur l'origine de nos
idées du sublime et dn bean (1757), par Immanuel Kant dans ses Observations sur le
sentiment du bean et du sublime (1764) ou encore par Friedrich Schiller dans son
¢tude Du pathétigne (1793), pour ne citer que quelques exemples et pour se
limiter au XVIII® siecle®. D’ailleurs, pour constater 'importance dans ce cadre
de Milton, et de son Paradise Lost, il suffit de consulter 'entrée que Johnson
consacre dans A Dictionary of the English Langnage (1755)° a 'adjectif « sublime »
et la premiere des deux dédiées en revanche au verbe «to sublime»
(« sublimer »). Dans le cas de ’adjectif, cinq des neuf citations exemplifiant ses
différentes significations sont tirées d’un texte de Milton, dont quatre de
Paradise Lost, tandis que dans le cas du verbe on en retrouve une sur six, mais
toujours tirée du poéme miltonien’.

L’importance de Milton dans ce cadre est évidente et nous a amenés a
nous questionner tout d’abord, au-dela des exemples donnés par Johnson dans
son célebre dictionnaire, sur 'usage qu’il fait de ces mots dans Paradise Lost et
sur la possibilité de saisir de ce dernier les contours d’une notion de sublime
propre a écrivain lui-méme®, mais aussi sur Péventuelle variation de cet usage
et de cette notion dans les traductions de ce texte. Pour essayer de donner une
réponse a ces questions nous avons analysé les occurrences de l'adjectif
« sublime » et du verbe « to sublime » dans Paradise Iost (le substantif n’y parait
pas) et les avons ensuite comparées a celles des supposés équivalents italiens et
francais (y compris les substantifs) dans deux traductions de ce texte, a savoir
la premiere traduction italienne du poeme, celle en verso sciolto de Paolo Antonio
Rolli (1742), et la deuxiéme traduction francaise, celle de Louis Racine (1755)°,
traduction en prose que nous avons choisie puisque directement liée a autre.

> CfBurke 2009 : 122-123, 127, 157, 212, 275 ; Kant 1953 : 21 ; Schiller 2005 : 87.

6 La sixiéme éditon du dictionnaire de Johnson (1785) est disponible en ligne a P'adresse
suivante : https://archive.otg/details/dictionaryofengl02johnuoft, page consultée le 20
octobre 2016.

7 Notons d’ailleurs que Johnson donne également une définition du substantif « sublime »:
« The grand or lofty style. The sublime is a Gallicism, but now naturalised » (« Le grand style ou
le style élevé. Le sublime est un Gallicisme désormais naturalisé ») et pour Pexemplifier il choisit
une citation de Pope dans laquelle il évoque Longin. A ce propos voir larticle « Le “surplomb
aveuglant” du sublime. De I'adjectif au substantif » de Baldine Saint Girons recueilli dans Lz
littérature et le sublime Marot, 2007 : 45-58).

8 A propos du sublime comme catégotie esthétique et du sublime chez Milton voir Sedley, 2015.

® Pour un apercu synthétique des traductions de Paradise Lostvoir atticle « translations of
Milton » in The Milton Encyclopedia (Corms, 2012 : 269-274). Notons d’ailleurs que I'édition de
1930 de la traduction de Rolli des six premiers livtes de Paradise Lost fut mise a I'index en 1732
et y figura jusqu’au XX¢ siecle. Voir a ce propos Kernik, 1956 : 485-500 et Alcini, 2008 : 22.
Pour le rapport entre le blank verse de Paradise Lost et le verso sciolto de la traduction de Rolli voir
Alcini, 2008 : 17-25.

86

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



Notre analyse se focalisera donc premierement sur le texte de Milton
afin de suggérer que dans ce poeme il est possible de reconnaitre existence et
la nature d’un sublime spécifiquement miltonien, un sublime qui semble
anticiper sous plusieurs aspects le tournant marqué par celui de Burke qui, en
accord avec son temps et « dans la mouvance du sensualisme anglais », élabore
quasiment un siecle apres une théorie « esthétigne» du sublime (Hartmann,
1997 : 7)!". Ensuite, notre analyse portera sur les traductions susmentionnées,
ainsi que sur les dédicaces, les textes et les commentaires des traducteurs qui les
accompagnent et composent leur paratexte. Le but étant de mettre en évidence
le fait que, en ce qui concerne ce qu’on pourrait nommer le «sublime
miltonien », les choix de Paolo Antonio Rolli et de Louis Racine, dont les
traductions suivent celle de Boileau du trait¢ de Longin mais anticipent la
publication de Iétude de Burke, semblent ne pas respecter le critere
d’«adéquation», tel que congu par Gideon Toury, mais plutdt celui
d’«acceptabilité » (1995 : 57). Elles semblent suivre le critere d’acceptabilité non
seulement par rapport au sujet religieux du texte, mais aussi par rapport aux idées
de sublime de ses traducteurs, telles qu’elles émergent de leurs lectures du poeme,
idées qui procedent clairement d’une « norme » culturelle dictée a ’époque, au
niveau européen, par linterprétation de Boileau du texte de Longin. Cependant, en
suivant toujours la logique de Toury, pour pouvoir analyser en ces termes ces
traductions, il faut tout d’abord essayer de définir, au sein de Paradise Lost, s’1l existe
une norme textuelle (Toury, 1995 : 53-69) concernant le sublime, a savoir de quelle
manicre et dans quel contexte Milton y utilise les mots liés a cette notion et de
quelle fagon ceci détermine leurs significations.

2. Le « sublime » dans Paradise Lost

Comme nous I'avons anticipé plus haut, dans Paradise Iost Milton utilise
huit fois I'adjectif « sublime» et deux fois le participe passé du verbe «to
sublime » (« sublimer »), forme qui possede elle aussi une valeur adjectivale. Ne
pouvant pas dans ce cadre prétendre d’analyser dans le détail toutes ces
occurrences nous nous focaliserons en particulier sur les plus intéressantes
dans ce contexte, sans pourtant laisser de coté les autres, afin d’offrir une
vision globale de l'usage qu’en fait ’écrivain dans son poeme. Commencons
donc par celles du mot « sublimed ».

2.1. Sublimer et étre sublimé

Milton utilise pour la premiere fois le participe passé «sublimed »
lorsqu’il décrit le vol de Satan et en compare la force propulsive a celle d’une
¢ruption de I'Etna. Apres avoir évoqué le volcan italien, le pocte précise :
«whose combustible / And fueled entrails thence conceiving fire, / Sublimed

10 A ce propos voir aussi la Présentation de Baldine Saint Girons de sa traduction du texte de
Burke (Burke, 2009 : 7-52).

87

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



with mineral futy, aid the winds / And leave a singed bottom all involved /
With stench and smoke » (I, 233-237)"". Dans cette occurrence 'usage du verbe
«to sublime» correspond a la définition donnée dans le dictionnaire de
Johnson, ou le verbe est présenté comme un dérivé de l'adjectif et signifiant
premic¢rement « To rise by chemical fire », a savoir « (s”)élever au moyen d’un
feu chimique ». Toutefois selon Johnson le mot signifie aussi « To rise on
high », voire «To exalt; to heighten; to improve» et donc « (s”)élever en
altitude », mais aussi « exalter ; hausser ; améliorer »'*>. Comme exemple de cette
autre signification du verbe « to sublime», on retrouve une citation tirée de
Paradise Iost qu’il vaut la peine de restituer a son contexte :

Flow’ts and their fruit,

Man’s nourishment, by gradual scale sublimed,
To vital spirits aspire, to animal,

To intellectual, give both life and sense,

Fancy and understanding; whence the soul
Reason receives, and reason is her being,
Discursive, or intuitive

(V, 482-488)13

Dans ce passage, c’est I'ange Raphaél qui parle : envoyé par Dieu au
Paradis afin d’avertit Adam et Eve de la menace imminente de Satan, il est
accueilli par Adam qui lui offre les meilleurs fruits du jardin. Face a 'inquiétude
de ce dernier, préoccupé par le fait que ces nourritures ne soient pas agréables
a cet ¢tre de nature spirituelle (V, 401-403), 'ange Raphaél lui explique que non
seulement tout en étant un étre purement spirituel il a lui aussi besoin de se
nourrir, mais il posséde aussi des facultés mineures, telles que les sens, lui
permettant de savourer, digérer et assimiler la nourriture et de transformer les
substances corporelles en substances incorporelles (V, 404-420) selon un

11 Dans la traduction francaise : « dont les entrailles combustibles, ardentes, enfantent / le Feuy,
et sublimées par la fureur Minérale, / Assistent les Vents et laissent une croupe calcinée, /
Dans les miasmes et fumerolles » Milton, 2001 : 77. Pour toutes les citations de Paradise Lost de
cette partie de larticle nous faisons référence a la traduction de Armand Himy (édition
bilingue), tandis que pour les citations du texte de Milton, pour lesquelles nous nous limitons a
indiquer le livre et le numéro des vers, nous faisons référence a I’édition critique de Gordon
Teskyey, 2005 (ce qui explique les écarts entre les deux en ce qui concerne les italiques et les
majuscules ainsi que la ponctuation). Pour une réflexion sur la traduction de Himy «apres »
celles de Chateaubriand, voir Himy 2004.

12 Remarquons que dans la deuxiéme entrée consacrée au verbe « to sublime », Johnson donne
une définition plus technique du verbe qui y est présent¢é comme indiquant un processus
distillation : « To raise in the chemical vessel by the force of fire ».

13 Dans la traduction francaise : « les fleurs et leurs fruits, / Noutritures de '’homme, sublimées
graduellement / se muent en Esprits vitaux, puis animaux / Puis intellectuels, et donnent
ensemble vie et sens, / Imagination et entendement ; de 1a ’Ame / La raison recoit, et la raison
est son étre, /Discursive ou Intuitive ». Milton, 2001 : 343.

88

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



processus de transsubstantiation qui est comparée a celui alchimique (V, 435-
443). Comme il apparait clairement dans Pextrait cit¢ du poeme, ce méme
processus de «sublimation » est aussi utilisé, d’une part pour expliquer la
différence de grade au sein des étres vivants et les substances existantes et, de
lautre, pour décrire un processus de nutrition universel qui est présenté
comme une échelle dans laquelle les substances plus grossicres nourrissent les
plus pures qui les convertissent en leur propre substance et les élevent en
grade. De cette maniere Milton parvient aussi a expliquer comment se nourtit
la raison elle-méme, indépendamment du fait qu’elle soit intuitive (comme celle
des anges) ou discursive (comme celle des hommes), a savoir par la sublimation
de tout ce qui s’offre d’abord au sens et qui, en passant par I'imagination puis
par 'entendement, parvient ensuite a rejoindre la raison. Il est donc clair que
les deux différentes significations du verbe « to sublime » exemplifiées par les
occurrences de son participe passé dans Paradise Lost, a savoir (s°)élever par le
moyen d’un feu chimique et exalter/hausser/améliorer, se retrouvent de la
sorte métaphoriquement liées sous la plume du pocte.

2.2. Le sublime qui excéde les sens

L’importance du rble joué par les sens dans ce processus de
sublimation, trouve confirmation si I’on passe a une analyse des occurrences de
'adjectif « sublime » et dans ce cadre il est opportun de commencer non pas
par la premicre, mais par la sixicme. Ce mot est en effet utilisé par Adam,
lorsqu’il relate a 'ange Raphaél de son dialogue avec Dieu sur la solitude qu’il
éprouve dans le jardin, dialogue pendant lequel il lui demande une compagne et
qui se termine ainsi :

He ended, or I heard no more; for now

My earthly by His heav’nly overpowered,

Which it had long stood under, strained to th” height
In that celestial colloquy sublime,

As with an object that excels the sense,

Dazzled and spent, sunk down; and sought repair
Of sleep

(VIII, 452-458)14

Ce passage est surprenant car on se retrouve face a une sorte de
définition synthétique du sublime. Méme si le mot « sublime » est utilisé ici en
accord avec la signification donnée par Johnson lorsqu’il cite cette partie du
texte pour illustrer les cas ou cet adjectif sert a souligner l'excellence du

14 Dans la traduction frangaise : « Il finit, ou je n’entendis plus, cat alots / Mon étre terrestre
pliant sous cette influence Céleste / A laquelle il s'était longtemps exposé, / Exalté par ce
sublime Discours céleste, / Comme par un objet qui dépasse les sens, / Ebloui, étonné, je
sombrai dans la recherche d’un sommeil / Réparateur » (Milton, 2001 : 511)

89

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



substantif auquel il se réfere (en Poccurrence le dialogue), il est clair encore une
fois que chez Milton il existe un lien étroit entre le sublime et la perception
qu’en a, a travers les sens, le sujet en faisant 'expérience. Dans ce cas en effet,
le sublime est clairement lié a la perception d’un objet (Dieu) qui a la fois exalte
les sens (et par dérivation la raison) et les épuise en les dépassant, ce qui n’est
pas loin du tout de ce que dit Burke a ce propos, ni de 'approche empirique et
sensualiste sur laquelle se fonde sa réflexion sur le sublime. En commentant les
passions suscitées par Pexpérience de ce dernier, et tout d’abord ce qu’il
nomme '« étonnement », le philosophe écrit :

Pesprit est [...] si complétement rempli de son objet qu’il ne peut en concevoir
d’autre ni par conséquent raisonner sur celui qui I'occupe. De la vient le grand
pouvoir du sublime qui, loin de résulter de nos raisonnements, les anticipe et nous
entraine avec une force irrésistible. (Burke, 2009 : 119-120)

Comme le remarque Saint Girons, lorsque Burke patle de cette « force
irrésistible » il reprend des mots du Traité du sublime de Longin (Burke, 2009 :
120)"°, mais pour comprendre pleinement la facon dont cet état d’étonnement,
tel que congu par le philosophe anglais, nait, il est nécessaire de revenir au
début de son ouvrage, dans lequel il précise son approche a 'expérience du
sublime et le point de départ de son analyse : « Les seules facultés naturelles de
’homme liées aux objets extérieurs sont, que je sache, les sens, 'imagination et
le jugement» (Burke, 2009 : 66). L’empirisme du philosophe et sa proximité
avec celui de Milton sont évidents, mais les points communs entre les deux ne
se limitent pas a ces aspects.

2.3. Le coté glorieux du sublime et celui obscur

Outre les trois occurrences dans lesquelles le mot « sublime » est utilisé
pour qualifier I'air de I’Enfer (II, 258), celui de la Nuit que Satan traverse pour
rejoindre le Paradis (III, 72) et celui de ce dernier au moment de la création
(VII, 421), cet adjectif est aussi utilisé par Milton pour qualifier le vol du Christ
qui, apres deux jours de bataille entre les chérubins des cieux et les anges
déchus de IEnfer, est envoyé par Dieu — qui lui avait réservé la gloire de la
victoire — pour y mettre fin :

He on the wings of cherub rode sublime
On the crystalline sky, in sapphire throned,
Illustrious far and wide; but by his own
First seen. Them unexpected joy surprised,

When the great ensign of Messiah blazed

15 Remarquons a ce propos que, tout comme dans le passage cité de Paradise Lost, il est suggéré
par conséquent que Milton aussi connaissait bien le traité de Longin sur le sublime et donc que
les conclusions de Monk a ce propos seraient en ce sens a revoi.

90

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



Aloft by Angels borne, his sign in Heav’n;
Under whose conduct Michael soon reduced
His army, circumfused on either wing,
Under their Head embodied all in one.
Before him Power Divine his way prepared.
(VI, 771-780) ¢

Dans ce passage ladjectif «sublime» présente une nouvelle
connotation contextuelle. Tout dans ces vers, comme dans ceux qui les
précedent (VI, 760-769) évoque en effet des idées de triomphe, de gloire et de
pouvoir suprémes. Cela arrive aussi dans trois autres occurrences du mot :

- au moment d’une description d’Adam qui refléte 'image glorieuse de
Dieu et domine le paradis terrestre: « His fair large front and eye sublime
declared / Absolute rule » (IV, 300-301)"";

- lorsque les anges déchus de ’Enfer attendent le retour triomphant de
Satan : « Sublime with expectation when to see / In triumph issuing forth their
glorious chief » (X, 536-537)"* ;

- quand Adam percoit 'archange Michel qui s’approche du Paradis en
toute sa majesté: « But solemn and sublime; whom not toffend / With
reverence I must meet » (X1, 236-237)".

Or, s’1l est vrai que dans tous ces cas I'adjectif « sublime » est lié a une
idée de pouvoir qui provoque aupres du sujet qui en fait I'expérience des
sentiments a connotation positive, tels que la joie (VI, 774), I’émerveillement
IV, 362) ou le respect, il est aussi vrai qu’il provoque également des sentiments
qui relevent en revanche de la peur, comme il est suggéré lorsque Adam, en
relatant sa vision de 'archange Michel, spécifie qu’elle n’est pas terrible (« Yet
not terrible» — XI, 233), mais solennelle et sublime. Ainsi faisant, tout en
distinguant le terrible et le sublime, ce dernier est quand méme lié a une idée de
pouvoir et, méme si par opposition, la terreur est incluse entre les possibles
effets d’une telle idée. Milton jette ainsi les bases pour ce que dira ensuite

16 Dans la traduction francaise : « Lui sur les ailes des Chérubins s’éleva, sublime, / Dans le
Ciel de Cristal / sur son Trone de Saphir. / Sut tout hotizon il brilla, mais par les siens /
D’abord apercu, qu’une joie inattendue saisit / Quand resplendit le grand Etendard du Messie, /
Son Signe dans le Ciel, haut porté par les Anges ; / Sous sa conduite Michel bientot ordonna /
Son Armée, tépartie sur chaque Aile, / Sous leur Chef unie en un seul cotps. / Devant lui un
Pouvoir Divin avait préparé la voie ». Milton, 2001 : 423.

17 Dans la traduction francaise: « Ce beau Front Iarge et ce Regard sublime en lui
annoncaient / Un empire absolu ». Milton, 2001 : 261.

18 Dans la traduction francaise : « Exalté [s] par lattente du moment ou ils verraient / Leur
Chef glorieux s’avancer en Triomphe ». Milton, 2001 : 643.

19 Dans la traduction francaise: « Mais sublime et solennel ; pour ne pas loffenser, Avec
respect je dois I'aborder » Milton, 2001 : 699.

91

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



Burke a propos des sources du sublime: « En dehors de ce qui suggere
directement 'idée du danger [...], je ne connais rien de sublime qui ne soit une
modification du pouvoir» (Burke, 2009 : 131-132). Dans Paradise Lost le
sublime commence ainsi a acquérir ce coté ténébreux et obscur qui sera
beaucoup travaillé par Burke dans son ouvrage” et occurrence restante de
'adjectif « sublime » semble confirmer cette tendance.

On est au Livre X et Adam et Fve ont été condamnés pour leur péché,
condamnation impliquant, pour eux et pour leur descendance, expulsion du
Paradis et la perte de la vie éternelle. Eve, prise par le désespoir, propose a
Adam de mettre eux-mémes fin a leurs souffrances en anticipant la mort a
laquelle ils ont été condamnés (X, 1003-1006). Adam lui répond :

Eve, thy contempt of life and pleasure seems
To argue in thee something more sublime
And excellent, than what thy mind contemns.
But self-destruction therefore sought, refutes
That excellence thought in thee; and implies,
Not thy contempt, but anguish and regret
For loss of life and pleasure overloved.

(X, 1013-1019)2

Eve voudrait vaincre la Mort avec la mort elle-méme® et clest
précisément en cela que consiste le sublime de son propos qui est toutefois
rejeté par Adam puisquimpliquant une destruction de soi qui releve de
I'angoisse et de la peur liées a la perte de la vie éternelle et des plaisirs du
Paradis. Cependant, ce qui est intéressant de noter dans ce cadre c’est
qu’encore une fois Milton utilise I'adjectif « sublime » dans un contexte qui
renvoie aux théories de Burke, pour qui toute idée (et toute passion qui en
dérive) relevant d’'une mise en danger du sujet et entamant donc ce que le
philosophe appelle « conservation de soi », sont a considérer comme de puissantes
sources du sublime (Burke, 2009 : 95-96).

Ce bref parcours analytique nous permet ainsi de souligner tout d’abord
que 'usage que Milton fait du verbe « to sublime » et de ’adjectif « sublime » va
bien au-dela de ceux enregistrés par Robert Cawdrey dans sa Table Alphabeticall

20 11 est important de remarquer a ce propos que c’est justement a partir d’une citation de
Paradise Lost (II, 266-267) que Burke articule sa réflexion sur le rapport entre lumicre et
obscurité. Burke 2009 : 156-158.

21 Dans la traduction francaise : « Ee, ton méptis de la vie et du plaisir parait / Révéler en toi
quelque chose de plus sublime / Et de plus excellent que ce que dédaigne ton esptit; / Mais la
destruction de soi ainsi recherchée, s'oppose/ A cette excellence en toi supposée, et
implique, / Non ton méptis, mais ton angoisse et ton regret / De la perte de la vie et du plaisir
trop aimé. » Milton 2001 : 673, 675.

22 Remarquons a ce propos que, comme le rappelle dans une note Saint Girons, la Mort est
parfois nommée « Terreur » dans le texte (Burke, 2009 : 123).

92

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



(1604)” par rapport au verbe « to sublime », mais aussi de ceux du verbe et de
I'adjectif tels que présentés par Johnson dans son dictionnaire. Milton semble
d’ailleurs esquisser implicitement un type de sublime qui dépasse sous plusieurs
aspects son temps et qui, pour sa nature, permet aussi de mettre en évidence
jusqu’a quel point Paradise Lost a pu « faconner la pensée de Burke », pour
emprunter les mots de Saint Girons (Burke, 2009 : 39), voire de souligner que
ce dernier doit au poete plus que ce qu’il n’avoue explicitement lorsqu’il cite
des passages du texte de Milton, sans jamais évoquer ceux présentés dans ce
bref parcours. Globalement, 'analyse de ces occurrences semble attester de
Iexistence d’un sublime tout a fait « miltonien », dont la spécificité est liée a
I'utilisation de ces mots par le pocte et donc également aux contextes dans
lesquels ils paraissent et qui en influencent le sens.

3. Le sublime dans les traductions de Paolo Antonio Rolli et de Louis Racine

A ce stade, il est donc possible de passer 4 une analyse des traductions
de Paolo Antonio Rolli et Louis Racine afin de pouvoir les comparer au texte
de Milton. Pour ce faire nous allons prendre en considération les observations
des traducteurs sur le sublime du poéme ainsi que sur leurs propres traductions
et nous allons confronter les occurtences du mot « sublime » et du verbe « to
sublime » dans Paradise Iost a celles, dans 1/ Paradiso Perduto di Giovanni Milton de
Rolli et dans I.e Paradis Perdu de Racine, du mot francais et italien « sublime »
(Padjectif et le substantif) et des verbes « sublimare » et « sublimer ». Cela nous
permettra d’examiner si et de quelle facon le sublime, tel qu’il émerge de ces
deux derniers textes, adhere a ou différe de celui précédemment relevé dans le
poeme de Milton.

3.1. Paolo Antonio Rolli et le sublime divin

Dans ses Osservazioni (Observations), Rolli qualifie Paradise Lost de
« sublime » et « meraviglioso » — « sublime » et « merveilleux » (1742, 11 : 92) —
nous offrant ainsi un indice évident par rapport a sa conception du sublime,
procédant clairement de la traduction de Boileau du texte de Longin,
traduction que le critique francais intitule Traité du sublime ou du merveillenx dans le
disconrs. D’ailleurs, dans ses Osservazioni, Rolli commente les lectures de Voltaire
et Addison de Paradise Lost et non seulement cite dans ce cadre Boileau, mais
défend la lecture de Addison pour qui le texte, comme le réitere Rolli lui-méme
d’apres une citation du critique anglais, est sublime et merveilleux « secondo le
regole Francesi » (« selon les régles Francaises » — 1742 : 91-92). Si le traducteur
italien défend cette lecture c’est parce que, explique-t-il, a la différence des
«plus grands poetes épiques», qui ont été «assistés par les sens» dans la
création des leurs poémes, Milton nous livre en revanche un poéme qui

23 1a liste de Cawdrey est disponible en ligne sur le site de 'UTEL (University of Toronto
English Library) : https://atchive.otrg/ details /dictionaryofengl02johnuoft.

93

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



est « entiecrement imaginaire » et, précise-t-il en citant le pocte lui-méme, « plein
de choses invisibles an regard humain» (1757, 11: 92). Pour Rolli aussi, qui ne
semble pas reconnaitre le role joué par les sens dans le texte ni le matérialisme,
voire 'empirisme de Iécrivain, Paradise Lost est sublime puisqu’il traite d’un
sujet biblique, surnaturel et divin, qui est de 'ordre du merveilleux.

Cet écart entre la réalité¢ textuelle de T'ceuvre de Milton et les
considérations de Rolli concernant son caractere sublime se refletent dans sa
traduction de I'ceuvre et pour le voir il suffit de revenir sur les occurrences des
mots anglais « sublime » et « sublimed » dans le poeme de Milton et sur les
choix de Rolli concernant leur traduction. Sept fois sur onze, ce dernier traduit
ces deux mots anglais avec I'adjectif italien « sublime » (utilisé six fois) et avec
le participe passé (avec valeur adjectivale) du verbe « sublimare » (utilisé une
fois*), signifiant respectivement, selon le dictionnaite de la Crusca de
’époque®, « Alto, Eccelso » (« Elévé, Excellent ») et « Far sublime, Innalzare,
Aggrandire », ou «Raffinare per distillazione» (« Rendre sublime, Elever,
Agrandir », ou «Raffiner par distillation »*. La signification de ces mots
italiens permet, d’une part, de souligner que lorsque Rolli les utilise c’est
toujours pour indiquer une élévation, qu’elle soit matérielle ou spirituelle, ce
qui est cohérent avec la signification premiere de ces mots en anglais, et, de
'autre, de mieux comprendre pourquoi il fait parfois des choix différents, par
exemple lorsque Milton utilise le verbe « to sublime » dans sa comparaison du
vol de Satan a une éruption de ’Etna. Dans ce cas en effet Rolli ne choisit pas
I’équivalent direct italien du verbe anglais, a savoir le participe passé du verbe
« sublimare », mais lui préfere plutot celui du verbe « spingere », « pousser » en
francais, accompagné de la locution adverbiale «in alto » (« en/vers le haut »)
pour indiquer qu’il s’agit d’'un mouvement d’élévation («in alto / Spinte» —
Rolli, 1742, 1 : 4). Ce choix semble pouvoir s’expliquer par le fait que le verbe
« sublimare » est incompatible avec le type d’opération chimique impliquée par
cette comparaison. Il ne faut cependant pas négliger un autre aspect, a savoir
qu’il s’agit ici du vol de Satan et que le choix du traducteur élimine toute
équivoque possible concernant la nature, purement matérielle, de ce
mouvement d’élévation.

L’hypothése qu’un tel contexte ait pu influencer le choix du traducteur
de ne pas utiliser le verbe « sublimare » semble trouver confirmation dans le
fait qu’il ne traduit pas avec I'adjectif italien « sublime » celui anglais lorsque ce
dernier qualifie I'air de I’Enfer dans lequel volent les démons, ou celui de la
Nuit traversée pas Satan. Dans le premier cas, Rolli traduit «in the air

24 Pour les occurrences de 'adjectif italien « sublime » voir : Rolli, 1742, I: 40, 73, 79, 89, 115, 121.
Tandis que pour I'occutrence du participe passé du verbe « sublimare » voir Rolli, 1742, I : 56.

25 La troisieme édition (1691) du Vocabolario degli Accademici della Crusca et la quatrieme
(1729-1738) sont disponibles en ligne a l'adresse suivante : http://www.lessicografia.it/
ricerca_libera.jsp, page consultée le 20 octobre 2016.

26 C’est nous qui traduisons de l'italien dans I’article.

94

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



sublime » avec «in aria alto sull’ali» (1742, I: 19 — «dans I’Air en haut des
[leurs] ailes »), tandis que dans le deuxieme il traduit « sublime » avec « elevato »
(1742, 1: 36 — «élevé»), en attribuant cet adjectif a Satan. D’ailleurs, si 'on
prend en considération les cas dans lesquels il utilise I’adjectif italien « sublime »
la ou celui anglais n’est pas employé par Milton, on peut constater non
seulement qu’il traduit toujours une élévation (a savoir des mots tels que
«high », «above », « eminently », « great »), mais aussi qu’il est attribué a des
objets tels que la Porte des cieux, a des archanges ou encore au Christ lui-
méme®’. Ces occurrences suggérent qu’avec le mot italien « sublime» Rolli
indique une élévation qui reste dans le domaine du divin ou qui indique une
proximité a, ou une tendance vers Dieu.

Globalement, 'usage par le traducteur des mots italiens « sublime » et
« sublimato » indique une idée du sublime a connotation toujours positive et
qui differe en ce point de celle de Milton, comme I’atteste le dernier cas qu’il
nous reste a prendre en considération. En effet, quand ce dernier utilise
'adjectif « sublime » pour qualifier ’archange Michel lorsqu’il va annoncer a
Adam et Eve la décision de Dieu de les chasser du Paradis, Rolli traduit ce mot
avec ladjectif italien «grave» (1742, I: 1206) signifiant, toujours selon le
dictionnaire de la Crusca de 'époque, « Maestoso » (« Majestueux »), mais aussi
« Pungente, Aspro, Trafittivo » (« Percant, Aigre, Transpercant »). Rolli semble
ainsi reconnaitre le c6té obscur assumé par ’adjectif « sublime » chez Milton et,
parallelement, le corriger en choisissant encore une fois de ne pas le traduire
par son équivalent italien.

L’analyse de ces occurrences nous ramene donc au début, nous
permettant ainsi de mettre en évidence que si d’une part Rolli qualifie Paradise
Lost de sublime et de merveilleux, de l'autre pourtant 'usage qu’il fait de ces
deux mots indique qu’ils ne sont pas parfaitement superposables, mais qu’ils se
distinguent d’une manicre qui semble confirmer les résultats de P'analyse faite
jusqu’ici. Prenons juste deux exemples : lorsque Rolli commente l'invention
miltonienne du Pandemonium, il la qualifie non seulement de « sublime », mais
aussi de « meravigliosamente sublime » (« merveilleusement» — 1742, I : 91),
ce qui suggere que si elle est sublime c’est parce qu’elle s’articule autour d’un
sujet surnaturel qui est « extraordinaire et merveilleux », pour reprendre les
mots de Boileau (1995 : 20). Parallelement, si 'adverbe « merveilleusement »
peut préciser l'adjectif «sublime» sans étre redondant, c’est parce que le
merveilleux et le sublime, tout en étant strictement liés, ne sont pas exactement
la méme chose. Ainsi, si dans les commentaires de Rolli on les retrouve
souvent a la fois associés et distingués (« il piu sublime, e il pit meraviglioso »,
«le plus sublime, et le plus merveilleux » — 1742, 11 : 92), dans la dédicace au
Cardinal Andrea Ercole di Fleury, le traducteur italien décrit ainsi le poéme
miltonien : « E il piu divino il piu sublime e forse il maggior poema che mente

27 Voir Rolli, 1743, 1 41, 53, 58, 71, 81, 85, 88, 99 (2 occurrences), 104 (2 occurrences), 110, 138.
95

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



umana dettasse » (« C’est le plus divin le plus sublime et peut-¢tre le plus grand
poeme jamais dicté par Iesprit humain » — Rolli, 1742, 1 : s. p.), ce qui revient
en revanche a souligner ce lien étroit du sublime et du divin que nous avons
précédemment relevé par une analyse de ce mot dans sa traduction.

3.2. Louis Racine et le sublime théologique

Quelque chose de tres similaire semble également se produire dans la
traduction de Louis Racine®™, qui par ailleurs connait bien celle « trés littérale »,
écrit-il, de Rolli et la cite a plusieurs reprises en avouant qu’elle lui a été « tres
utile»: «On me trouvera cependant quelquefois différent de lui [...]»,
explique pourtant le traducteur francais, « non que je prétends avoir seul trouvé
le vrai sens, mais parce que dans ce poéme, on trouve parfois des vers qui
peuvent recevoir différents sens » (1808, 111 : LXIII). Dailleurs, tout comme
Rolli, Louis Racine aussi fait I’éloge de la grandeur et de la richesse poétique de
cette ceuvre et écrit: « Il est certain que Milton est un poete sublime, et le plus
sublime de tous les poetes depuis Homere » (1808, III : LXII). Le traducteur
francais connait bien lui aussi le texte de Longin a travers la traduction de
Boileau, qu’il cite dans ses commentaires (Racine, 1808, IV : 43). Son idée du
sublime du texte de Milton provient de celle de Boileau, ce qui est clair lorsqu’il
précise que '« image du Messie et des Anges qui, arrivés aux limites des Cieux,
sarrétent et contemplent 'abyme épouvantable du chaos, est sublime, mais
d’un sublime poétique» (1808, IV : 40)*. Chez le traducteur, le caractére
sublime du texte ne tient pas exclusivement a son style, mais aussi aux images
poétiques qu’il contient, ce qui est conforme a la lecture de Boileau du traité de
Longin. Cependant, ce qui est intéressant de relever dans ce passage est le
«mais ». 81 le texte est sublime, « mais d’un sublime poétique », quel type de
sublime est donc absent ? Un sublime qu’on pourrait nommer « théologique »,
comme le suggerent les commentaires de Racine, qui était évidemment
contrarié par « les sentiments théologiques d’un pocte qui ne parait reconnaitre
la divinité du Fils, ni celle du Saint Esprit », dit-il, « et qui fait tenir a un Ange,
Livre V, le langage d’un matérialiste » (1808, III : LXX). Ce qui se reflete dans
les écarts entre le Paradise Iost de Milton et la traduction de Louis Racine.

Le traducteur francais en effet, non seulement ne traduit pas le verbe
« to sublime » avec le verbe francais « sublimer »*’, mais n’utilise que trois fois

28 A propos de cette traduction voir le Chapitre V, intitulé « Louis Racine critique et traducteur
de Milton » de la these de Jean Gillet, Le Paradis Perdu dans la littérature frangaise. De 1 oltaire a
Chateanbriand. Gillet, 1980 : 213-2506.

29 Un commentaire similaire revient aussi peu aprés : « Addisson dit qu'il ne connait rien de
plus sublime que le Messie a la téte de ses Anges s'avancant dans le sein du chaos, et tracant la
circonférence de l'univers avec ce compas d'or instrument treés-naturel dans la main de celui
que Platon appelle le divin géometre. Il est certain que le sublime poétique y est.» (Racine IV,
1808 : 41-42)

30 Pour une définition des mots « sublime », « sublimer », « sublimation », tels que congus a
I’époque nous renvoyons a la premicre (1694) et a la quatrieme édition (1762) du dictionnaire

96

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



I'adjectif francais « sublime » pour traduire celui anglais et une seule fois le
substantif, la ou en anglais 'adjectif est en revanche employé, a savoir lorsqu’il
traduit « eye sublime» (celui d’Adam) avec «le sublime des yeux» (Racine,
1808, 111 : 284). Dans les trois autres cas, il s’agit d’occurrences dans lesquelles
'adjectif qualifie I'air du Paradis lors de la création, le dialogue d’Adam avec
Dieu et ce qui pousse Fve a proposer 2 Adam de se tuer au lieu d’attendre la
mort a laquelle ils ont été désormais condamnés (Racine, 1808, IV : 22, 78,
255). Si les deux premiers cas ne sont pas surprenants dans ce cadre, le dernier
en revanche Pest plus, mais le traducteur nous aide a le comprendre lorsqu’en
se demandant lui-méme quel est le « degré sublime » du raisonnement d’Eve il
répond : « Mourir pour ce qu'on aime» (Racine, 1808, IV : 198). Ce
questionnement permet a la fois de souligner l'attention que Louis Racine,
pour qui le sublime consiste en ce « merveilleux divin » a propos duquel il écrit
a la suite de Longin et Boileau (Racine, 1808, IV : 567), porte a l'usage
miltonien de ces mots, qu’il semble trouver étrange et qu’il interroge nous
suggérant ainsi la raison pour laquelle il choisit dans ce cas d’utiliser ’adjectif
francais « sublime » pour traduire celui anglais. D’apres sa réflexion, les propos
d’Five savérent en effet correspondre a et révéler cette « sublimité dans les
pensées » dont il est question dans la traduction de Boileau du traité de Longin
(1995 : 84-89), la méme qui semble également justifier 'usage que le traducteur
fait du mot francais « sublime » 1a ou celui anglais est absent dans le texte de
Milton, ce qui se produit huit fois dans sa traduction®.

Si on examine ces occurrences et on élimine celles que 'on retrouve
aussi chez Rolli ** il en reste cing, dont trois traduisent les mots anglais
«highest» (VI, 13) et « hight» (VI, 744 ; IX, 789) et dans lesquelles 'adjectif
«sublime » qualifie les « contrées» du Paradis (Racine, 1808, III: 455), le
mouvement de la lumiere lors de la création (Racine, 1808, IV : 17) et la
demeure de Dieu (Racine, 1808, IV : 25). Tandis que les autres traduisent les
mots anglais « elevate » (II : 558) et, encore une fois, « high » (IX : 789). Dans
la premiere de ces occurrences, I’adjectif « sublime » qualifie les questions, telles
que la providence ou le libre arbitre, débattues par un groupe isolé d’anges
déchus lors de la consultation voulue par Satan afin de reconquérir le Paradis
(Racine IIT 1808 : 162) et, dans la deuxiéme, la connaissance désirée par Eve au
moment du péché originel (Racine, 1808, IV : 150).

L’analyse des occurrences de ces mots montre donc encore une fois un
¢écart substantiel non seulement entre la présence des termes anglais « sublime »
et « to sublime » dans le poéme de Milton et des mots frangais « sublime » et
« sublimer » dans la traduction de Louis Racine (mots qui, tout comme chez

de PAcadémie francaise, disponibles en ligne 2 la page suivante : http://artfladlf.fr/
dictionnaires /onelook.htm, page consultée le 20 octobre 2016.

31 Voir Racine III, 1808 : 162, 455, 466 et Racine TV, 1808 : 17, 25, 150, 158, 385.

32 Voir Racine 111, 1808 : 466, Racine IV, 1808 : 158 et 385 ainsi que Rolli, 1742 : 71, 104, 138.

97

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



Rolli ne peuvent donc pas se considérer comme étant exactement équivalents),
mais aussi entre les idées de sublime qui proviennent de, et en méme temps
expliquent, l'usage de ces mots dans Paradise Lost et dans sa traduction
francaise. Tout comme dans le cas de Paolo Antonio Rolli, et méme de
maniere plus explicite, Louis Racine se détache du sublime miltonien qu’il
corrige d’'une maniere qui semble D'adapter, chez lui aussi, a sa propre
conception du sublime du poéme, mais aussi du sublime lui-méme.

4. Conclusion. Variations du sublime et ouvertures

Dans la conclusion de son étude sur la réception de Paradise Lost dans la
littérature francaise (de Voltaire a Chateaubriand) Gillet souligne '« immense
retentissement » au XVIII® siecle de ce texte qui est «a la fois étranger au
siecle, et au cceur de celui-ci» (1980 : 639-640). A la lumiére du parcours
effectué, il nous semble possible de dire la méme chose de I'idée du sublime
qui émerge de ce poeme par rapport aux traductions étudiées. L’étrangeté du
sublime miltonien eu égard de la notion de sublime dominante a cette époque,
étrangeté qui pourtant n’empéche pas omniprésence de notion en tant que
catégorie interprétative du pocme, parait en effet étre a Porigine des variations
que l'on constate dans ce cadre entre le texte de Milton et celui de ses
traducteurs. De sorte que si d’une part, le parcours effectué semble permettre
d’identifier au sein de Paradise Lost un sublime propre a Milton, de "autre il est
possible de reconnaitre de ses traductions les idées de sublime propres a leurs
auteurs, sauf que dans ce cas ces idées s’inspirent plus de Boileau que poeme
lui-méme, comme le montrent bien leurs lectures du texte.

Ces derniers résultats offrent une ouverture sur des recherches a venir
concernant I'ceuvre de Milton aussi bien que les traductions de ses textes et
permettant de questionner ultérieurement non seulement 'idée du sublime
propre au pocte, mais aussi, sa réception dans les siecles suivants et donc ses
variations par rapport aux évolutions de ce concept. Ce qui permettrait de
mesurer de maniere plus complete la portée réelle du « sublime miltonien »
dans cette culture européenne ayant fait du pocte un incontestable maitre dans
ce domaine.

Bibliographie :

Butke, Edmund (2009) : Redberche philosophique sur l'origine de nos idées du sublime et du bean,
présentation, traduction et notes de Baldine Saint Girons. Paris, J. Vrin, coll.
« Bibliotheque de textes philosophiques ».

Corns, Thomas N., dir. (2012) : The Milton encyclopedia. New Haven, Yale University
Press.

Costelloe, Timothy M., dir. (2012) : The sublime. From Antiquity to the present. Cambridge:
Cambridge university press.

98

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



Doran, Robert (2015) : The theory of the sublime from Longinus to Kant. Cambridge :
Cambridge university press.

Gillet, Jean (1980): Le Paradis Perdu dans la littérature frangaise. De Voltaire a
Chateanbriand, these présentée devant I'Université de Paris IV le 24 février
1974. Lille, Service de reproduction des theses Université de Lille I11.

Hartmann, Pierre (1998): Du sublime: de Boileau a Schiller. Strasbourg, Presses
universitaires de Strasbourg.

Herman, Peter, Elizabeth Sauer, codir. (2012) : The new Milton criticism. Cambridge-New
York, Cambridge University press.

Himy, Armand (2004) : « Traduire Paradise Lost apres Chateaubriand », in Palimpsestes,
no. 15,2004, p. 25-38. En ligne : https://palimpsestes.tevues.org/ 1568
Hunter, William B. Jr., dir. (1979): A Milton Encyclopedia. Lewisburg, Bucknell

university press, vol. V.

Kant, Immanuel, (1953) : Observations sur le sentiment du bean et du sublime, traduction,
introduction et notes par Roger Kempf. Paris, J. Vrin.

Kernik, Edward F. (1950) : « “Paradise Lost” and the Index of Prohibited Books », in
Studies in Philology, vol. 53, no. 3, 1956, p. 485-500.

Litman, Théodore (1971) : Le sublime en France. Paris, A. G. Nizet.

Longin ([1674] 1995) : Traité du sublime, traduction de Boileau, introduction et notes de
Francis Goyet. Paris, Librairie générale francaise, coll. « Bibliotheque
classique ».

Marot, Patrick, dir. (2007) : La /fttérature et ke sublime : XIXe-XXle siecles. Toulouse,
Presses universitaires du Mirail, coll. « Cribles : essais de littérature ».

McDowell, Nicholas, Nigel Smith, codir. (2009): The Oxford handbook of Milton.
Oxford, Oxford university press, coll. « Oxford handbooks of literature ».

Milton, John ([1674] 2005) : Parasie Lost : an anthoritative text, sources and backgronnds,
eriticism, édition critique de Gordon Teskey. New York, London, W. W.
Norton.

Milton, John (2001) : Le Paradis perdu, présentation, traduction et notes de Armand
Himy. Paris, Imprimerie nationale, coll. « La Salamandre ».

Monk, Samuel Holt (1935): The Sublime, a study of critical theories in XV 1lI-century
England. New York, Modern language association of America.

Racine, Louis ([1755] 1808) : Le Paradis perdu de Milton avec des notes et des remarques
d’Addison, in (Euvres, Paris, Le Normant, vol. III, IV,

Rolli, Paolo Antonio (1742) : I/ Paradiso perduto poema inglese di Giovanni Milton. Del guale
non st eran o pubblicati se non i primi sei Canti. Tradotto in verso sciolto dal Signor Paolo
Rolli. Con la vita del Poeta e con le annotazioni sopra tutto il Poema di G. Addison.
Agginnte aleune Osservazioni eritiche, 4e ed. Parigi/Verona, C. A. Tumermani, vol.
L IL

Rolli, Paolo Antonio ([1742] 2008), I/ Paradiso perduto di Giovanni Milton, édition critique
par Laura Alcini. Roma, Aracne, coll. « A10 — Scienze dell’antichita, filologico-
letterarie et storico-artistiche ».

Schiller, Friedrich (2005) : Du sublime, traduction d’Adolphe Régnier. Arles, Editions
Sulliver.

Sedely, David Louis (2005), Sublimity and skepticism in Montaigne and Milton. Ann Arbor,
University of Michigan press.

99

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)



Toury, Gideon (1995) : Descriptive Translation Studies — and beyond. Amsterdam-
Philadelphia, John Benjamins Publishing Company, coll. « The Bejnkamins
Translation Library ».

Dictionnaires enligne :

Cawdrey, Robert [1604] : A Table Alphabeticall. En ligne : http://library.totonto.ca/
utel/ret/cawdrey/ cawdrey0.html

Johnson, Samuel ([1755], 1785) : A Dictionary of the English Langnage in Wich the Words
are deduced from their Origins, and 1lustrated in their Different Significations by Exanples
from the best Writers. To which are prefixed, History of the Language, and An
English Grammar by Samwel Johnson, 6¢ édition, vol. 1. En ligne:
https://archive.org/details/ dictionaryofengl02johnuoft.

Vocabolario degli Accademici della Crusea (|1612] 1691, 1729-1738), 3¢ et 4¢ éditions. En
ligne : http:/ /www.lessicografia.it/ricerca_libera.jsp

Dictionnaire de [’Académie  Frangaise (1694, 1762), 1 et 4¢ éditions. En ligne :
http:/ /artfl.atilf.fr/dictionnaires/onelook.htm.

100

BDD-A25261 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:33 UTC)


http://www.tcpdf.org

