
„Philologica Jassyensia”, an XII, nr. 2 (24), 2016, p. 131–138 

 
 
 

Întemeierea criticii.  
Strategii retorice ale autorităţii la Titu Maiorescu 

 
Doris MIRONESCU 

 
 

Key-words: Titu Maiorescu, authority, Romanian literary criticism, 19th 
century aesthetics  

 

Pe urmele „contrazicerilor” maioresciene 

Există în critica românească un vechi consens cu privire la caracterul 
„întemeietor” al criticii maioresciene. Pentru E. Lovinescu, opera liderului „Junimii” 
indica drumul necesar al criticii literare românești, urmat fiind de generaţii 
„postmaioresciene” de apărători ai autonomiei esteticului. Lectura lui Lovinescu a 
hrănit istoria literară în deceniile următoare, actualitatea lui Maiorescu fiind reclamată 
adesea, în perioade în care disocierea valorii estetice a operelor literare era obligată să 
capete valenţe politice, precum în preajma celui de-al doilea Război Mondial sau în 
prelungul „obsedant deceniu”. La finalul unei veritabile bătălii pentru „reabilitarea” lui 
Titu Maiorescu (Goldiș 2011: 71–78), care a avut loc la începutul deceniului șapte, 
apar semnele unei noi lecturi a operei sale. În Contradicţia lui Maiorescu, Nicolae 
Manolescu reconstituia portretul criticului în linia unei viziuni integratoare, de tip 
„viaţa și opera”. Manolescu ia ceea ce începuse să devină un clișeu critic (calitatea de 
critic-întemeietor a lui Maiorescu) și îl reinterpretează ca o fisură de tip psihanalitic în 
chiar miezul personalităţii maioresciene (Manolescu 2000: 245–253). Mai recent, un 
critic din aceeași generaţie, Eugen Simion, caută explicaţia viabilităţii operei 
maioresciene în latura sa de „moralist”, adică în efortul acestuia de a-și pune în acord 
viaţa și opera (Simion 2005: XLVI–LI). Este simptomatic consensul celor doi critici 
șaizeciști, la distanţă de decenii unul de altul, care-i face să realizeze o investigaţie 
similară, pornind de la premise diferite și specifice. Ambii autori încearcă să explice 
forţa magnetică de iradiere a criticului, în epocă precum și mai târziu, recurgând la 
ideea coerenţei unei personalităţi de tip artistic, care produce o operă în același timp în 
care se și autoconstruiește. Ei caută să explice „organicitatea” operei maioresciene 
recurgând la un continuum viaţă-operă, specific personalităţilor creatoare, într-o 
lectură clasică. Astfel, ei investighează părţile de umbră ale biografiei criticului 
junimist, complexele paterne, „romantismele” întâmplătoare mărturisite jurnalului, 
jubilaţia omului care a reușit să se autoconstruiască. 

În ultimii zece ani, pe urmele unei propuneri de cotitură canonică făcută de 
Sorin Alexandrescu (Alexandrescu 1999: 149–154), o nouă generaţie de critici a 
încercat să sublinieze inconsecvenţele, neconcordanţele, inegalităţile din sistemul 
                                                           

 Universitatea „Alexandru Ioan Cuza” din Iași, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:17 UTC)
BDD-A25224 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Doris MIRONESCU 

132 

critic maiorescian. Aceștia adoptă o privire istoricizantă asupra operei criticului și în 
acest scop cercetează contradicţiile inerente sistemului de gândire al acestuia, 
blocajele concepţiei sale critice, dependenţa acesteia de reţelele socio-politice în care 
autorul era angrenat. Astfel, Andrei Terian a susţinut că Maiorescu a abdicat parţial de 
la propria convingere a autonomiei esteticului, formulând în articolul Literatura română 
și străinătatea o teorie proto-poporanistă, în plus și autocontradictorie1. Un alt critic din 
aceeași generaţie, Vasile Mihalache, a atras atenţia la reflexul politic al disocierii estetice 
maioresciene, la elitismul implicit, consonant unei viziuni politice conservatoare2. Cei 
doi critici procedează altfel decât predecesorii lor șaizeciști. Ei își asumă un punct de 
vedere istoricizant, abţinându-se să apeleze la conceptul de „personalitate”, dar 
perspectiva lor ignoră realitatea istorică a autorităţii criticii maioresciene în epoca 
junimistă, încercând să arate că aceasta era nefondată. Cât timp această autoritate a fost 
una reală, mai important decât să o contestăm, dovedindu-i caracterul iluzoriu, mi se 
pare să o explicăm, să identificăm modul în care s-a impus, strategia ei retorică. O 
istoricizare justă a scrierilor maioresciene s-ar putea face, mai mult decât confruntând-o 
cu teoriile estetice și filosofice ale propriei epoci, punând-o în perspectivă, urmărind 
dialogul ei cu scrierile contemporane și cu orizontul de așteptare al cititorilor. Opera 
critică maioresciană se constituie ca o examinare îndelungă, sistematică și omogenă, a 
culturii vremii, a patologiilor acesteia. Dar această construcţie presupune și o constantă 
reflecţie cu privire la sine, la propria coerenţă, la comunicabilitatea judecăţii critice și la 
posibilitatea acesteia de a fi interiorizată de un public larg. Voi studia acest nivel 
autoanalitic al operei criticului, modurile în care Maiorescu își construiește autoritatea în 
textele proprii, cu un rol esenţial pentru istoria internă a creaţiei maioresciene, dar și 
pentru istoria literaturii române. 

Filosofia eseistică 

Trăsătura cardinală a operei maioresciene, imprimată întregului curent junimist, 
este după Tudor Vianu „spiritul filosofic” (Vianu 1971: 144). Cu toate acestea, cititorii 
din epocă nu de abstracţia stilului erau impresionaţi. Eminescu (1970) vorbește, despre 
„spiritul de-o fineţă feminină” al criticului de la Iași, subliniind cu ironie eleganţa 
literară, aproape manieristă, a scrisului acestuia (Eminescu 2000: 49). Într-adevăr, faţă 
de cursul de estetică ţinut de Simion Bărnuţiu la Universitatea din Iași în deceniul al 
șaselea al secolului sau faţă de tratatul de retorică al lui Simion Marcovici, tot un curs 
școlar, ţinut la București în anii 1830, cele mai riguroase articole maioresciene păreau 

                                                           
1 „Dar, chiar dacă Maiorescu punea condiţia ca, pentru a fi validată artistic, «originalitatea 

naţională» să fie «exprimată în puternica formă a frumosului», criticul permitea prin aceasta ca în 
interiorul poeticii sale să se strecoare un criteriu etnic şi abdica astfel parţial de la principiul autonomiei 
esteticului pentru care militase până atunci” (Terian 2010: 8). Deși, cum arată Terian, teoria „romanului 
poporan” este într-adevăr autocontradictorie, se poate contraargumenta că niciodată autonomismul 
estetic nu este compact la Maiorescu, nuanțările intervenind foarte devreme în cariera sa. Iar un 
campion al estetismului, un apărător al valorilor esteticului împotriva celor ale vieții practice, 
Maiorescu n-a fost niciodată. 

2 Vasile Mihalache susține că ideea universalității valorilor estetice impusă de Maiorescu trebuie 
văzută ca parte a unei viziuni elitiste, de esență conservatoare, care urmărește să impună drept 
universale „credințele particulare ale dominanților”, iar nu să transceandă politicul (Mihalache 2013: 
69). Mihalache aduce în sprijinul tezei sale aspecte disparate ale activității maioresciene, invocând luări 
de poziție publice nefericit misogine. În fond, însă, caracterul inerent discriminatoriu al valorii estetice 
nu-i poate fi imputat lui Maiorescu, care nu face decât să împrumute ideea din estetica clasică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:17 UTC)
BDD-A25224 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Întemeierea criticii. Strategii retorice ale autorităţii la Titu Maiorescu 

133 

niște eseuri, lipsite de orice urmă de „didacticism” pe care i-l găsim noi astăzi. De 
pildă, studiul de estetică O cercetare critică a poeziei române (1867) nu invoca deloc 
categoriile estetice, de care Bărnuţiu, spre exemplu, făcea uz într-o manieră pedantă, 
înșirându-le cu răbdare una câte una, de la „sublim” până la „frumușel” (Bărnuţiu 
1972: 83). Cu toate acestea, profilul filosofic al liderului junimist se impune încă de la 
primele sale intervenţii publice, crescând până la a proiecta în mintea adversarilor 
figura unui mânuitor de abstracţii incomprehensibile; astfel apare Maiorescu în 
articolele polemice ale lui C. Dobrogeanu-Gherea din anii 1880–1890. 

În ce constă, atunci, spiritul filosofic maiorescian? În grija de a porni 
întotdeauna de la primele principii și de a evoca în puncte nodale ale polemicilor sale 
definiţii categoriale. Întregul sistem de idei estetice maiorescian pornește de la 
cunoscuta definiţie de inspiraţie tardo-hegeliană: „cea mai mare diferenţă între adevăr 
și frumos este că adevărul cuprinde numai idei, pe când frumosul cuprinde idei 
manifestate în materie sensibilă” (Maiorescu 2005: 11). Această idee a „sensibilităţii” 
artei, care îl va duce pe critic la formularea părerii limitatoare, dar caracteristică pentru 
gustul cititorilor români din secolul XIX, că literatura exprimă în primul rând 
„sentimente”, va fi reluată nu doar în multe locuri ale aceluiași lung articol, ci și mai 
târziu în carieră.  

Trimiterea recurentă la primele principii nu îl definește însă integral pe 
Maiorescu. La el, importantă este „înrămarea” acestor principii. Parcurgând texte 
polemice, precum Limba română în jurnalele din Austria (1868), descoperim insule 
de teorie care ordonează discuţia, chemând diversitatea exemplelor la un numitor 
comun: „Orice cuvânt este exprimarea unei noţiuni abstracte prin sonuri articulate” 
(Maiorescu 2005: 102). Ideea ordonatoare este prezentată târziu în text, scufundată în 
exemple, deghizată într-o binevoitoare cercetare a cauzelor confuziilor lingvistice ale 
gazetarilor ardeleni. Am putea numi această trăsătură a stilului maiorescian „eseism”, 
sensul ei fiind dotarea discursului cu o armătură solidă, care însă nu este expusă ca 
atare, singură și nudă, ci camuflată cu pricepere într-un discurs perfect comunicabil, 
adresat publicului larg. De aceea, esenţială scrisului maiorescian nu este atât anvergura 
filosofică, cât prelucrarea discursivă a acesteia.  

Această prelucrare eseistică a fundamentelor filosofice enunţate în texte 
produce un nou tip de autoritate faţă de cea deţinută de către esteticienii și retoricienii 
de școală ai generaţiei anterioare, precum Simion Bărnuţiu. Evitând pedanteria 
scolastică, Maiorescu îi dă filosofiei o alură conversaţională, comunicabilă în cel mai 
înalt grad. Dacă Bărnuţiu era animat în faţa școlarilor săi de autoritatea esteticienilor 
citaţi (Platon, Aristotel, Longin, Diderot, Kant și Krug), Maiorescu renunţă la autoritatea 
prin asociere, evită cu încăpăţânare să-și citeze sursele, deoarece legitimitatea textului 
este dată doar de coerenţa raţională a argumentelor propuse, coerenţă verificabilă de 
către oricare cititor. Strategia maioresciană i-a putut conduce pe adversari la atacuri 
violente; Aron Densușianu a susţinut chiar că Maiorescu își plagiază ideile din autori 
nemărturisiţi, precum Theodor Vischer. De fapt, era vorba de dezorientarea unui 
cunoscător al esteticii care nu înţelegea modul inedit de structurare a textului, orgoliul 
acestuia de a se întemeia doar pe propria raţionalitate. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:17 UTC)
BDD-A25224 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Doris MIRONESCU 

134 

Raţionalismul și recursul la „adevăr” 

Dacă autoritatea esteticianului Maiorescu nu mai provine din sursele utilizate, ci 
din fluenţa și coerenţa argumentelor propuse, trebuie să înţelegem că alura eseistică a 
textelor criticului nu se datorează unei eleganţe stilistice deosebite, unui profil literar pe 
care autorul și l-ar construi în scris. Modul de construcţie a celor mai importante texte 
maioresciene este unul silogistic. După enunţarea unei definiţii urmează dezvoltarea 
unui raţionament sau a unui lanţ de raţionamente, prin mijlocirea exemplelor concrete. 
Exemplul cel mai bun este tot O cercetare critică a poeziei române, care face să decurgă 
din definiţia frumosului părţile principale ale tropologiei și poeticii, exemplificându-le 
pe rând cu citate din capodopere românești și străine sau cu probe de aberaţii estetice 
rezultate din ignorarea regulilor emise pe parcurs. Studiul de estetică al lui Maiorescu se 
construiește ca un raţionament ce explorează consecinţele definiţiei frumosului artistic 
ca „idee exprimată în materie sensibilă”. De aici rezultă, pe de o parte, obligativitatea de 
a „sensibiliza” noţiunile abstracte („condiţiunea materială”), iar pe de altă parte de a lua 
drept temă „simţământul și pasiunea”, ca ilustrând latura sensibilă a existenţei, lumea 
sufletească („condiţiunea ideală”).  

Această construcţie a textului este cu atât mai frapantă cu cât ea vine să 
contrazică parţial titlul propus. O cercetare critică a poeziei române sugera o 
examinare a unei producţii literare abundente și rebele la ierarhizări. E de bănuit că 
asta și aștepta publicul vremii, în măsura în care cunoștea cel puţin studiul publicat în 
1862 de către Bogdan Petriceicu Hasdeu în revista Din Moldova, cu titlul Mișcarea 
literelor în Eși, o evaluare a scriitorilor încă activi din perspectiva a ceea ce oferiseră 
până atunci, a contribuţiei lor la literatura română. În schimb, Maiorescu nu face o 
selecţie nominală de poeţi buni și poeţi slabi și nu oferă o ierarhizare a celor indexaţi, 
ci adoptă o perspectivă centrată pe estetic, apreciind sau respingând operele 
individuale, uneori chiar fără a le numi autorul, doar pe baza respectării creatoare sau a 
încălcării regulilor estetice deduse de către critic din definiţia frumosului. Abordarea 
critică a lui Maiorescu are în centru principiul estetic, enunţat autoritar și urmărit în 
implicaţiile sale, reducând operele literare la funcţia de a verifica acest principiu și de 
a fi validate sau invalidate de el. În felul acesta, operaţia critică are preeminenţă totală 
asupra textelor literare de care se ocupă, misiunea ei nefiind cea de a „curatoria” opere 
literare individuale, ci de a urmări coerenţa cu sine a ideii de frumuseţe artistică. 
Validitatea actului critic nu este dat de adecvarea lui la realitatea operei, ci de propria 
sa corectitudine logică. Nu actul interpretării definește critica, ci menţinerea în limitele 
unui raţionament noncontradictoriu. Structura logică internă servește ca o confirmare a 
„adevărului” criticii literare. 

În articolul Răspunsurile Revistei contemporane descoperim afirmaţia că opera 
critică se întemeiază pe „adevăr”: „Căci la întrebarea: care critică este autorizată? 
răspunsul este: aceea care, în limitele obiectului ei, cuprinde adevărul! Alt criteriu 
pentru judecarea ei nici nu poate exista” (Maiorescu 2005: 278). Suntem puși în faţa 
unui mod caracteristic, de secol al XIX-lea, de a defini critica, deloc relativist, 
nestrăbătut de nici o urmă de precauţie epistemologică. Astăzi, o critică întemeiată 
direct pe adevăr pare un artificiu retoric, cât timp ne reprezentăm operaţiile critice ca 
decurgând dintr-un program, dintr-o profesiune de credinţă cu privire la frumosul 
artistic. Însă Maiorescu, spirit filosofic, nu consideră că pot exista mai multe moduri 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:17 UTC)
BDD-A25224 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Întemeierea criticii. Strategii retorice ale autorităţii la Titu Maiorescu 

135 

de a concepe frumosul. Frumosul artistic este unul singur, oricând decelabil la o 
analiză de concepte, iar trăsăturile separate ale operei literare pot fi desprinse una câte 
una, prin metoda deductivă. În fond, definiţia prin care critica se întemeiază pe 
„adevăr” este tautologică, în măsura în care critica maioresciană este o dezvoltare 
silogistică a unui principiu formulat iniţial, atribuindu-și astfel autoritatea logicii. 
Astfel este reafirmată coerenţa cu sine a sistemului critic maiorescian, care nu dorește 
să iasă propriile limite aproape niciodată și, când o face, se păstrează aproape de 
teritoriul care-i este cunoscut, cel al ideilor estetice generale. 

Pragmatism și impuls polemic 

Vorbind despre menţinerea criticului pe terenul ideilor generale, ajungem la 
unul dintre reproșurile cele mai îndreptăţite aduse operei sale. Încă din 1887, în 
articolul Asupra criticei, C. Dobrogeanu-Gherea califica opera maioresciană drept 
„critică judecătorească” (Gherea 1983: 51), o critică de verdict, dar nu una de analiză. 
Liderul junimist s-ar fi abţinut de la ceea ce era mai specific criticii moderne, și anume 
analiza literară, încercarea de a racorda opera la istorie, la societate, de a-i găsi 
raţiunile și de a-i studia interacţiunea cu publicul. Într-adevăr, în Poeţi și critici (1886), 
Maiorescu constatase încetarea trebuinţei unei critici de direcţie, așa cum o practicase 
el însuși până atunci, în măsura în care un public larg educat putea decide în chestiuni 
de gust.  Iar critică aplicată textelor Maiorescu nu a făcut niciodată, cu excepţia timidă 
a unei părţi din studiul despre Eminescu din 1989. Înţelegând actul critic ca pe unul 
abstract și disociativ, întemeiat pe propria consecvenţă și coerenţă logică, Maiorescu 
evită să se aventureze în teritorii necunoscute, unde nu mai operează adevărul logicii. 
Numeroase sunt locurile care arată această abdicare; unul dintre ele este în finalul 
articolului dedicat comediilor lui I.L. Caragiale, unde criticul refuză să facă mai mult 
decât o sumară disociere, bazată pe gustul propriu, între scrierile dramaturgului: „O 
dată hotarul așezat, nu mai încape îndoială că se pot face multe deosebiri și înlăuntrul 
terenului artei [...]; și noi credem, de exemplu, că O scrisoare pierdută este superioară 
farsei D-ale carnavalului./ Dar nu vedem pentru moment nicio trebuinţă de a stărui 
asupra acestui punct” (Maiorescu 2005: 587).  

La baza refuzului analizei stă, după cum arată textul, o judecată de oportunitate. 
Maiorescu pretinde că nu se oprește decât „pentru moment” la porţile operei 
caragialiene, urmând să-și reia efortul critic cândva, la o dată ulterioară. Această 
precauţie apare atât de des în scrierile maioresciene încât devine o marcă a strategiei 
lui literare. Criticul o prezintă ca pe un semn de maturitate în judecată, de 
responsabilitate în faţa sarcinilor asumate. Este o formă de realism pragmatic abţinerea 
de la a dezvolta schiţa de sistem estetic din O cercetare critică. Deși are o deschidere 
filosofică remarcabilă, navigând cu ușurinţă printre abstracţii, deși își întemeiază 
autoritatea pe „adevărul” logicii, criticul își marchează mereu adecvarea la obiect – 
obiectul lui fiind tânăra cultură română modernă. Din această perspectivă, o estetică 
mult prea elaborată, care să avertizeze, de pildă, publicul cu privire la excesele 
decadentiste, i se pare inoportună, la fel ca și discriminarea între diferitele scrieri ale 
unui dramaturg valoros (în Comediile d-lui I.L. Caragiale) sau o comparaţie a 
meritelor relative a doi poeţi din generaţii diferite (în Poeţi și critici). Dimensiunea 
pragmatică a activităţii culturale maioresciene vine ca o corecţie și o completare a 
abstracţiei punctului de pornire estetic și a elaborării silogistice a sistemului său. Opera 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:17 UTC)
BDD-A25224 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Doris MIRONESCU 

136 

apare ca fiind scrisă în dialog cu publicul epocii, cu nevoile culturale ale acestuia, iar 
limitările sistemului critic sunt prezentate ca limitări ale culturii române înseși. 
Înţelegând rostul criticii prin dimensiunea carenţelor culturii naţionale, cititorii vor 
accepta necesitatea de a limita scopurile acţiunii critice ca pe o datorie pe care și ei 
sunt ţinuţi să o respecte. 

Activitatea polemică maioresciană intră în același scenariu. Maiorescu nu este 
un reactiv; în faza „luptătoare” a activităţii sale critice, el este iniţiatorul bătăliilor 
critice, fixând întotdeauna termenii în care se va purta discuţia. Adversarii săi devin 
astfel niște simple pretexte pentru dezvoltarea unei teorii a culturii române, sau niște 
exemple ale unor rătăciri estetice și culturale ce împiedică propășirea. Eroarea lor 
fundamentală este cea de a promova „formele fără fond”, adică de a propune teorii 
fără acoperire, în lingvistică, în drept, în politică, în istorie, dar și de a practica aberaţii 
literare precum activismul politic în poezie și gongorismul stilistic în proză. Dacă 
Maiorescu nu ajunge să facă analiză literară vreodată, prin exemplele negative oferite 
în articolele sale polemice el construiește un tablou amplu și convingător al 
patologiilor literare și astfel îndeplinește sarcina de supervizor al unei culturi 
naţionale. Criticul diagnostichează cu grijă ereziile vremii lui și le ierarhizează după 
importanţă; a le da un nume înseamnă a arăta o îndreptare posibilă. Aici se observă 
meritul unei viziuni în același timp pragmatice (deci atentă la concretul realităţilor) dar 
și capabile să se ridice la concepte și să privească realităţile sistemic. Maiorescu 
lucrează doar în zona esteticii literaturii, dar își impune singur limite provenite din 
mărginirile literaturii române a vremii; totodată, întrevăzând aceste mărginiri, își 
realizează acţiunea critică fixând diagnostice și formulând încrederea într-o revenire la 
o cultură naţională „sănătoasă”. 

În paranteză fie spus, polemicile maioresciene sunt printre cele mai reușite 
pagini literare ale criticului. Deși analiza literară lipsește, arta citatului demolator este 
stăpânită desăvârșit, iar înrămarea erorilor literare într-un tablou sistematic și elocvent 
produce impresia unei critici creatoare, deși într-un alt sens decât cel încetăţenit în 
decursul modernismului din secolul XX. Invocând eroarea și impostura intelectuală, 
defectul estetic și cacofonia logică, Maiorescu produce „o mitologie cu precădere 
negativă” (Simion 2005: XL), care ilustrează grăitor consecinţele îmbrăţișării 
„formelor fără fond”. Dacă înălţarea filosofică până la concept și alura logică a 
discursului îl ajută să sublinieze importanţa criticii într-o cultură, dacă viziunea 
pragmatică asupra culturii naţionale trezește sentimentul responsabilităţii în public, 
demonul polemic maiorescian atrage și seduce cititorii. Este vorba de o tehnică 
matură, constând din ironie superioară, din abţinere și, rareori, din apostrofări lipsite 
de violenţă ale celor mai strigătoare la cer aberaţii literare. Aceste procedee ţin, și ele, 
de tehnica seducţiei, deoarece invocă consensul cititorului pentru sancţionarea erorii. 
Astfel, critica maioresciană se definește între teorie și practică, o teorie estetică a 
faptului literar și o practică atentă a vegherii asupra erorii literare. 

Concluzii: Coerenţa operei maioresciene și argumentul Eminescu 

Maiorescu își accentuează în mai multe feluri omogenitatea operei sale, 
coerenţa ideatică, aerul de sistem al articolelor. El își construiește articolele înlănţuit, 
producând astfel o operă critică, și nu doar o serie de articole izolate. Spre deosebire 
de criticii care simt târziu nevoia să-și articuleze ideile critice într-un sistem sau într-o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:17 UTC)
BDD-A25224 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Întemeierea criticii. Strategii retorice ale autorităţii la Titu Maiorescu 

137 

istorie a literaturii naţionale, Maiorescu are, deja de la al doilea articol, un sistem de 
referinţă și reprezintă ceva prin sine însuși, ca critic, argumentând pentru neavizaţi 
importanţa și relevanţa criticii în cultura unei societăţi și subliniind urgenţa și 
oportunitatea criticii de tip general pe care el însuși o înfăptuiește. Criticul marchează 
textual caracterul sistematic al articolelor atât la nivelul textelor individuale, cât și la 
nivelul operei. În textele autonome o face cu ajutorul înlănţuirii silogistice a 
propoziţiilor și al pigmentării demonstraţiei cu exemple și, totodată, refăcând legătura 
concluziilor cu premisele. Este modul său de a afirma că scrie o critică întemeiată pe 
„adevăr”. La nivelul operei, coerenţa este marcată arătând că autorul rămâne pe 
aceleași poziţii ideatice în cursul întregii sale cariere. Coerenţa cu sine a operei 
maioresciene este una dintre temele ei esenţiale – vezi, de pildă, titlul ironic al 
articolului din 1892, Contraziceri?, care răspunde adversarilor prin poziţionarea într-
un loc de autoritate. Criticul își urmărește ideile, în unele cazuri, pe mai multe decenii. 
Ideea localizării „obiectului” literaturii în domeniul emoţiilor nu este folosită doar în O 
cercetare critică, acolo unde apare prima oară, ci este reluată peste mai multe decenii, 
ca un memento al vechii definiţii și un semnal că, de fiecare dată când reapare ideea, 
ne aflăm pe teritoriul artei. Astfel, în studiile din deceniul al nouălea aflăm că în opera 
caragialiană „se agită pornirile și pasiunile omenești” (Maiorescu 2005: 577), dovadă 
a apartenenţei operei comediografului la arta veritabilă, iar raportul academic din 1906 
pentru premierea poeziilor lui Octavian Goga justifică aprecierea poeziilor patriotice 
ale poetului ardelean prin aceea că „patriotismul este în inimile sincere, în afară de 
orice tendenţă politică, un simţământ adevărat și adânc” (Maiorescu 2005: 748).  

Dar probabil cea mai importantă operaţie de autorizare a propriei concepţii 
critice prin autocitare se întâlnește în studiul Eminescu și poeziile lui, din 1889. În mod 
neobișnuit, criticul vorbește acolo despre Eminescu sub raportul personalităţii sale. Și 
în acest articol, revenirea unor formulări vechi are funcţia de verificare a unor intuiţii 
timpurii ale criticului. De pildă: „Eminescu este un om al timpului modern” 
(Maiorescu 2005: 634) evocă mai vechiul început al caracterizării din Direcţia nouă: 
„Cu totul osebit în felul său, om al timpului modern...” (Maiorescu 2005: 172). Mai 
important însă este faptul că, dacă evenimentele biografiei poetului sunt tratate cu o 
intenţionată neglijenţă, fiind înghesuite într-o singură frază, personalitatea lui 
Eminescu este pusă sub semnul impersonalităţii, al seninătăţii abstracte, al melancoliei 
generoase pentru soarta omului în general. Poetul ar fi fost „lipsit de orice interes 
egoist”, ceea ce, în contextul scrierilor maioresciene, semnalează capacitatea de a 
participa la „lumea ideală” și de a trăi „emoţiuni impersonale”. Este recognoscibil 
jargonul de inspiraţie schopenhaueriană al criticii maioresciene din anii 1880. Astfel, 
Eminescu este reprezentat în articol ca exemplu de natură artistică lipsită de egoism, 
ca fiind apt să „se uite pe sine” și să fie cuprins de „inspiraţia impersonală”. Mai 
important decât a arăta carenţele unei concepţii estetice de secol XIX, care pariază 
excesiv pe tipic și pe ideal, netezind abuziv latura referenţială a unei opere literare, 
este să constatăm că Eminescu este transformat într-un argument pro domo în cadrul 
sistemului estetic maiorescian. Putem ușor inversa demonstraţia criticului: dacă 
genialul Eminescu a fost un atlet al impersonalităţii, atunci sistemul critic maiorescian, 
care pariază pe impersonalitate, este dovedit ca valid. 

Vorbind despre modurile în care este validată autoritatea maioresciană la nivel 
retoric nu contestăm această autoritate. Maiorescu s-a impus în cadrul discuţiilor 
culturale ale anilor 1866–1890 datorită valenţelor intelectuale și, parţial, literare ale 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:17 UTC)
BDD-A25224 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Doris MIRONESCU 

138 

scrisului său, dar în același timp și datorită unei maniere ingenioase de construcţie 
retorică a autorităţii. Criticul s-a folosit de jocurile legitimării literare existente în 
epocă (autoritatea filosofică, prestigiul știinţelor spiritului, retorica comunicabilităţii, 
discursul pragmatic asupra neajunsurilor culturii române moderne), jucându-le mai 
bine decât ceilalţi concurenţi. Dincolo de virtuţile literare ale acestor texte, eficienţa 
strategiilor puse în joc a determinat mersul culturii naţionale pentru mai multe decenii. 

Bibliografie 

Alexandrescu 1999: Sorin Alexandrescu, Privind înapoi, modernitatea..., București, Univers. 
Bărnuţiu 1972: Simion Bărnuţiu, Estetica, text stabilit, îngrijit și prefaţat de Ion Iliescu, 

București, Editura Știinţifică. 
Dobrogeanu-Gherea 1983: C. Dobrogeanu-Gherea, Critice, postfaţă și bibliografie de Mircea 

Iorgulescu, București, Minerva. 
Eminescu 2000: M. Eminescu, Opere, vol. III, Publicistică, Corespondenţă, Fragmentarium, 

ediţie îngrijită de D. Vatamaniuc, București, Univers Enciclopedic. 
Goldiș 2011: Alex. Goldiș, Critica în tranșee. De la realismul socialist la autonomia 

esteticului, București, Cartea Românească. 
Maiorescu 2005: Titu Maiorescu, Opere, vol. I, Critice, ediţie îngrijită de D. Vatamaniuc, 

București, Univers Enciclopedic. 
Manolescu 2000: Nicolae Manolescu, Contradicţia lui Maiorescu, ediţia a treia, București, 

Humanitas. 
Mihalache 2013: Vasile Mihalache, Noli me tangere. Despre legitimitate și autonomie în 

literatură, București, Tracus Arte. 
Simion 2005: Eugen Simion, Studiu introductiv, în Titu Maiorescu, Opere, vol. I, ediţie 

îngrijită de D. Vatamaniuc, București, Univers Enciclopedic, 2005, p. V–LI. 
Terian 2010: Andrei Terian, Observări polemice despre „Literatura română și străinătatea”, 

în „Euphorion”, an XXI, nr. 11–12, noiembrie–decembrie, p. 8. 
Vianu 1971: Tudor Vianu, Junimea, în Șerban Cioculescu, Vladimir Streinu, Tudor Vianu, Istoria 

literaturii române moderne, București, Editura Didactică și Pedagogică, p. 139–281. 

Founding Criticism. Titu Maiorescu’s Rhetoric Strategies  
for Constructing Authority 

 The question of critic Titu Maiorescu’s authority in the Romanian culture was 
differently answered by generations of critics. This paper discusses it not in order to uncover a 
disparity in the critic’s personality or ideas, but to reveal a set of complex rhetorical strategies 
of building authority, aimed at a a relatively sophisticated public. These strategies are: the 
recourse to philosophical ideas and their essayistic presentation, embracing logical reasoning 
and consistency with oneself, a pragmatic attitude and an enticing polemical spirit that invites 
the readers into the debate. Also, describing Mihai Eminescu’s personality as an embodiment 
of Titu Maiorescu’s own aesthetic theories proved a far-reaching operation that set the agenda 
for literary discussions for decades. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:03:17 UTC)
BDD-A25224 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

