Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate

Alexandru CIZEK"

In memoria romdncelor care, incalcand legea anti-avort
a regimului Ceaugescu, au ajuns sda-si piardd viata
ori sd se nenoroceascd pentru totdeauna.

Key-words: survival of Antiquity, medieval poetry and science, sexuality,
gender research

Poemul scris in hexametri si intitulat in manuscrise De Vetula sive De
mutatione vite este databil catre jumatatea secolului al XIIl-lea. Trama sa narativa
este deseori estompatd de ample digresiuni cu caracter enciclopedic in care Intdlnim
in mod preponderent pasaje cu continut fie cosmologic, teologic sau filosofic, fie
fiziologic ori sociologic'. Este introdus de o scurtd notitd in prozi, un accessus
auctoris mai special, In care se fabuleazd descoperirea ineditului ovidian intr-un
mormant din cimitirul oragului Dioscoris din Colchida (Klopsch 1967: 193). Este
cumva un Fdlschungstopos uzat inca din antichitatea tarzie de asa numitii Pseudo-
Dictys si Pseudo-Dares, pretinsi autori autentici de relatari asupra razboiului troian.
Un argumentum in versuri scris de imaginarul protonotar Leon aflat in slujba
imparatului bizantin Vatatzes rezuma cuprinsul operei scrisa chipurile de Ovidiu, pe
timpul exilului, spre autoconsolare (sibi solacia). Murind, acesta ar fi cerut ca
manuscrisul sa fie Ingropat cu el Insusi (Pseudo-Ovidius, De vetula: v. 1-15).

O atare mistificare din care emana un anticipatoriu iz de poezie romantica a
mormintelor si ruinelor a putut insela multd vreme pe contemporani, poemul fiind
considerat autentic. Abia 150 de ani mai tarziu dominicanul Arnold Gheylhoven 1-a
atribuit lui Richard de Fournival, cleric si medic in Amiens, autorul unei
Biblionomia cu continut enciclopedic in care se regidsesc trasaturi comune cu
poemul pseudo-ovidian, nu destule insd pentru a confirma o paternitate pur
speculativd. Opera s-a bucurat de o larga si durabila receptie, fiindu-ne conservata in
32 de manuscrise cu textul integral, majoritatea provenind din Franta, de unde era

* Universitatea din Miinster, Germania.

! Poemul este accesibil in doua editii critice aparute aproape in acelasi timp si independente una de
cealalti (Klopsch 1967 si Robathan 1968). In cursul articolului vom cita numai din editia Klopsch.
Copioasa si documentata introducere precum si notele de text ale lui P. Klopsch ne-au furnizat date
generale si citeva referinte textuale. Dupa stiinta mea, pasajele sexologice pe care le-am analizat in
prezentul articol nu s-au bucurat pand acum decat foarte in treacat de atentia medievistilor. Privitor la
diferite aspecte ale sexualitatii in evul mediu, a se vedea Jacquart, Thomasset (1985: 67-97, 160-192 si
229-242).

»Philologica Jassyensia”, an XII, nr. 2 (24), 2016, p. 47—62

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Alexandru CIZEK

probabil originar autorul, si din Anglia. A fost bine cunoscut in Evul mediu térziu,
printre altii de Dante si Petrarca (Klopsch 1967: 78-99, 160-192).

Continutul narativ al poemului este prezentat cu intentie retrospectiva si
extrem de lapidar in argumentum (v. 5-7) ca o succesiune in trei etape distincte ale
vietii duse pana atunci de poetul roman, ceea ce corespunde celor trei carti in care
este divizata opera: in serviciul iubirii (,,quando vacabat amori’’), motivul schimbarii
felului sau de trai (,,qua re mutavit”) si noul sdu mod de viatd (,,quo modo postea
vixit”). Titlul De vetula este neasteptat vizand de fapt in mod exclusiv persoana unei
batrane codoase care ar fi prilejuit schimbarea modului de viatd al protagonistului
(,,pro qua fuerat mutatio facta” —v. 9).

In cartea I-a, Ovidiu este prezentat exclusiv ca om de lume dedat cu totul
placerilor trupesti in ambianta bogatelor ospete si a muzicii unui interior luxos si
rafinat, intru totul propice erosului (v. 1-96). In acest context se inscriu cateva
secvente disparate constituind un mic eseu despre sexualitate (v. 97-245),
preponderent despre cea feminind, inspirate pe de o parte din pasaje din Ars
amatoria $i Amores ovidiene, supralicitandu-le mesajul atestdnd; pe de alta parte,
intalnim unele afinitati cu piese pseudo-ovidiene din secolul anterior, mai cu seama
comedia Pamphilus sive De amore ori poemele Ovidius puellarum, Facetus. In
secventele acestui lung pasaj anonimul isi permite, sub masca poetului antic, sa
incalce conventii si tabuuri care ar fi facut frica, probabil, lui Ovidiu insusi. Aceste
pasaje sunt urmate de o serie de descrieri de indeletniciri otioase, mult desfatatoare:
trairea Tn naturd, anticipand petrarchescul sentiment al naturii, echitatie, inot, vanat
si pescuit (v. 246-356). Urmeaza o alta serie de descrieri de jocuri de societate: jocul
cu zaruri (ludus deciorum: un termen mediolatin care a dat dé in franceza si dice In
engleza), indeletnicire dispretuitd de autor, apoi sahul (ludus scacorum), dar mai cu
seama rithmimachia, un ludus arithmetice bazat pe combinatii numerice sofisticate,
descris pe indelete cu detalii tehnice specifice (v. 357-763). Dupa deplangerea
decdderii studiului filozofiei (v. 746—65), aceastd primd carte se incheie cu
satirizarea juristilor si cu critica coruptiei magistratilor cetatii (v. 766—810).

Cartea a Il-a, a ,,mutatiei” protagonistului continud mai intai tonul satiric ce
alunecd acum in parodiere si sarcasm, la adresa eunucilor (v. 1-195), ce nefiind nici
femei, nici barbati ori plante nu raméan sa fie altceva decat monstri:

Eunuchus porro, cum non sit femina, non vir/ non animal, non planta. Quis est?
Non est vita;/ergo quid esse potest? Nichil esse potest nisi monstrum (v. 42—44).

Dubla referinta ovidiana, despre eunucul Bagoas (din Amores, 11, 2) si despre
un alt eunuc anonim (ibidem, 11, 3), este aici amplificatd si diversificatd uzand
probabil si modele bizantine ce trateazd pe larg caracterul spanos (spanul din
literatura noastrd folclorica) dar si scrieri medicale precum Pseudo-Galenus.
Anonimul aduce aici argumente in parte ingenioase, in parte pedant-abstruse
pescuite din artele trivium-ului, din stiintele naturii, dar si din morala si metafizica,
deducand inadecvarea eunucilor pentru functii ecleziastice. Clou-ul acestui lung
excurs — ale carui eventuale trimiteri ad personam in epoca ne scapa — este in orice
caz tranzitia cdtre povestirea dureroasei patanii amoroase a protagonistului care i-a
provocat mutatio vitae. In prealabil se disting trei categorii de felices: eunucii care
gratie conditiei lor de asexuati sunt netulburati de pofte trupesti: ,,Talia monstra
modo laudo, quia vivere posssunt/femineoque carere thoro” (v. 196—197); fericiti ar

48

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate

fi totusi si cei in stare de a copula (coitu potentes: v. 108), dar si cei ce s-au vazut
nevoiti sa se lipseasca de placerile patului (cessare coactos: v. 199). Printre cei din
urma deducem cd se numara el insusi, doritor fiind ca istorisirea pataniei ce i-a
provocat schimbarea felului de viatd, sa fie de invatatura pentru cei ce cu greu indurd
jugul iubirii : ,,Venerit unde mihi subito mutatio tanta/ discite vos, quos ferre iugum
fastidit amoris” (v. 199-200). Urmeaza o lungad relatare (v. 202-675) cu date
pseudo-autobiografice inspirate n parte din Amores (in special 11, 2 si 3) dar si din
textele pseudo-ovidiene mentionate mai sus.

Ni se spune mai intai ca a fost indragostit de o fatd de conditie libera a carei
perfecta frumusete este descrisa pe indelete, conform canonului estetic acreditat inca
din secolul al XII-lea de poetica unor Mathieu de Vendome si mai tarziu Geoffroi de
Vinsauf (Mathieu de Vendome I, v. 38—111; Geoffroi de Vinsauf'Il, 2, 3; vezi Cizek
1994: 134-136).

Conform intertextualitatii deseori practicate in poezia medio-latind, primul
vers al portretului ideal: ,,Unus erat toto nature vultus in orbe” (v. 202) provine din
pasajul cosmogonic ce introduce Metamorfozele lui Ovidiu (I, 6), Insd in locul
lugubrei evocéri a haosului primordial evocat acolo (,,quem dixere Chaos, rudis
indigestaque moles”) versului de Tmprumut i se creeaza aici o urmare adecvatd
contextului erotic: ,,virginis floris decor et decus, unica sexus/gloria feminei”
(v. 203-204).

Fata fiind insd inabordabild, amorezul s-a vazut constridns si recurgd la
codoslacul unei vetula, fosta doica a fetei, un personaj ridicol si siret, tipic caracter
de comedie, putand fi inspirat si din sinistra anus Dipsas din Amores (I, 8). Dupa
lungi tergiversari si sumedenie de daruri stoarse, batrana 1i aranjeazd chipurile
intrarea pe furis, noaptea, in camera fetei in patul céreia da insa peste dezgustatorul
corp al perfidei codoase, descris pe scurt ca model al urateniei (v. 500-509).
Blestemand-o groaznic, frustratul amorez suferd incd o deceptie afland ca tanara
urma sa se marite §i sa paraseasca Roma cu sotul dansei. Reintoarsa vaduva in Roma
dupa 20 de ani, o va intdlni in societate, ocazie cu care dansa se arata a fi fost la
curent cu patania din tinerete, amuzandu-se cu cuvenita detagare de cele Intamplate
pacalitului soupirant (v. 572-528). Gratie mijlocirii sclavei acesteia, o pedisequa
similard doctei Nipe din Amores (I, 11), credincioasa stapanei si onestda, Ovidiu 1i
face Tn mod dezinteresat un important serviciu material sporindu-i increderea. Asa se
ajunge in sfarsit la impreunarea atat de ravnita in trecut. Convingandu-se ca, de data
aceasta, are realmente de-a face cu femeia iubitd: ,jipsam/ attrecto manibus,
respondent sufficienter/ singula” (v. 663—665), gusta din plin placerea fizica data de
trupul ei neschimbat in ciuda anilor si a nasterilor avute intre timp. Actul sexual este
tratat insa ,,aposiopesic” (,,Quod superest, taceo” — v. 673), intocmai ca in discretul
final al patimasei intalniri cu Corinna din Amores (I, 5, 25): ,,Cetera quis nescit?”.
Cum vom vedea, probabil pentru a evita repetarea secventei corespunzatoare din
prima carte. Se sugereazd numai resimtirea unei placeri reciproce (,,uterque sategit
utrique”: v. 674). In momentul consecutiv (v. 695-727), in sufletul amantului are loc
o noua lupta (nova rixa) ce se soldeaza cu a sa mutatio animi: pe de o parte este
dezamagit de faptul ca iubita fusese partasa la farsa jucata in tinerete de vertula; pe de
altd parte, si mult mai important, se teme sa nu ajunga in postura de batran amorez

49

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Alexandru CIZEK

(,,vetulus iam desipit iste” — v. 727) devreme ce-si va cauta, fiind acum vérstnic,
numai iubite tinere expunandu-se la patanii si mai grave decat cea din tinerete.

Cartea a IlI-a este cea a noului mod de viatd. La inceput se reia tema ultimei
secvente din cartea precedentd (v. 1-12). Batrdn acum, protagonistul nu se mai
indurd sa-si pund grumazul sub jugul amorului, temator de alte capcane pe care
retrairea placerilor trupesti, frustrante chiar la tinerete, i le-ar prilejui in postura
actuald de batran cadpiat de amor. Aici se repeta, deci, cu o clara intentie, sintagma
,vetulus iam desipit iste” (v. 12). Reminiscenta personajului senex amator al
comediei latine clasice este evidenta. Noua decizie luatd acum este cautarea luminii
stiintei, suprema implinire ravnitd fiind acum filosofia: ,,Sed scio quid faciam:
Studio complectar anelo/ lucem [...] lucem doctrine [...] sublimis apex in
philosophia” (v. 13-5). Curriculum-ul de studiu evocat va fi cel medieval, specific
ambientei secolului al XIII-lea, impregnat in spetd de un aristotelism reinnoit gratie
influentei arabe si speculatiilor cosmologice. Studiul urmat va comporta deci
geometria dar si algebra, rithmimachia, atat de pretuitd mai inainte, muzica si mai cu
seamad astronomia s§i cosmologia: ,,Ascendam in celum [...] cursus astrorum
verificabo” (v. 26-8). Mutatia spirituald merge insa mai departe decat atat caci
stiintele nu sunt decat propedeutica ,,vanarii” creatorului lucrurilor create, a ceea ce
este obarsia suprema a acestora: ,,Inde creatorem per res intendo creatas/ venari [...]
per rerum querere causas causam intellectu cum transcendente supremam” (v. 34—6).
Cauza transcendentd este definitda intertextual (v. 42—45) in termenii ,,platonici” ai
unui citat din Metamorfoze (I, 72-3). in lunga digresiune cosmologici care ocupi
cea mai mare parte a cartii (v. 157-772) se petrece si transfigurarea fictivului Ovidiu
in astrolog si profet. Pe urmele ,,magilor caldei si babilonieni”, el prevede misterul
imaculatei conceperi si al trinitatii divine (mai cu seami v. 624-633 si 736-39). In
mod similar a avut loc in epoca transfigurarea bine cunoscuta a lui Virgil n savant,
magician si profet al crestinismului. Aceasta in special gratie Divinei Comedii’.

De Vetula este deci un poem in mare masurd de naturd enciclopedica pe
gustul unei epoci marcate de uomini universali precum Albertus Magnus, Vincentiu
de Beauvais, Roger Bacon, Robert Grossetesta s.a. Secventele sexologice inserate,
dupa cum am aratat in prima carte, vadesc originalitate intr-un context social in care
comportamentul sexual ficea obiectul unor opinii divergente, daci nu polarizate. in
ochii bisericii, actul sexual extra-matrimonial era un pacat grav si chiar placerea
resimtita de soti In timpul actului era rau vazuta, procrearea fiind exclusivul obiect
admis al coitus-ului. Libri penitentiales reglementau pana in cele mai penibile detalii
ispagirea pacatelor trupesti, dramuind totul cu o pedanterie inimaginabild pentru
mentalitatea moderna. In schimb, tratatele de stiinte naturale si de medicind, de
sorginte aristotelicd 1n parte prin mediere arabd sau ebraica, vedeau lucrurile
pragmatic conturnand problematica morala. Pe o pozitie similara se situeaza si poetii
filosofi ai epocii.

Literatura de curte, mai cu seama lirica, se situa in aceasta privintd mai mult
sau mai putin implicit la antipodul moralei religioase, relatia eroticd evocatd fiind
exclusiv extra-conjugala, astfel ca pedepsirea adulterului a putut fi tematizatd ca un
martiraj, ilustrat de pilda de episodul Francescai da Rimini in Infernul dantesc sau de

% Sunt aspecte tratate cu multd acuratete si eruditie de Klopsch (1968: 42-77 si 152-159).

50

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate

sangeroasa povestire provensala Le ceeur mangé, reluatd de Boccaccio in
Decameron. Auctoritas ovidiana consfintea a fortiori erotismul, asa incat poetii
mediolatini 1si puteau permite, uzurpand numele anticului bard al iubirii (tenerorum
lusor amorum), sd trateze anacronistic amorul liber, In cazul pieselor pseudo-
ovidiene de considerabil succes din secolul al XII-lea. Se putea merge Inca si mai
departe decat Ovidiu, rupand cu tabuul dezvirginarii si cu cel al adulterului temut de
poetul antic: ,,Este procul, vittae tenues [...]/ Quaeque tegis medios instita longa
pedes” (4rs amandi 1, 31-2). Este tocmai ceea ce si-a permis autorul nostru in cazul
secventelor de care ne vom ocupa in cele ce urmeaza. A facut-o insa altminteri decat
notorii colegi de breasld Baudri de Bourgeuil sau Andreas Capellanus, teoreticianul
par excellence al amorului extra-conjugal. Acestia, din pruderie si din idealizare,
desigur si din prudenta, acordau intaietatea unui amor purus, corespunzand lui fin
amors trubaduresc si Minne-ei liricilor germani. Or, autorul nostru trateaza, ca si
poetii pseudo-ovidieni anteriori, exclusiv despre iubirea fizica, fiind funciarmente
ovidian in aceasta privintd. Altminteri insa decat Ovidiu, el elimina cu totul aparatul
mitologic, si, tot pe atat, metaforica belicoasd sau vanitoreasci’. Anonimul nostru
nu poate fi decét un cleric, In speta un antipod al cavalerului. Om de lume fiind si
cleric savant, el rescrie ca atare erotismul ovidian in spirit fiziologist, evidentiind o
pozitionare de sorginte aristotelica ilustrata n secolul anterior si de poeti filozofi ca
Alanus de Insulis si Bernardus Silvestris, iar in secolul al XIV-lea de vernacularul
Jean de Meung, acesta din urma evidentiind un registru plebeic.

Daca parafrazam, intr-o formulare concentrata, doua pasaje distantate unul de
celalalt si prezente In primele doua carti, actul sexual duce prin fecundarea femeii de
catre barbat la nasterea copiilor, lucrul cel mai scump de pe lume: ,,dulcissima
pignora natos/ quo nihil est homini coniunctius” (I, v. 45-6), dar procura, in acelasi
timp, cea mai mare desfatare, atat femeii ,,ce se subpune in pat barbatului de buna
voie si cu placere”, cat si ,,barbatului insusi care slujeste acesteia dintr-o inclinatie
naturald catre sexul feminin” (I, v. 44-52). Ca atare, virilitatea va fi calitatea
principala a barbatului, marca (signatum) manifestd a acesteia fiind barba. La acest
punct poetul dezvoltd o ingenioasd metaforica plantard, precizand ca barbalis silva
trebuie onoratd ca un semn al vigoarei procreatoare a barbatului, gratie céreia se
perpetueaza umanitatea (I, v. 37-42). Metafora plantard este reluatd si mult
amplificata in cartea Il-a, in cadrul unei digresiuni privind sexualitatea masculina si
natura eunucilor. Totul se centreazd acum pe procesul insdméantarii si rodirii,
respectiv sterilizarii:

Sa fie sperma samanta, fatul rodul acesteia, testiculele radacina, iar pe barbie o
padure infrunzita a carei lipsd ne face sa banuim sau un castrat, sau un neputincios.
Barba este fala barbatului, chezasia vigoarei testiculelor si a procredrii fatului; daca
lipsesc testiculele piere speranta procrearii, caci lipseste sperma, dar si barba care va
fi in acest caz o padure céreia i-au cazut sau 1i cad frunzele (,,Sperma foret semen et
fructus filius atque /Radix testiculi, frondes circumdata silva/ Mento, qua quicumque
caret suspectus habetur/ Ne sit castratus vel frigidus; est honor ergo/ Barba viro, testis
virtutis testiculorum/ Spermatis augmenti signum, fiducia fructus./ Econtra, si testiculi

3 Cf. Amores IX, 1: ,,Militat omnis amans et habet sua castra cupido”; vezi si Ars amandi 111, 1
sqq.; pentru metafora vandtoreasca cf. Ars amatoria 1, 45, 270 sqq., 391 sqq.

51

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Alexandru CIZEK

desunt, generandi/ Spes periit, quia sperma deest, barbaque caret vel/ Est cariturus ea,
folium quia defluet eius” — 11, v. 32-41).

Acesta este cazul eunucului, care nu este nici barbat nici femeie, nici animal
nici planta, ci un monstrum (v. 42—44).

Sexualitatea feminind ocazioneaza o speculatic metaforica diferentiatd pe
varste (II, v. 100-110): urcand de buna voie (sponte) in patul impreunarii, fecioara
(virgo) isi pierde floarea (flos)*. Casatorita (uxor sau nupta) rodeste gratie fecundarii
fie un fructus uxorius, fie unul adulterin, atunci cand cuteaza sa rupa legamantul
matrimonial (thori fedus), tulburand astfel descendenta legitima (sobolem turbare);
vaduva (orba viro), este ,,0 ramura cu frunze datatoare de umbra”, care traieste
gratie actului sexual ,,0 reimprospatare” (refocillari), ,,0 insdmantare a desertului”,
daca nu se teme sd rdmana insarcinatd sau daca a devenit deja sterild gratie varstei.

In sensul fiziologist atestat de poemele filozofice mentionate mai sus, autorul
nostru invoca validitatea transcendenta a sexualitatii, ca pe un lucru stiut si voit de
,parintele si staipanul naturii” (nature pater et dominus);

altminteri cum am putea, manati fiind de o dragoste nestapanitd (bruto amore) sa
dorim ,,urdta Impreunare” (fedum coitum), dacd nu am avea Inndscutad in genitaliile
noastre o imensa placere (I, v. 198-204)!

La acest punct, anonimul releveaza cu prudenta de rigoare si pe cat posibil
neutral-abstract, discordanta dintre lex si natura punand la indoiald legitimitatea
pacatului ca atare:

impunem naturii legea, prin care delimitdm ceea ce numim conventie (que positiva
vocatur); conform acesteia, voi pacatui facand ceea ce este oprit, dar nu pentru ca ar fi
pacat, ci pentru ca este oprit; mai departe, daca incalc o reguld, nu o fac stiind ca este
justd, ci pentru ca este regula.

Conclude apoi cu o undi de resemnare auto-cenzurantd: ,,datd fiind o
asemenea lege, vorbesc numai atat cat sia nu risc, caci vorbind prea mult, risc sa
amestec §i cu ceea ce ar putea sa pard contrar legii” (v. 206-213). O atare
argumentare s-a putut inspira din cea formulatd cu timiditate de poetul mediolatin
Baudri de Bourgeuil, inainte cu un secol’. Acest tip de discurs este insd congenial,
fara sa poata fi vorba de o filiatie, cu teza sofistica asupra conflictului dintre nomos
si physis ilustratd de Gorgias platonician. Accente similare gasim in evul mediu, in
dialectica abelardiana si in tezele ,hiperdialecticienilor” de genul lui Simon de
Tournai, in epoca moderna la anumiti fiziologi ai secolului al XVII-lea si desigur in
discursul nihilist al lui Nietzsche.

In contextul dat, pasajul de mai sus apare ca o digresiune liberd pe o temi, in
fond de drept canonic, intentionand probabil sa dezamorseze — in sensul retoric de

* In limba noastr, termenul deflorare este un galicism, provenit din défloration tarziu atestati (in
sec. al XV-lea) care isi trage originea din defloratio, un termen metaforic medio-latin atestat in
tratatistica medicala (Pseudo-Galenus) si in libri penitentiales: cf. Mittellateinisches Worterbuch (2007:
197-198).

S Cf. piesa pseudo-ovidiand a acestuia intitulata Florus Ovidio, [Carmen 159], v. 51 sqq: ,,Naturam
nostrum plenam Deus egit amoris [...] Si culpatur amor, actor culpatur amoris/ Actor amoris enim
criminis actor erit”.

52

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate

praeoccupatio- incrimindri dure la care se putea astepta fictivul Ovidiu din partea
confratilor rigoristi fata de descrierea verista a actului sexual, un pasaj unic in
literatura erotici medievala®. Un episod pe masura Kamasutrei indice.

Oferim textul latin urmat de o modesta incercare de traducere (v. 214-242):

In votis tunc esse meis plerumque fatebar/ Felicem, si quis cognoscere posset
amicam,/ Dum levum capiti submitteret ipse lacertum/ Ipsa suum levo lateri dextrum
daret atque/ Molle femur, sed et una manus restaret utrique/ Libera, secretis
tractatibus apta quibusdam,/ Pectora sic essent sibi iuncta, quod ubera pressam/ cordis
amatoris circumstarent regionem/ Fomentum stimulans stimulumque datura
foventem/ Ad meditativam coitu super evigilandam,/ Oscula dempsa darent sibi
colluctantibus inter/ Denticulos linguis dulcem suggente salivam/ Alterutro leni cum
murmure, membraque membris/ Aptarent multisque modis multisque figuris/ iuncti
vagirent circumvolvendo sibi se/ Illecebrasque suas verbis augendo iocosis/ Seque
observarent, ut neuter preveniendus/ A consorte foret vel perventurus eundem/ Quin
simul ad Veneris lacrimas, quas motus amicus/ Elicit, adducti quasi commoriendo
iacerent/ Iam velut exanimes facti cessare coactis/ Motibus et tanta victis dulcedine,
quantam/ Tantorum completio dat desideriorum,/ lamque viderentur animas efflare
vicissim/ Alter in alterius faciem virtute sepulta/ Et tandem sensim redeunte resurgere
vita/ Quamvis inviti mallentque fuisse morosas./ Delicias istas et gaudia tanta docere/
Nullus inexpertus posset nullusque doceri.

in nizuintele mele de pe atunci, consideram indeobste fericit pe cel in stare
sd-si cunoasca iubita. Bratul stang el si-1 pune sub capul ei, iar bratul drept fata si-1
intinde 1n dreapta iubitului pana-i atinge frageda coapsa. Astfel, fiecaruia ii rimane o
mana liberda pentru tainice mangaieri. Piepturile le sunt asa de unite ca sanii fetei
inconjura, strangandu-1, licasul inimii iubitului. Isi dau saruturi apasate ca sa-si tina
treazd placerea Tmperecherii, limbile li se bat intre dintisori sugandu-si unul altuia
dulcea lor salivd. Cu molcom murmur isi tot potrivesc madularele gemand lipiti si
incolaciti in toate chipurile, unul in celalalt. Sporesc vraja prin tot felul de vorbe
duioase. Se ingrijesc mult ca nu cumva unul sd fie devansat sau sia devanseze pe
celalalt in juisare. Asteaptd pana ce le tasnesc impreund /acrimile Venerei iscate in
valtoarea iubirii. Ajunsi la capat, zac ca si muribunzi. in nemiscarea lor de acum par
neinsufletiti, covarsiti fiind de o dulceatd pe atdt de mare, pe cat de mare le-a fost
implinirea patimaselor lor nazuinte. VIaguiti, mai ci-si dau laolalta duhul. In cele din
urma, se reintorc treptat la viatd, mai degraba fard voie Intrucat durata placerii le-a
parut prea scurtd. O astfel de desfatare si bucurie nu pot fi nici Tmpartasite, nici
intelese pana ce nu le incearca cineva.

Interpretarea unui asemenea text poate parea superflud, daca dam urmare
recomandarii din finalul pasajului.

In unicitatea sa, textul nostru este intr-o vadita emulatie cu un pasaj ovidian
tot atat de ,kamasutric” din Ars amatoria’. Se pot recunoaste insi si sintagme

6 Baudri de Bourgeuil califici cu multa plasticitate sinistra lor aparenti: ,,frons irsuta [...] grande
supercilium , nigrum magnumque cucullum (Contra obtrectatores consolatur [ Carmen 36] v. 33-35).

T Cf. Ars amatoria II, 709-31: ,,Nec manus in lecto laeva iacebit iners/ Invenient digiti, quod agant
in partibus illis [...] Crede mihi non est Veneris properanda voluptas/ Sed sensim tarda prolicienda
mora/ Cum loca reppereris, quae tangi femina gaudet/ Non obstet, tangas quo minus illa, pudor/
Adspicies oculos tremulo fulgore micantes... Accedent questus, accedet amabile murmur/ Et dulces
gemitus aptaque verba ioco./ Sed neque tu dominam velis maioribus usus/ Desine, nec cursus anteeat
illa tuos/ Ad metam properate simul! Tum plena voluptas,/ Cum pariter victi femina virque iacent”.

53

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Alexandru CIZEK

inspirate pe alocuri din Amores. Ceea ce totusi la Ovidiu este formulat preceptistic si
obnubilat de vesnice trimiteri mitologice care impaneaza si acest context, apare aici
rescris §i sensibil imbogdtit cu elemente inedite, totul fiind cristalizat intr-o
prezentare dinamica si fazata a actului sexual: de la initiala pozitionare coitala, de la
primele mangaieri dragastoase la intensificarea placerii gratie unei sustinute excitari
a punctelor erogene din trup, pana la paroxismul unui orgasm ce se petrece sincron
marcand momentul plinei satisfactii (plena voluptas ovidiand), urmat apoi de
tristetea trezirii din transa eroticd. Ceea ce un Pseudo-Aristoteles formula consolator
,,post coitum omne animal triste est” (Problemata physica, XXX, 1).

In acest fel, pasajul nostru reluand esentialul modelului din Ars amatoria se
aratd plusquam ovidian. La o confruntare a clarelor ocurente intertextuale — ce sunt
in Ars amatoria in numar de cinci si in Amores 11, 2, in numar de douad — frapeaza
diferenta de expresivitate si de ornatus la cei doi autori. Imprumutand, anonimul
modifica considerabil atat registrul stilistic, cat si pe cel lexical: acolo unde Ovidiu
este redundant si perifrastic, anonimul se aratd economicos, precis in formulare, dar
si viceversa, alegerea de cuvinte fiind diversa, nicidecum servila din partea celui din
urmi. Douid exemple vor fi relevante in acest sens. In Amores, 11, 2, v. 9, gestul
sarutului ,,florentin” este descris concis: ,,Osculaque inseruit cupide luctantia
linguis”, inspirandu-se probabil din Tibul®, in timp ce anonimul intensifica gestul
languros sporindu-i savoarea: ,,Oscula dempsa darent sibi colluctantibus inter/
Denticulos linguis dulcem suggente salivam” (v. 224-5). Ovidiu insistd deopotriva
asupra dezmierdarii punctelor erogene ale trupului iubitei: ,,cum loca repperires,
quae tangi femina gaudet/ [...] tangas” (4rs amatoria 11, 719 sqq.).

Descrierea orgasmului sinergetic este metaforica si perifrastic-redundanta la
Ovidiu, dupa cum urmeaza:

Sed neque tu dominam velis maioribus usus/ Desine, nec cursus anteeat illa
tuos/ Ad metam properate simul! tum plena voluptas/ Cum pariter victi femina virque
iaceant (I, 725 sqq.),

in timp ce Pseudo-Ovidiu este mai ,,tehnic si detaliat™:

Seque observarent, ut neuter preveniendus/ A consorte foret vel perventurus
eundem/ Quin simul ad Veneris lacrimas, quas motus amicus/ Elicit, adducti quasi
commoriendo iacerent (v. 230 sqq.).

Cum autorul nostru este Indeobste retinut in uzajul figurilor de stil, lacrime
Veneris, singura metafora reperabild in acest pasaj, probabil forjata de el, capata un
deosebit relief. In afara secventei amintite din Ars amatoria, Ovidiu nu ofera nimic
comparabil, caci scena Tmpreundrii cu Corinna din Amores, 1, 5, se limiteaza la
descrierea pe indelete a apetisantului fizic al fetei, urmarea fiind lasatd pe seama
cititorului: Cetera quis nescit? (v. 25). In conceptia lui Ovidiu si a emulului anonim
sexualitatea se diferentiaza net fatd de ceea ce intdlnim in multe texte erotice antice
si medievale, de pilda in piesele satirice horatiene si mai cu seama in Carmina
priapea si in alte culegeri similare de data incertd, iar in evul mediu, printre altele in
piesele erotice ale unor Marbod, Petrus de Blois sau Godefroi de Reims, poeti ai
secolului al XII-lea. Lipseste, atat la Ovidiu, cat si la emulul sau, detalierea obscena,

8 Cf. Elégies, 1, 8, 37: ,,pugnantibus humida linguis [...] oscula”.

54

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate

expresie elocventa a unui milenar machism sexual. Ritualul coital descris de acestia
doi este de clara sorginte fiziologicd redand cu concretetd poeticd actul unei
impreunari armonioase ce culmineaza cu egala satisfactie sexuala a amantilor: de la
primele mangaieri schimbate pana la orgasmul ce se vrea a fout prix concomitent.
Semnificativd ni se pare, in acest sens, nementionarea membrului viril, atit de-a
lungul ritualului, cét si in pasajul, analizat mai sus, al laudei virilitagii. Suntem deci
la antipodul martializarii actului sexual, departe de metaforica luptei si a vanatorii
proprii poeziei ovidiene, dupa cum am vazut mai sus.

Ne putem intreba dacd empatia omului de lume Ovidiu pentru sexualitatea
feminind nu gasea deplina intelegere si congenialitate Tn tagma clericilor medievali
gratie tocmai dublei lor naturi: ca oameni ai bisericii §i ca literati. Pastorind 1n
ambianta mirenilor erau liberi sd cunoasca, in anumite limite — care puteau fi foarte
elastice — placerile lumesti pe care le gustau, altminteri decat tagma cavalerilor, cu
rafinament gratie tocmai specificului formatiei lor de literati Imbibati de ovidianism.
Este elocventd in acest sens disputa femeilor in certamina (dispute) versificate
precum De Phyllide et Flora sau Le Concile d’ amour de Remiremont, scris probabil
mai intai in latind (Concilium amoris in Monte Romarico), privind calitatea de
amant a clericului comparatd cu cea a cavalerului: cel dintai este recunoscut de
apologetele respective superior si pentru ca stie sa iubeascd mai bine decat cavalerul.
Intr-un alt context, la care ne vom referi mai jos, clericul se poate arati expert in a
evita sa o lase insarcinata pe iubita sa.

In masura credibilitatii, mistificatoarea paternitate ovidiana il scuteste pe
autorul nostru de a face reverente si concesii la adresa consensului public care nu
putea fi decat rigorist. Nu altminteri se petrec lucrurile cu confratele Baudri de
Bourgueil, mentionat mai sus. Nevoit sa-si apere poezia de dragoste, el o prezinta ca
pur exercitiu literar: ,,Musa iocosa michi, sed vita pudica” (Constantie [Carmen
142], v. 107)°. Oricum, pasajul teoretic privitor, asa cum am aritat, la contrastul
dintre lex si peccatum care preceda imediat (v. 197-213) textul ritualului erotic ii
putea servi anonimului nostru ca scut. S-ar putea opina ca o asemenea reprezentare
atestd o ingenuitate simulatd, aidoma celei din naratia impreunarii lui Dafnis cu Cloe
din omonimul roman antic, daca nu vedem si Intr-un caz si in celalalt un rafinament
voieuristic. Formularea in original a primelor doud versuri care precedd descrierea
coitus-ului (v. 214-5) ne tradeaza o certd, voitd distantare fatd de autenticitatea
trairii erotice, asa cum urma s-o reprezinte: ,,In votis tunc meis plerumque fatebar/
Felicem, si quis cognoscere posset amicam”. Alaturarea aici a modului potential
posset dupa cognoscere si nu a unui real (cognovi) insotit eventual de un si sau sicut, il
detaseaza pe autor in mod evident de ceea ce urmeaza. Personalizatd este in acest
poem numai trdirea esecului erotic regizat de vetula in cartea a Il-a, dar si aici autorul
pare sa rescrie mai degraba cunoscute modele plautine sau terentiane decét pseudo-
ovidiene, primele fiindu-i desigur accesibile gratie bogatei lor receptari in Franta.

Imitatia ovidiana nu se extinde totusi si asupra unei ample secvente in care se
relateaza primejdiile consecutive placerii amorului tainuit (,,tectus amor: Pamphilus”
v. 570). Am putea sintetiza cele doua fatete ale iubirii ilicite prin urmatorul incipit al

% Sau Sit pudor in facto, jocus in calamo: Ad dominam Constantiam [Carmen 200] v. 46: ,Crede
mihi, non vera loquor, magis omnia fingo/ Nullus amor foedus mhi quidlibet associavit: Qua intentione
scripserit” [Carmen 167] ; cf. Cizek (2013: 160-161).

55

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Alexandru CIZEK

unui slagar din anii ’30 ai secolului trecut: ,Plaisirs d’amour ne durent qu’un
moment, chagrins d’amour durent toute la vie”. Anonimul nostru ar fi fost
indreptatit sd inlocuiasca chagrins cu emmerdements d’amour, ceea ce s-ar preta
unui inedit joc semantic 1n antinomie cu daco-romanica ,,dezmierdare”.

Secventa 1n chestiune (v. 111-76) are un caracter sociologic si trateaza, cu o
comprehensiune rard in epocd, dramatica situatie a femeii ce cuteaza sa incalce tabuul
amorului extra-conjugal. Starile de lucruri evocate se vor antice, sunt insa destul de
transparente pentru a nu fi putut insela cititorul medieval asupra actualitatii lor.

In ordinea ierarhizanti a celor trei varste ale femeii relevate mai sus: virgo,
nupta, vedova, autorul nostru trateazd mai intai periclitarea celei ce si-a pierdut
floarea fecioriei (v. 111-122). Este multipla, putand veni in primul rand de la iubitul
respectiv:

daca este un vir prudens va evita prin discretie dezonoarea iubitei (suggilatio fame),
dar unul neindurator (crudelis) nu se va sinchisi de aga ceva. Reputatia fetei va putea
totusi ramane nestirbitd, In afara de cazul [nefericit] al rodirii (partus).

Ceea ce atragea dupa sine imposibilitatea maritisului. Distinctia Intre vir sapiens si
cel crudelis se poate referi insd si la comportamentul sexual al amantului: cel
intelept va evita gravidarea partenerei uzand de coitus interruptus, retinandu-se deci
sd ejaculeze. Un anumit Drouart la Vache, traducand foarte liber si in versuri tratatul
De amore al lui Andreas Capellanus, lauda aceasta ca fiind o performanta ce
distinge pe amantul cleric de amantul cavaler: gratie acesteia, cel dintai va putea iubi
fecioare, femei casitorite si cilugdrite, fara s le expund primejdiei unei sarcini'®.
Pericolul defaimarii putea veni totusi si de la limbutia fetei,

cand isi tradeaza secretul prietenelor indiscrete sau cand, [asemenea Sulamitei biblice]
isi doreste iubitul peste masurd, nemaistiind sd-si ascunda patima, trddandu-se prin
gesturi si invesmantare, cautdndu-si iubitul pretutindeni cu ochii, intrand si iesind
intr-una. Este nechibzuita (inconsulta), caci, neputandu-se feri singura, nimeni nu o va
putea face in locul ei (v. 115-122).

Altminteri decat in evul mediu, dar deopotriva cu epoca, mai cu seamd in
mediul rural european, pierderea fecioriei nu era nicidecum o tragedie in societatea
romani. In acest sens apare tot atit de anacronica dilema dramatica a fecioarei in
comedia Pamphilus (v. 574-5) intre Venus que vim faciens semper amare iubet pe
de o parte, si pudor et metus, de cealaltd parte, teama fiindu-i provocata de
supravegherea severd a mamei-jandarm (custos).

Situatia femeii maritate, nupta (si nu matrona, cum intalnim la Ovidiu), retine
mai mult atentia, autorul descriind cu subtilitate fatetele comportamentului
disimulatoriu al acesteia, inventarea unei serii de alibiuri plauzibile In functie de
varsta si de conditia sociala a femeii. lata textul respectiv: ,,Nupta este mai libera,
dar expusa la mai mari primejdii. Poate sd iasa cand si unde vrea; daca este iuvenis

10" Et s’embrasser sans se laisser aller au-dela [in original Et baissier sanz couler] Et telle forme
d’amour est vertueuse [...] D’une telle forme d’amour nait une grande prouesse/ Et Dieu ne s’en irrite
guere/ Et sans se considérer comme affligée/ Peut pratiquer une telle forme d’amour/ Pucelle et femme
mariée/ Et nonne vouée a Dieu” (Drouart la Vache 1926: 409 — in traducere moderna de Jacquart,
Thomasset 1985: 137). Prima fraza este inteleasa de cei doi autori ca ,,faire I’amour sans éjaculationy
sau mai exact «s’épancher au-dela de la sécrétion de I’humeur prostatique” (ibidem).

56

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate

se Intovaraseste cu cele ce au aceleasi gusturi, pretexteaza frecventarea spectacolelor
teatrale” (v. 123-59). In acest context, ludi theatrales nu este neapirat un
anacronism, intrucat in orasele medievale se produceau frecvent atat menestreli, cat
si saltimbanci de toate soiurile.

Daca este matura, se va afera sa facd multe cumparaturi in for, lucruri de mica
importantd, cele serioase fiind pe seama sotului. Dacad este de conditie nobila,
necuvenindu-se sd se ocupe cu asa ceva, va bate drumul templelor, a celor mai
indepartate, va lua cdi noi inventand zilnic zei §i miracole. Asadar se va ruga sau
sustine ca tocmai s-a rugat chipurile ca si ramaie insarcinata sau pentru timaduirea de
vreo boald reald ori inchipuitd. Gratie evlaviei sale, ea dobandeste increderea (sotului)
de a iesi nelimitat, in consecinta si putinta de a pacatui nestingherita. Credinta devine
astfel scuza pacatoasei facand sa-i creasca indrazneala.

Periclitarea femeii adultere nu putea fi decat striina de realitatile societatii
romane. Or, autorul nostru nu putea sd ignore ceea ce in Amores (Il, 2, v. 47-62)
echivala cu bagatelizarea adulterului in Roma anticd. Denuntarea sotiei
necredincioase facuta stapanului de catre sclavul casei avea consecinte funeste
numai pentru acesta din urma:

daca stapanul este ingaduitor (fepet), nu se sinchiseste de denunt. Dacé-si iubeste
nevasta, denuntul 1l face nefericit si dovedirea adulterului este anevoioasa, iar
judecitorul va fi favorabil sotiei. Insd chiar daca se intAmpla ca sotul si vada cu
propriii-i ochi (viderit ipse licef), va da crezare tagaduielii sotiei, lacrimile acesteia 1l
vor face si pe el insusi sa planga, isi va blestema ochii si, maniindu-se, va pedepsi pe
sclavul cel flecar.

Ovidiu opineaza in altd parte cd burlescul episod homeric ,,Mars si Venus
surpringi 1n flagrant de Vulcan” dovedeste cd gelozia nu poate fi decat contra-
productiva intrucat cei doi zei amanti, de atunci inainte, si-au continuat relatia
nestanjeniti: ,,quod ante tegebant/ Liberius faciunt, ut pudor omnis abest” (Ars
amandi, 11, 589 sqq.). Ovidiu lauda 1n alt pasaj tocmai liberalitatea sotului roman
care ingaduie nevestei legale (legitima uxor) o totala libertate a miscarii: ,,unde
volet, veniat, quoque libebit, eat” (4rs amatoria, 11, 544). Coincidenta cu textul
anonimului: ,,Nupta potest ubi vult et quando et qualiter ire” (v. 125) nu poate fi
intamplatoare.

Primejduirea femeii medievale ce indrazneste sd incalce fedus thori ne este
bine cunoscuti si este inci de o brizanta actualitate pe alte meridiane. In evul mediu,
casatoria era un act sacramental care putea impovara foarte serios constiinta femeii
ce facea acest pas. Pe de alta parte, casatoria era un aranjament peste capul viitoarei
sotii, de care se dispunea fard apel de catre familie, apoi de catre sot, devenindu-i
total dependenta. Pe acesta descoperirea adulterului il dezonora total, obligandu-l sa
comita un delitto d onore, in speta omicidul vinovatilor. Un clar indiciu in acest sens
ne dd Baudri de Bourgeuil, dupa cum urmeaza: ,Nulla viro est tanti res quam de
coniuge fama/ Nulla ingrata sui fama pudica thori est” (Florus Ovidio, [Carmen
159] v. 31-2).

Sa amintim ca in sudul Italiei, pana prin anii ’70 ai secolului trecut, uciderea
adulterilor surprinsi in flagrant era legitimata juridic. Desigur un atavism al Italiei
profunde acceptat in mod tacit si de biserica. In ciuda acestei grozavii, adulterul se
petrecea frecvent in evul mediu ca indeobste, testimoniile juridice si literare in acest

57

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Alexandru CIZEK

sens sunt multe si concludente. Uimeste 1n textul nostru acuratetea descrierii dublei
existente la care disimularea obliga pe cea mal mariée, un destin Tmpartasit de
Isolda, de Francesca da Rimini, de Parisina sau de eroina fara nume a lai-ului
Guigemar scris de Marie de France: ,,cand este tanara, pretextul cel mai nimerit este
cel al intovarasirii cu altele aflate In aceeasi situatie deznadajduita” (si iuvenis, trahit
unanimes trahiturve per illas: v. 126). Dintre celelalte alibiuri mentionate succesiv,
teatrul si forul sunt prezente in Ars amatoria ca preferate terenuri de vanatoare
eroticd ale barbatilor (I, 79 sqq. — 89 sqq.). Locasurile religioase, In spetd templa
Memphitica — indicate de Ovidiu numai in treacdt ca un alt teren propice vanatorii
(ibidem, v. 77) — capata cu totul alta dimensiune in textul nostru. Aici delubra
deorum nu poate Insemna decat biserica, iar dei si miracula sfinti si relicve (v. 132
sqq.). In privinta acestui alibiu autorul potriveste un joc de cuvinte hiastic plin de
ironie: nupta nu merge in vederea rugdciunii, ci se roagd ca sa poatd merge, caci
drumul nu e de dragul rugéciunii, ci rugaciunea de dragul drumului (,,nec vadit quia
voverit, immo vovet quia vadat,/ cum votum non causa vie sit, sed via voti” — v.
137-8). Ingeniozitatea atribuitd femeii adultere in acest pasaj constd, as zice, In
rastdlmacirea in virtute a pacatului comis, eliberdndu-si constiinta de povara. Putem
deduce aici ca votum-ul ei este ca Dumnezeu s-o ocroteascd in iubirea-i interzisa.
Revin la pasajul comentat mai sus asupra Indraznetei reinterpretari de catre anonim a
relatiei dintre peccatum si lex (v. 207-211): un act este sanctionat ca pacat in numele
unei conventii prohibitive nu pentru ca in sine ar fi ceva negativ, ci de dragul
acesteia; iar mai departe: nu se tine seama de precept pentru cé n-ar fi just, ci pentru
cid este precept. In judecarea subterfugiului femeii adultere autorul nostru este ironic,
dar intelegator, poate tot atdt de intelegator cum va fi Dante de traumatizat ascultand
relatarea Francescii da Rimini''. ,Picitosii cu trupul” sunt in prisma liricii
medievale cel mai putin de condamnat, iar schingiuirea, la care riscd cu usurinta sa
fie expusi, le conferd aureola martirajului. Boccaccio si Chaucer, contemporani unul
cu celalalt, merg mai departe decat Dante, inversdnd de fapt perspectiva pacatului
trupesc: incornoratii sunt cei care pacatuiesc, ei sunt deseori ridiculizati sau infierati,
fie ca senes amatores, anume burghezi libidinosi vrand cu sila sau cumparand
iubirea, fie ca feudali cruzi si stupizi 1In gelozia lor posesivd. Se aplauda
ingeniozitatea femeii adultere ce reuseste sd evite pericolele si sd dea curs
adevaratelor ei sentimente si porniri.

O primejduire serioasa a iubirii clandestine (,,coitus furtivus” — v. 146) poate
fi cauzata insa de fructificarea femeii adultere. Si acest lucru este tratat de anonim cu
o intelegere asezonatd de ironie: asa ceva se intampld des, e natural, tot atat de
naturala fiind legitimarea rodului de catre sot, ca propriu copil, din moment ce se
naste in casa lui. Deci si un temei juridic. In acest sens textul este clar: ,,semper eum
tibi sponsus alet, quia semper/ filius uxoris presumitur esse mariti” (v. 146—7). Se
implica insd, intr-o atare situatie, ingeniozitatea mamei in a nu trezi cumva banuiala
sotului ngelat. Formularea cazului contrar este pe cat de laconica, tot pe atat de
obscurd: ,,E contra durum est sollempnizare, quod ille/ conculcat” (v. 149-50). Tot
ce pot intelege este ca renegarea copilului va face viata grea mamei acestuia. Juridic,
sotul era indreptatit sa procedeze cu toatd rigoarea. In istorisirea satirica Schneekind

' E caddi come corpo morto cade” — Inferno, canto V, v. 142.

58

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate

— provenind din sudul Germaniei, dar larg receptatd si prezentd n mai multe
versiuni, 1n latind sub titlul Puer de nive conceptus (Copilul de zapada) — sotia unui
negustor mult itinerant duce o viatd usoard, ramane insarcinatd si naste, totul in
absenta sotului. Celui intors din célatorie i1 povesteste ca, ,,pe timpul iernii, copilul a
fost zamislit de omat” (,,puer de nive conceptum fuisse”). Sotul se face ca accepta
explicatia si, plecand din nou in primavara, ia cu el copilul si-1 vinde. Reintors acasa,
povesteste cu senindtate nevestei ca copilul, ,,asa cum s-a nascut din omat, cand a
dat de soare s-a si topit” (,Sicut ex nive genitus, sic ad calorem solis fuisse
liquefactum” — Geoffroi de Vinsauf'II, 2, 43).

Intr-un al treilea caz de adulter dat in vileag, cel ce are de suferit este amantul.
Situatia naratd pare mai complicata, iar formularea, si aici vadit eliptica si confuza,
ingreuiaza intelegerea acestui pasaj:

sed et ex nupta poterit quis habere/ Maiores inimicitias quia pelice lesa/ Non tantum
dolet hec quam rivali magis ille./ Egra sed indempnis iniuria provocat ipsum/
Armaque iusta movet (v. 151-153).

Propunem urmitoarea parafrazare in sensul editoarei Robathan'? (1968: 141)
— adulterul femeii maritate prilejuieste celui devenit rival al sotului o catastrofa mai
mare decat un adulter comis de sotul insugi. Chiar un prejudiciu fara consecinte 1l
indreptateste pe sot sa recurga la arme. Urmeaza descrierea pedepsirii si suferintei
amantului intr-o formulare destul de clara:

Daca, luat prin surprindere [de catre sotul femeii], acesta il covarseste, pune
stapanire pe el si 1l juganeste, spaland astfel adulterul, napastuitul se va face de rasul
lumii, negasindu-se nimeni sd-1 compatimeasca §i niciun judecdtor nu-i va da
ascultare (,,qui si prepossit amanti/ Forte superveniens, deprensoque et mutilato/
Purget adulterium, fiet commotio risus/ In populo, nec erit qui compatiatur eidem/
Dampna sui passo, nec iudex audiet ipsum” — v. 154-8).

Dupa cum vedem, castrarea punitiva in cazul unui delitto d’onore nu putea
suscita decat rasul public fatd de suferinta celui schingiuit, ce se putea considera fericit
scapand cu viata, Intrucat justitia medievala inchidea ochii in asemenea cazuri. in
aceastd privintd, contrastul cu realitatea romana descrisa in Amores 11, 2, nu poate fi
mai izbitor. Relevant este 1n acest sens §i deznodaméantul numai in aparenta diferit al
patimirii lui Abélard, mai Tnainte cu un secol. Pentru a fi refuzat sa se casatoreasca cu
Eloisa lasata insarcinata de el, ori poate numai pentru tergiversarea casatoriei, Abélard
a fost mutilat Tn acest chip de indivizi platiti de unchiul fetei. Daca acestia au fost
judecati si executati (dupa marturia filosofului insusi, in Historia calamitatum)
mandatarul violentei savarsite nu a avut nimic de suferit.

Primejduirea vaduvei este vazutd sub un singur unghi, si acesta este tragic
(v. 159-190): libera de ingradirea la care este supusd femeia cdsdtorita, in spetd
vaduva tanara (,,nisi transegerit annos” — v. 109), este in cea mai mare masura
periclitata in cazul rodirii (,,fertilitas metuenda” — ibidem). Dacd aceastd primejduire
o are in comun cu fecioara si cu femeia maritata, gradul ei specific de gravitate este
judecat cu totul altfel. Autorul nu insistd asupra cazului fecioarei, poate pentru ca
solutia notorie era maritisul cu tatal copilului, ceea ce desigur ca nu se intampla des;

12 Locul este apreciat ca , difficult passage”.

59

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Alexandru CIZEK

in cazul casatoritei am vazut ca lucrurile se puteau aranja. Or, in lipsa unei asemenea
scapari multumitd tocmai cadrului matrimonial, vaduva tanard era expusi
dezonoarei totale, daca nu reusea sa prevind graviditatea ori sd-si provoace avortul,
luand cu nemiluita bauturi anticonceptionale (,,immemorabilibus se potatura” — v.
161). In caz contrar, nu vedea din disperare alti solutie decat prunc-uciderea®’.

Pasajul consacrat dramei prunc-uciderii este de mare emotionalitate, descriind
mai intai actul omorarii pruncului (v. 163—69) urmat de o imprecatie vehementisima
la adresa mamei ucigase careia i se reproseaza desconsiderarea alternativei ce ar fi
permis pruncului sa traiascd, anume expunerea (v. 170-190).

Perplexatd de scéncetele pruncului a carui venire pe lume ii tradeaza pacatul,
vaduva este lovita de o brusca nebunie si, cu privirea intoarsa, suceste fragedul gat al
copilului (,,furiis agitata novis improvida stringit/ aversis oculis teneri puerilia nati /
guttura” — v. 165 sqq.).

Expirarea acestuia este Inca mai sfasietoare:

pruncul nu mai poate respira, aerul ii lipseste acum, pe care plamanul il duce inimii/
Si moare fara sa fi gustat inca lapte de mama (,,nec spirare licet, sed deficiente/ Aere
non reperit, quid cordi pulmo ministret/ Et moritur nondum gustato lacte parentis” —
v. 167-9).

Urmeaza, cu aceeasi intensitate, de deplangerea soartei celui ce

abia nascut, cunostea moartea inaintea vietii, caruia, abia nascut, viata i s-a si sfarsit,
ispasind pacatele mamei (,,prius inter manes quam vivos habitat, prius experiatur/
mortem quam vitam vix natus tempora complens”) (v. 171 sqq.).

,De o astfel de mama s-ar fi temut [autorul] sd nu fie el insusi otravit!” (v.
176). Urmeaza un patetic dialog imaginar cu pruncucigasa, plin de reprosuri, in care
interogatiile retorice alterneaza cu exclamatiile, ideea fiind ca milostivirea publica ar
fi salvat viata pruncului expus, ca acestuia nu tatal i-a lipsit, ci mama:

elemosina publica saltem / nutrivisset eum [...] Dic mihi, crudelis, dic mater cruda
[...] Deeratne pater? Modo sit!/ Numquis mater eras? Ubi tu? Non corpore deeras/ ut
mater deeras (v. 177 sqq.).

Sintagma crudelis mater este desigur preluata din Virgil (Bucolica V111, 49),
unde se referd la prunc-ucigasa Medea.

Tonul acestui pasaj este deci cu totul altul decat cel al secventelor precedente,
diferit mai cu seama de referinta cu alurd de comedie la virtualul copil nelegitim al
femeii casatorite, fatd de care autorul cleric se aratd ironic-ingaduitor. Confruntat
insd cu prunc-uciderea, acesta ia postura duhovnicului ce primeste spovedania
nefericitei mame criminale. Fard indurare pentru gestul ei disperat care o precipitd
intr-o bolgie mult mai adanca decat cea a pacatosilor cu trupul, el 1i pune implacabil
in fata ochilor alternativa, salvatoare pentru prunc, a lasarii lui pe seama milosardiei
publice. Goethe se va ardta mai indulgent fatd de chinurile Margaretei: 1n asteptarea
calaului, cu mintile pierdute, Margareta se roaga Tatalui ceresc §i-si obtine iertarea
pentru viata de dincolo: ,,Mefisto: — E osandita! O voce de sus: — Salvata!” (Goethe

" Tn text avem nati miserabile bustum (,nefericita moarte a pruncului”) preluat din Metamorfoze
(VI, 665), unde se referd la deznadejdea Procnei.

60

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate

1982: 178). Biserica nu glumea, nici azi nu glumeste in privinta oricarei forme de
avort, incluzand anticonceptionalele. In aceastd privintd regisim, 700 de ani dupa
Pseudo-Ovidius, argumente similare celor din pasajul nostru in epocala enciclica
Humanae vitae a papei Paul al VI-lea.

In cadrul poemului pseudo-ovidian cu variat continut literar-enciclopedic De
vetula, secventele sexologice prezintd un deosebit interes. Unele abordeaza, intr-un
ales limbaj poetic, fara falsd pudoare si simuland siguranta unui initiat, actul sexual
in plenitudinea implinirii lui fiziologice, depdsind in aceastd privintd modelul
ovidian. Un egal interes prezinta si alte secvente in care autorul trateaza, sub masca
unui anacronism transparent, o latura sociologica a iubirii tainuite, anume nefastele
si dureroasele urmari suferite crescendo de trei categorii de eroine ale unei asemenea
iubiri ce contravenea tabuului mentalitdtii medievale: fecioara, femeia maritata si
vaduva. Acest tip de abordare releva in autorul nostru un cleric animat de un
surprinzator spirit feminist.

Bibliografie

A. Texte

Baudri de Bourgeuil 2002: Baudri de Bourgeuil, Carmina, t. 1, 11, ed. J.-Y.Tilliette, Paris,
Les Belles Lettres.

Drouart la Vache 1926: Drouart la Vache, Le livre d ' amours, éd. R. Bossuat, Paris, Hachette.

Geoffroi de Vinsauf 1924: Geoffroi de Vinsauf, Documentum de modo et arte dictandi, in
E. Faral, Les arts poétiques du Xlle et XIlle siécle, Paris, Champion, p. 263-320.

Goethe 1982: Goethe, Faust, Partea I si Partea II, trad. H. Stanca, Bucuresti, Univers.

Matthieu de Vendome 1924: Matthieu de Vendome, Ars versificatoria, in E. Faral, Les arts
poétiques du Xlle et XIlle siecle, Paris, Champion, p. 109-124.

Ovidiu, Amores, ed. J. Ingleheart, London, Bristol Classical Press, 2011.

Ovidiu, Ovidii Nasonis De arte amatoria, erkl. v. P. Brandt, Leipzig, 1902.

Pamphilus sive De amore, in Three Latin Comedies, ed. K. Bate, Toronto, University Press,
1976, p. 61-89.

Pseudo-Aristoteles, Problemata physica, Text und Anmerkungen v. H. Flashar, Berlin,
Gohlke, 1962.

Pseudo-Ovidius De Vetula, Untersuchung und Text von P. Klopsch, Leiden und Kéln, Brill,
1967.

The Pseudo-Ovidian De Vetula, Text, Introduction and Notes by D.M. Robathan,
Amsterdam, Hakert, 1968.

Tibullus Albius, Elégies, éd. A. Ponchont, Paris, G. Budé¢, 1909.

B. Literatura secundara

Cizek 2013: A. Cizek, Bemerkenswerte Wandlungen des Bildes Ovids in der
mittellateinischen Literatur, in Amicorum Societas: Mélanges offerts a F. Dolbeau
pour son 65 anniversaire, Firenze, SISMEL Edizioni, p. 157-162.

Jacquart, Thomasset 1985: D. Jacquart et Cl. Thomasset, Sexualité et médicine au Moyen
Age, Paris, PUF.

**% Mittellateinisches Worterbuch, Bd. 111, Miinchen, Beck Verlag, 2007.

Klopsch 1967: Pseudo-Ovidius, De Vetula, Untersuchung und Text, von P. Klopsch, Leiden
und Koln, Brill.

Robathan 1968: The Pseudo-Ovidian De Vetula, Text, Introduction and Notes by D.M.
Robathan, Amsterdam, Hakert.

61

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)



Alexandru CIZEK

Lacrime Veneris: Pseudo-Ovidian Short Essay about Sexuality

The Medio-Latin poem entitled in manuscripts De Vetula (About an Old Woman) is
an anonymous work. Written by a cleric in 13th century France, it looks like the poet Ovid’s
imaginary autobiography including three distinct phases in the protagonist’s life
corresponding to the three books the poem is divided into: when the false Ovid was “in the
service of love” (quando vacabat amori: the first book), “the occasion to change the way of
living” (qua re mutabit: the second book) and “his new life” (quomodo postea vixit: the third
book). From a man who loves life’s worldly pleasures, the protagonist, under the impact of a
great disappointment, might have become a sober scholar completely engrossed into science
till he should have reached the hypostasis of predicting Savior’s imminent birth. The
narration is often interrupted or, as a matter of fact, competed by various digressions,
especially with cosmological, philosophical, theological, physiological and sociological
content. In this last respect, sexuality is given a unique treatment in a number of passages in
the first two books: the physiological and sociological viewpoint intertwine here with an
emulation of Ovid’s work, in particular with corresponding passages from Ars amandi and
from Amores. Male sexuality is concisely treated, mainly in metaphorical terms, while
female sexuality is described in more detail especially from a sociological point of view; the
author analyzes mainly the female behaviour in hazardous situations of illicit love with
which the virgin, the adulterous wife and the widow in her early years are confronted to
different degrees, especially in pregnancy situations. In this context, the tragic fate of the
young widow draws particular attention when she is compelled to commit infanticide. In
such situations the fate of men who induce adultery is only tangentially tackled, except for
the one who became the victim of a jealous husband. A special aspect is represented by the
detailed and “technical” description of the sexual intercourse in its successive stages and
especially the corresponding fragment from Ars amandi.

Such a way of tackling the theme of sexuality, as a very delicate and risky field in the
medieval constellation, reveals the author of De vetula poem to be a wise cleric, with a deep
and subtle knowledge of certain human and situational factors.

62

BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)


http://www.tcpdf.org

