
„Philologica Jassyensia”, an XII, nr. 2 (24), 2016, p. 47–62 

 
 
 

Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate 
 

Alexandru CIZEK 
 

În memoria româncelor care, încălcând legea anti-avort  
a regimului Ceauşescu, au ajuns să-şi piardă viaţa  
ori să se nenorocească pentru totdeauna.  

 
Key-words: survival of Antiquity, medieval poetry and science, sexuality, 

gender research 
 
 

Poemul scris în hexametri şi intitulat în manuscrise De Vetula sive De 
mutatione vite este databil către jumătatea secolului al XIII-lea. Trama sa narativă 
este deseori estompată de ample digresiuni cu caracter enciclopedic în care întâlnim 
în mod preponderent pasaje cu conţinut fie cosmologic, teologic sau filosofic, fie 
fiziologic ori sociologic1. Este introdus de o scurtă notiţă în proză, un accessus 
auctoris mai special, în care se fabulează descoperirea ineditului ovidian într-un 
mormânt din cimitirul oraşului Dioscoris din Colchida (Klopsch 1967: 193). Este 
cumva un Fälschungstopos uzat încă din antichitatea târzie de aşa numiţii Pseudo-
Dictys şi Pseudo-Dares, pretinşi autori autentici de relatări asupra războiului troian. 
Un argumentum în versuri scris de imaginarul protonotar Leon aflat în slujba 
împăratului bizantin Vatatzes rezumă cuprinsul operei scrisă chipurile de Ovidiu, pe 
timpul exilului, spre autoconsolare (sibi solacia). Murind, acesta ar fi cerut ca 
manuscrisul să fie îngropat cu el însuşi (Pseudo-Ovidius, De vetula: v. 1–15).  

O atare mistificare din care emană un anticipatoriu iz de poezie romantică a 
mormintelor şi ruinelor a putut înşela multă vreme pe contemporani, poemul fiind 
considerat autentic. Abia 150 de ani mai târziu dominicanul Arnold Gheylhoven l-a 
atribuit lui Richard de Fournival, cleric şi medic în Amiens, autorul unei 
Biblionomia cu conţinut enciclopedic în care se regăsesc trăsături comune cu 
poemul pseudo-ovidian, nu destule însă pentru a confirma o paternitate pur 
speculativă. Opera s-a bucurat de o largă şi durabilă recepţie, fiindu-ne conservată în 
32 de manuscrise cu textul integral, majoritatea provenind din Franţa, de unde era 

                                                 
 Universitatea din Münster, Germania. 
1 Poemul este accesibil în doua ediţii critice apărute aproape în acelaşi timp şi independente una de 

cealaltă (Klopsch 1967 și Robathan 1968). În cursul articolului vom cita numai din ediția Klopsch. 
Copioasa şi documentata introducere precum şi notele de text ale lui P. Klopsch ne-au furnizat date 
generale şi cîteva referinţe textuale. După ştiinţa mea, pasajele sexologice pe care le-am analizat în 
prezentul articol nu s-au bucurat până acum decât foarte în treacăt de atenţia medieviştilor. Privitor la 
diferite aspecte ale sexualităţii în evul mediu, a se vedea Jacquart, Thomasset (1985: 67–97, 160–192 și 
229–242). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

48 

probabil originar autorul, şi din Anglia. A fost bine cunoscut în Evul mediu târziu, 
printre alţii de Dante şi Petrarca (Klopsch 1967: 78–99, 160–192).  

Conţinutul narativ al poemului este prezentat cu intenție retrospectivă și 
extrem de lapidar in argumentum (v. 5–7) ca o succesiune în trei etape distincte ale 
vieţii duse până atunci de poetul roman, ceea ce corespunde celor trei cărţi în care 
este divizată opera: în serviciul iubirii („quando vacabat amori”), motivul schimbării 
felului său de trai („qua re mutavit”) şi noul său mod de viaţă („quo modo postea 
vixit”). Titlul De vetula este neaşteptat vizând de fapt în mod exclusiv persoana unei 
bătrâne codoaşe care ar fi prilejuit schimbarea modului de viaţă al protagonistului 
(„pro qua fuerat mutatio facta” – v. 9).  

În cartea I-a, Ovidiu este prezentat exclusiv ca om de lume dedat cu totul 
plăcerilor trupeşti în ambianţa bogatelor ospeţe şi a muzicii unui interior luxos şi 
rafinat, întru totul propice erosului (v. 1–96). În acest context se înscriu câteva 
secvenţe disparate constituind un mic eseu despre sexualitate (v. 97–245), 
preponderent despre cea feminină, inspirate pe de o parte din pasaje din Ars 
amatoria şi Amores ovidiene, supralicitându-le mesajul atestând; pe de altă parte, 
întâlnim unele afinităţi cu piese pseudo-ovidiene din secolul anterior, mai cu seamă 
comedia Pamphilus sive De amore ori poemele Ovidius puellarum, Facetus. În 
secvenţele acestui lung pasaj anonimul îşi permite, sub masca poetului antic, să 
încalce convenţii şi tabuuri care ar fi făcut frică, probabil, lui Ovidiu însuşi. Aceste 
pasaje sunt urmate de o serie de descrieri de îndeletniciri oţioase, mult desfătătoare: 
trăirea în natură, anticipând petrarchescul sentiment al naturii, echitaţie, înot, vânat 
şi pescuit (v. 246–356). Urmează o altă serie de descrieri de jocuri de societate: jocul 
cu zaruri (ludus deciorum: un termen mediolatin care a dat dé în franceză şi dice în 
engleză), îndeletnicire dispreţuită de autor, apoi şahul (ludus scacorum), dar mai cu 
seamă rithmimachia, un ludus arithmetice bazat pe combinaţii numerice sofisticate, 
descris pe îndelete cu detalii tehnice specifice (v. 357–763). După deplângerea 
decăderii studiului filozofiei (v. 746–65), această primă carte se încheie cu 
satirizarea juriştilor şi cu critica corupţiei magistraţilor cetăţii (v. 766–810). 

Cartea a II-a, a „mutaţiei” protagonistului continuă mai întâi tonul satiric ce 
alunecă acum în parodiere şi sarcasm, la adresa eunucilor (v. 1–195), ce nefiind nici 
femei, nici bărbaţi ori plante nu rămân să fie altceva decât monştri:  

Eunuchus porro, cum non sit femina, non vir/ non animal, non planta. Quis est? 
Non est vita;/ergo quid esse potest? Nichil esse potest nisi monstrum (v. 42–44).  

Dubla referinţă ovidiană, despre eunucul Bagoas (din Amores, II, 2) şi despre 
un alt eunuc anonim (ibidem, II, 3), este aici amplificată şi diversificată uzând 
probabil şi modele bizantine ce tratează pe larg caracterul spanos (spânul din 
literatura noastră folclorică) dar şi scrieri medicale precum Pseudo-Galenus. 
Anonimul aduce aici argumente în parte ingenioase, în parte pedant-abstruse 
pescuite din artele trivium-ului, din ştiintele naturii, dar şi din morală şi metafizică, 
deducând inadecvarea eunucilor pentru funcţii ecleziastice. Clou-ul acestui lung 
excurs – ale cărui eventuale trimiteri ad personam în epocă ne scapă – este în orice 
caz tranziţia către povestirea dureroasei păţanii amoroase a protagonistului care i-a 
provocat mutatio vitae. În prealabil se disting trei categorii de felices: eunucii care 
graţie condiţiei lor de asexuaţi sunt netulburaţi de pofte trupeşti: „Talia monstra 
modo laudo, quia vivere posssunt/femineoque carere thoro” (v. 196–197); fericiți ar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate 

49 

fi totuşi şi cei în stare de a copula (coitu potentes: v. 108), dar şi cei ce s-au văzut 
nevoiţi să se lipsească de plăcerile patului (cessare coactos: v. 199). Printre cei din 
urmă deducem că se numără el însuşi, doritor fiind ca istorisirea păţaniei ce i-a 
provocat schimbarea felului de viaţă, să fie de învăţătură pentru cei ce cu greu îndură 
jugul iubirii : „Venerit unde mihi subito mutatio tanta/ discite vos, quos ferre iugum 
fastidit amoris” (v. 199–200). Urmează o lungă relatare (v. 202–675) cu date 
pseudo-autobiografice inspirate în parte din Amores (în special II, 2 şi 3) dar şi din 
textele pseudo-ovidiene menţionate mai sus. 

Ni se spune mai întâi că a fost îndrăgostit de o fată de condiţie liberă a cărei 
perfectă frumuseţe este descrisă pe îndelete, conform canonului estetic acreditat încă 
din secolul al XII-lea de poetica unor Mathieu de Vendôme şi mai târziu Geoffroi de 
Vinsauf (Mathieu de Vendôme I, v. 38–111; Geoffroi de Vinsauf II, 2, 3; vezi Cizek 
1994: 134–136).  

Conform intertextualităţii deseori practicate în poezia medio-latină, primul 
vers al portretului ideal: „Unus erat toto nature vultus în orbe” (v. 202) provine din 
pasajul cosmogonic ce introduce Metamorfozele lui Ovidiu (I, 6), însă în locul 
lugubrei evocări a haosului primordial evocat acolo („quem dixere Chaos, rudis 
indigestaque moles”) versului de împrumut i se creează aici o urmare adecvată 
contextului erotic: „virginis floris decor et decus, unica sexus/gloria feminei” 
(v. 203–204). 

Fata fiind însă inabordabilă, amorezul s-a văzut constrâns să recurgă la 
codoşlâcul unei vetula, fostă doică a fetei, un personaj ridicol şi şiret, tipic caracter 
de comedie, putând fi inspirat şi din sinistra anus Dipsas din Amores (I, 8). După 
lungi tergiversări şi sumedenie de daruri stoarse, bătrâna îi aranjează chipurile 
intrarea pe furiş, noaptea, în camera fetei în patul căreia dă însă peste dezgustătorul 
corp al perfidei codoaşe, descris pe scurt ca model al urâţeniei (v. 500–509). 
Blestemând-o groaznic, frustratul amorez suferă încă o decepţie aflând că tânăra 
urma să se mărite şi să părăsească Roma cu soţul dânsei. Reîntoarsă văduvă în Roma 
după 20 de ani, o va întâlni în societate, ocazie cu care dânsa se arată a fi fost la 
curent cu păţania din tinereţe, amuzându-se cu cuvenita detaşare de cele întâmplate 
păcălitului soupirant (v. 572–528). Graţie mijlocirii sclavei acesteia, o pedisequa 
similară doctei Nipe din Amores (I, 11), credincioasă stăpânei şi onestă, Ovidiu îi 
face în mod dezinteresat un important serviciu material sporindu-i încrederea. Aşa se 
ajunge în sfârşit la împreunarea atât de râvnită în trecut. Convingându-se că, de data 
aceasta, are realmente de-a face cu femeia iubită: „ipsam/ attrecto manibus, 
respondent sufficienter/ singula” (v. 663–665), gustă din plin plăcerea fizică dată de 
trupul ei neschimbat în ciuda anilor şi a naşterilor avute între timp. Actul sexual este 
tratat însă „aposiopesic” („Quod superest, taceo” – v. 673), întocmai ca în discretul 
final al pătimaşei întâlniri cu Corinna din Amores (I, 5, 25): „Cetera quis nescit?”. 
Cum vom vedea, probabil pentru a evita repetarea secvenţei corespunzătoare din 
prima carte. Se sugerează numai resimţirea unei plăceri reciproce („uterque sategit 
utrique”: v. 674). În momentul consecutiv (v. 695–727), în sufletul amantului are loc 
o nouă luptă (nova rixa) ce se soldează cu a sa mutatio animi: pe de o parte este 
dezamăgit de faptul că iubita fusese părtaşă la farsa jucată în tinereţe de vetula; pe de 
altă parte, şi mult mai important, se teme să nu ajungă în postura de bătrân amorez 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

50 

(„vetulus iam desipit iste” – v. 727) devreme ce-şi va căuta, fiind acum vârstnic, 
numai iubite tinere expunându-se la păţanii şi mai grave decât cea din tinereţe.  

Cartea a III-a este cea a noului mod de viaţă. La început se reia tema ultimei 
secvenţe din cartea precedentă (v. 1–12). Bătrân acum, protagonistul nu se mai 
îndură să-şi pună grumazul sub jugul amorului, temător de alte capcane pe care 
retrăirea plăcerilor trupeşti, frustrante chiar la tinereţe, i le-ar prilejui în postura 
actuală de bătrân căpiat de amor. Aici se repetă, deci, cu o clară intenţie, sintagma 
„vetulus iam desipit iste” (v. 12). Reminiscenţa personajului senex amator al 
comediei latine clasice este evidentă. Noua decizie luată acum este căutarea luminii 
ştiinţei, suprema împlinire râvnită fiind acum filosofia: „Sed scio quid faciam: 
Studio complectar anelo/ lucem […] lucem doctrine […] sublimis apex in 
philosophia” (v. 13–5). Curriculum-ul de studiu evocat va fi cel medieval, specific 
ambienţei secolului al XIII-lea, impregnat în speţă de un aristotelism reînnoit gratie 
influenţei arabe şi speculaţiilor cosmologice. Studiul urmat va comporta deci 
geometria dar şi algebra, rithmimachia, atât de preţuită mai înainte, muzica şi mai cu 
seamă astronomia şi cosmologia: „Ascendam in celum […] cursus astrorum 
verificabo” (v. 26–8). Mutaţia spirituală merge însă mai departe decât atât căci 
ştiintele nu sunt decât propedeutica „vânării” creatorului lucrurilor create, a ceea ce 
este obârşia supremă a acestora: „Inde creatorem per res intendo creatas/ venari […] 
per rerum querere causas causam intellectu cum transcendente supremam” (v. 34–6). 
Cauza transcendentă este definită intertextual (v. 42–45) în termenii „platonici” ai 
unui citat din Metamorfoze (I, 72–3). În lunga digresiune cosmologică care ocupă 
cea mai mare parte a cărţii (v. 157–772) se petrece şi transfigurarea fictivului Ovidiu 
în astrolog şi profet. Pe urmele „magilor caldei şi babilonieni”, el prevede misterul 
imaculatei conceperi şi al trinităţii divine (mai cu seamă v. 624–633 şi 736–39). În 
mod similar a avut loc în epocă transfigurarea bine cunoscută a lui Virgil în savant, 
magician şi profet al creştinismului. Aceasta în special graţie Divinei Comedii2.  

De Vetula este deci un poem în mare măsură de natură enciclopedică pe 
gustul unei epoci marcate de uomini universali precum Albertus Magnus, Vincenţiu 
de Beauvais, Roger Bacon, Robert Grossetesta ş.a. Secvenţele sexologice inserate, 
după cum am arătat în prima carte, vădesc originalitate într-un context social în care 
comportamentul sexual făcea obiectul unor opinii divergente, dacă nu polarizate. În 
ochii bisericii, actul sexual extra-matrimonial era un păcat grav şi chiar plăcerea 
resimţită de soţi în timpul actului era rău văzută, procrearea fiind exclusivul obiect 
admis al coitus-ului. Libri penitentiales reglementau până în cele mai penibile detalii 
ispăşirea păcatelor trupeşti, drămuind totul cu o pedanterie inimaginabilă pentru 
mentalitatea modernă. În schimb, tratatele de ştiinţe naturale şi de medicină, de 
sorginte aristotelică în parte prin mediere arabă sau ebraică, vedeau lucrurile 
pragmatic conturnând problematica morală. Pe o poziţie similară se situează si poeţii 
filosofi ai epocii.  

Literatura de curte, mai cu seamă lirica, se situa în această privinţă mai mult 
sau mai puţin implicit la antipodul moralei religioase, relaţia erotică evocată fiind 
exclusiv extra-conjugală, astfel că pedepsirea adulterului a putut fi tematizată ca un 
martiraj, ilustrat de pildă de episodul Francescăi da Rimini în Infernul dantesc sau de 

                                                 
2 Sunt aspecte tratate cu multă acurateţe şi erudiţie de Klopsch (1968: 42–77 şi 152–159). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate 

51 

sângeroasa povestire provensală Le cœur mangé, reluată de Boccaccio în 
Decameron. Auctoritas ovidiană consfinţea a fortiori erotismul, aşa încât poeţii 
mediolatini îşi puteau permite, uzurpând numele anticului bard al iubirii (tenerorum 
lusor amorum), să trateze anacronistic amorul liber, în cazul pieselor pseudo-
ovidiene de considerabil succes din secolul al XII-lea. Se putea merge încă şi mai 
departe decât Ovidiu, rupând cu tabuul dezvirginării şi cu cel al adulterului temut de 
poetul antic: „Este procul, vittae tenues […]/ Quaeque tegis medios instita longa 
pedes” (Ars amandi I, 31–2). Este tocmai ceea ce şi-a permis autorul nostru în cazul 
secvenţelor de care ne vom ocupa în cele ce urmează. A făcut-o însă altminteri decât 
notorii colegi de breaslă Baudri de Bourgeuil sau Andreas Capellanus, teoreticianul 
par excellence al amorului extra-conjugal. Aceştia, din pruderie şi din idealizare, 
desigur şi din prudenţă, acordau întâietatea unui amor purus, corespunzând lui fin 
amors trubaduresc şi Minne-ei liricilor germani. Or, autorul nostru tratează, ca şi 
poeţii pseudo-ovidieni anteriori, exclusiv despre iubirea fizică, fiind funciarmente 
ovidian în această privinţă. Altminteri însă decât Ovidiu, el elimină cu totul aparatul 
mitologic, şi, tot pe atât, metaforica belicoasă sau vânătorească3. Anonimul nostru 
nu poate fi decât un cleric, în speţă un antipod al cavalerului. Om de lume fiind şi 
cleric savant, el rescrie ca atare erotismul ovidian în spirit fiziologist, evidenţiind o 
poziţionare de sorginte aristotelică ilustrată în secolul anterior şi de poeţi filozofi ca 
Alanus de Insulis şi Bernardus Silvestris, iar în secolul al XIV-lea de vernacularul 
Jean de Meung, acesta din urmă evidenţiind un registru plebeic. 

Dacă parafrazăm, într-o formulare concentrată, două pasaje distanţate unul de 
celălalt şi prezente în primele două cărţi, actul sexual duce prin fecundarea femeii de 
către bărbat la naşterea copiilor, lucrul cel mai scump de pe lume: „dulcissima 
pignora natos/ quo nihil est homini coniunctius” (I, v. 45–6), dar procură, în acelaşi 
timp, cea mai mare desfătare, atât femeii „ce se subpune în pat bărbatului de bună 
voie şi cu plăcere”, cât şi „bărbatului însuşi care slujeşte acesteia dintr-o înclinaţie 
naturală către sexul feminin” (I, v. 44–52). Ca atare, virilitatea va fi calitatea 
principală a bărbatului, marca (signatum) manifestă a acesteia fiind barba. La acest 
punct poetul dezvoltă o ingenioasă metaforică plantară, precizând că barbalis silva 
trebuie onorată ca un semn al vigoarei procreatoare a bărbatului, graţie căreia se 
perpetuează umanitatea (I, v. 37–42). Metafora plantară este reluată şi mult 
amplificată în cartea II-a, în cadrul unei digresiuni privind sexualitatea masculină şi 
natura eunucilor. Totul se centrează acum pe procesul însămânţării şi rodirii, 
respectiv sterilizării:  

Să fie sperma sămânţa, fătul rodul acesteia, testiculele rădăcina, iar pe bărbie o 
pădure înfrunzită a cărei lipsă ne face să bănuim sau un castrat, sau un neputincios. 
Barba este fala bărbatului, chezăşia vigoarei testiculelor şi a procreării fătului; dacă 
lipsesc testiculele piere speranţa procreării, căci lipseşte sperma, dar şi barba care va 
fi în acest caz o pădure căreia i-au căzut sau îi cad frunzele („Sperma foret semen et 
fructus filius atque /Radix testiculi, frondes circumdata silva/ Mento, qua quicumque 
caret suspectus habetur/ Ne sit castratus vel frigidus; est honor ergo/ Barba viro, testis 
virtutis testiculorum/ Spermatis augmenti signum, fiducia fructus./ Econtra, si testiculi 

                                                 
3 Cf. Amores IX, 1: „Militat omnis amans et habet sua castra cupido”; vezi şi Ars amandi III, 1 

sqq.; pentru metafora vânătorească cf. Ars amatoria I, 45, 270 sqq., 391 sqq. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

52 

desunt, generandi/ Spes periit, quia sperma deest, barbaque caret vel/ Est cariturus ea, 
folium quia defluet eius” – II, v. 32–41). 

Acesta este cazul eunucului, care nu este nici bărbat nici femeie, nici animal 
nici plantă, ci un monstrum (v. 42–44). 

Sexualitatea feminină ocazionează o speculaţie metaforică diferenţiată pe 
vârste (II, v. 100–110): urcând de bună voie (sponte) în patul împreunării, fecioara 
(virgo) îşi pierde floarea (flos)4. Căsătorita (uxor sau nupta) rodeşte graţie fecundării 
fie un fructus uxorius, fie unul adulterin, atunci când cutează să rupă legământul 
matrimonial (thori fedus), tulburând astfel descendenţa legitimă (sobolem turbare); 
văduva (orba viro), este „o ramură cu frunze dătătoare de umbră”, care trăieşte 
graţie actului sexual „o reîmprospătare” (refocillari), „o însămânţare a deşertului”, 
dacă nu se teme să rămână însărcinată sau dacă a devenit deja sterilă graţie vârstei.  

În sensul fiziologist atestat de poemele filozofice menţionate mai sus, autorul 
nostru invocă validitatea transcendentă a sexualităţii, ca pe un lucru ştiut şi voit de 
„părintele şi stăpânul naturii” (nature pater et dominus);  

altminteri cum am putea, mânaţi fiind de o dragoste nestăpânită (bruto amore) să 
dorim „urâta împreunare” (fedum coitum), dacă nu am avea înnăscută în genitaliile 
noastre o imensă placere (I, v. 198–204)! 

La acest punct, anonimul relevează cu prudenţa de rigoare şi pe cât posibil 
neutral-abstract, discordanţa dintre lex şi natura punând la îndoială legitimitatea 
păcatului ca atare:  

impunem naturii legea, prin care delimităm ceea ce numim convenţie (que positiva 
vocatur); conform acesteia, voi păcătui făcând ceea ce este oprit, dar nu pentru că ar fi 
păcat, ci pentru că este oprit; mai departe, dacă încalc o regulă, nu o fac ştiind că este 
justă, ci pentru că este regulă.  

Conclude apoi cu o undă de resemnare auto-cenzurantă: „dată fiind o 
asemenea lege, vorbesc numai atât cât să nu risc, căci vorbind prea mult, risc să 
amestec şi cu ceea ce ar putea să pară contrar legii” (v. 206–213). O atare 
argumentare s-a putut inspira din cea formulată cu timiditate de poetul mediolatin 
Baudri de Bourgeuil, înainte cu un secol5. Acest tip de discurs este însă congenial, 
fără să poată fi vorba de o filiaţie, cu teza sofistică asupra conflictului dintre nomos 
şi physis ilustrată de Gorgias platonician. Accente similare găsim în evul mediu, în 
dialectica abelardiană şi în tezele „hiperdialecticienilor” de genul lui Simon de 
Tournai, în epoca modernă la anumiţi fiziologi ai secolului al XVII-lea şi desigur în 
discursul nihilist al lui Nietzsche. 

În contextul dat, pasajul de mai sus apare ca o digresiune liberă pe o temă, în 
fond de drept canonic, intenţionând probabil să dezamorseze – în sensul retoric de 

                                                 
4 În limba noastră, termenul deflorare este un galicism, provenit din défloration târziu atestată (în 

sec. al XV-lea) care îşi trage originea din defloratio, un termen metaforic medio-latin atestat în 
tratatistica medicală (Pseudo-Galenus) şi în libri penitentiales: cf. Mittellateinisches Wörterbuch (2007: 
197–198).  

5 Cf. piesa pseudo-ovidiană a acestuia intitulată Florus Ovidio, [Carmen 159], v. 51 sqq: „Naturam 
nostrum plenam Deus egit amoris […] Si culpatur amor, actor culpatur amoris/ Actor amoris enim 
criminis actor erit”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate 

53 

praeoccupatio- incriminări dure la care se putea aştepta fictivul Ovidiu din partea 
confraţilor rigorişti faţa de descrierea veristă a actului sexual, un pasaj unic în 
literatura erotică medievală6. Un episod pe măsura Kamasutrei indice.  

Oferim textul latin urmat de o modestă încercare de traducere (v. 214–242): 

In votis tunc esse meis plerumque fatebar/ Felicem, si quis cognoscere posset 
amicam,/ Dum levum capiti submitteret ipse lacertum/ Ipsa suum levo lateri dextrum 
daret atque/ Molle femur, sed et una manus restaret utrique/ Libera, secretis 
tractatibus apta quibusdam,/ Pectora sic essent sibi iuncta, quod ubera pressam/ cordis 
amatoris circumstarent regionem/ Fomentum stimulans stimulumque datura 
foventem/ Ad meditativam coitu super evigilandam,/ Oscula dempsa darent sibi 
colluctantibus inter/ Denticulos linguis dulcem suggente salivam/ Alterutro leni cum 
murmure, membraque membris/ Aptarent multisque modis multisque figuris/ iuncti 
vagirent circumvolvendo sibi se/ Illecebrasque suas verbis augendo iocosis/ Seque 
observarent, ut neuter preveniendus/ A consorte foret vel perventurus eundem/ Quin 
simul ad Veneris lacrimas, quas motus amicus/ Elicit, adducti quasi commoriendo 
iacerent/ Iam velut exanimes facti cessare coactis/ Motibus et tanta victis dulcedine, 
quantam/ Tantorum completio dat desideriorum,/ Iamque viderentur animas efflare 
vicissim/ Alter in alterius faciem virtute sepulta/ Et tandem sensim redeunte resurgere 
vita/ Quamvis inviti mallentque fuisse morosas./ Delicias istas et gaudia tanta docere/ 
Nullus inexpertus posset nullusque doceri. 

În năzuinţele mele de pe atunci, consideram îndeobşte fericit pe cel în stare 
să-şi cunoască iubita. Braţul stâng el şi-l pune sub capul ei, iar braţul drept fata şi-l 
întinde în dreapta iubitului până-i atinge frageda coapsă. Astfel, fiecăruia îi rămâne o 
mână liberă pentru tainice mângâieri. Piepturile le sunt aşa de unite că sânii fetei 
înconjură, strângându-l, lăcaşul inimii iubitului. Îşi dau săruturi apăsate ca să-şi ţină 
trează plăcerea împerecherii, limbile li se bat între dinţişori sugându-şi unul altuia 
dulcea lor salivă. Cu molcom murmur îşi tot potrivesc mădularele gemând lipiţi şi 
încolăciţi în toate chipurile, unul în celălalt. Sporesc vraja prin tot felul de vorbe 
duioase. Se îngrijesc mult ca nu cumva unul să fie devansat sau să devanseze pe 
celălalt în juisare. Aşteaptă până ce le ţâşnesc împreună lacrimile Venerei iscate în 
vâltoarea iubirii. Ajunşi la capăt, zac ca şi muribunzi. În nemişcarea lor de acum par 
neînsufleţiţi, covârşiţi fiind de o dulceaţă pe atât de mare, pe cât de mare le-a fost 
împlinirea pătimaşelor lor năzuinţe. Vlăguiţi, mai că-şi dau laolaltă duhul. În cele din 
urmă, se reîntorc treptat la viaţă, mai degrabă fără voie întrucât durata plăcerii le-a 
părut prea scurtă. O astfel de desfătare şi bucurie nu pot fi nici împărtăşite, nici 
înţelese până ce nu le încearcă cineva. 

Interpretarea unui asemenea text poate părea superfluă, dacă dăm urmare 
recomandării din finalul pasajului. 

În unicitatea sa, textul nostru este într-o vădită emulaţie cu un pasaj ovidian 
tot atât de „kamasutric” din Ars amatoria7. Se pot recunoaşte însă şi sintagme 

                                                 
6 Baudri de Bourgeuil califică cu multă plasticitate sinistra lor aparenţă: „frons irsuta […] grande 

supercilium , nigrum magnumque cucullum (Contra obtrectatores consolatur [Carmen 36] v. 33–35). 
7 Cf. Ars amatoria II, 709–31: „Nec manus in lecto laeva iacebit iners/ Invenient digiti, quod agant 

in partibus illis […] Crede mihi non est Veneris properanda voluptas/ Sed sensim tarda prolicienda 
mora/ Cum loca reppereris, quae tangi femina gaudet/ Non obstet, tangas quo minus illa, pudor/ 
Adspicies oculos tremulo fulgore micantes... Accedent questus, accedet amabile murmur/ Et dulces 
gemitus aptaque verba ioco./ Sed neque tu dominam velis maioribus usus/ Desine, nec cursus anteeat 
illa tuos/ Ad metam properate simul! Tum plena voluptas,/ Cum pariter victi femina virque iacent”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

54 

inspirate pe alocuri din Amores. Ceea ce totuşi la Ovidiu este formulat preceptistic şi 
obnubilat de veşnice trimiteri mitologice care împănează şi acest context, apare aici 
rescris şi sensibil îmbogăţit cu elemente inedite, totul fiind cristalizat într-o 
prezentare dinamică şi fazată a actului sexual: de la iniţiala poziţionare coitală, de la 
primele mângâieri drăgăstoase la intensificarea plăcerii graţie unei susţinute excitări 
a punctelor erogene din trup, până la paroxismul unui orgasm ce se petrece sincron 
marcând momentul plinei satisfacţii (plena voluptas ovidiană), urmat apoi de 
tristeţea trezirii din transa erotică. Ceea ce un Pseudo-Aristoteles formula consolator 
„post coitum omne animal triste est” (Problemata physica, XXX, 1).  

În acest fel, pasajul nostru reluând esenţialul modelului din Ars amatoria se 
arată plusquam ovidian. La o confruntare a clarelor ocurenţe intertextuale – ce sunt 
în Ars amatoria în număr de cinci şi în Amores II, 2, în număr de două – frapează 
diferenţa de expresivitate şi de ornatus la cei doi autori. Împrumutând, anonimul 
modifică considerabil atât registrul stilistic, cât şi pe cel lexical: acolo unde Ovidiu 
este redundant şi perifrastic, anonimul se arată economicos, precis în formulare, dar 
şi viceversa, alegerea de cuvinte fiind diversă, nicidecum servilă din partea celui din 
urmă. Două exemple vor fi relevante în acest sens. În Amores, II, 2, v. 9, gestul 
sărutului „florentin” este descris concis: „Osculaque inseruit cupide luctantia 
linguis”, inspirându-se probabil din Tibul8, în timp ce anonimul intensifică gestul 
languros sporindu-i savoarea: „Oscula dempsa darent sibi colluctantibus inter/ 
Denticulos linguis dulcem suggente salivam” (v. 224–5). Ovidiu insistă deopotrivă 
asupra dezmierdării punctelor erogene ale trupului iubitei: „cum loca repperires, 
quae tangi femina gaudet/ […] tangas” (Ars amatoria II, 719 sqq.). 

Descrierea orgasmului sinergetic este metaforică şi perifrastic-redundantă la 
Ovidiu, după cum urmează:  

Sed neque tu dominam velis maioribus usus/ Desine, nec cursus anteeat illa 
tuos/ Ad metam properate simul! tum plena voluptas/ Cum pariter victi femina virque 
iaceant (II, 725 sqq.),  

în timp ce Pseudo-Ovidiu este mai „tehnic şi detaliat”:  

Seque observarent, ut neuter preveniendus/ A consorte foret vel perventurus 
eundem/ Quin simul ad Veneris lacrimas, quas motus amicus/ Elicit, adducti quasi 
commoriendo iacerent (v. 230 sqq.).  

Cum autorul nostru este îndeobşte reţinut în uzajul figurilor de stil, lacrime 
Veneris, singura metaforă reperabilă în acest pasaj, probabil forjată de el, capătă un 
deosebit relief. În afara secvenţei amintite din Ars amatoria, Ovidiu nu oferă nimic 
comparabil, căci scena împreunării cu Corinna din Amores, I, 5, se limitează la 
descrierea pe îndelete a apetisantului fizic al fetei, urmarea fiind lăsată pe seama 
cititorului: Cetera quis nescit? (v. 25). În concepţia lui Ovidiu şi a emulului anonim 
sexualitatea se diferenţiază net faţă de ceea ce întâlnim în multe texte erotice antice 
şi medievale, de pildă în piesele satirice horaţiene şi mai cu seamă în Carmina 
priapea şi în alte culegeri similare de data incertă, iar în evul mediu, printre altele în 
piesele erotice ale unor Marbod, Petrus de Blois sau Godefroi de Reims, poeţi ai 
secolului al XII-lea. Lipseşte, atât la Ovidiu, cât şi la emulul său, detalierea obscenă, 

                                                 
8 Cf. Elégies, I, 8, 37: „pugnantibus humida linguis […] oscula”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate 

55 

expresie elocventă a unui milenar machism sexual. Ritualul coital descris de aceştia 
doi este de clară sorginte fiziologică redând cu concreteţă poetică actul unei 
împreunări armonioase ce culminează cu egala satisfacţie sexuală a amanţilor: de la 
primele mângâieri schimbate până la orgasmul ce se vrea à tout prix concomitent. 
Semnificativă ni se pare, în acest sens, nemenţionarea membrului viril, atât de-a 
lungul ritualului, cât şi în pasajul, analizat mai sus, al laudei virilităţii. Suntem deci 
la antipodul marţializării actului sexual, departe de metaforica luptei şi a vânătorii 
proprii poeziei ovidiene, după cum am văzut mai sus. 

Ne putem întreba dacă empatia omului de lume Ovidiu pentru sexualitatea 
feminină nu găsea deplină înţelegere şi congenialitate în tagma clericilor medievali 
graţie tocmai dublei lor naturi: ca oameni ai bisericii şi ca literaţi. Păstorind în 
ambianţa mirenilor erau liberi să cunoască, în anumite limite – care puteau fi foarte 
elastice – plăcerile lumeşti pe care le gustau, altminteri decât tagma cavalerilor, cu 
rafinament graţie tocmai specificului formaţiei lor de literaţi îmbibaţi de ovidianism. 
Este elocventă în acest sens disputa femeilor în certamina (dispute) versificate 
precum De Phyllide et Flora sau Le Concile d’amour de Remiremont, scris probabil 
mai întâi în latină (Concilium amoris in Monte Romarico), privind calitatea de 
amant a clericului comparată cu cea a cavalerului: cel dintâi este recunoscut de 
apologetele respective superior şi pentru că ştie să iubească mai bine decât cavalerul. 
Într-un alt context, la care ne vom referi mai jos, clericul se poate arată expert în a 
evita să o lase însărcinată pe iubita sa. 

În măsura credibilităţii, mistificatoarea paternitate ovidiană îl scuteşte pe 
autorul nostru de a face reverenţe şi concesii la adresa consensului public care nu 
putea fi decât rigorist. Nu altminteri se petrec lucrurile cu confratele Baudri de 
Bourgueil, menţionat mai sus. Nevoit să-şi apere poezia de dragoste, el o prezintă ca 
pur exerciţiu literar: „Musa iocosa michi, sed vita pudica” (Constantie [Carmen 
142], v. 107)9. Oricum, pasajul teoretic privitor, aşa cum am arătat, la contrastul 
dintre lex şi peccatum care precedă imediat (v. 197–213) textul ritualului erotic îi 
putea servi anonimului nostru ca scut. S-ar putea opina că o asemenea reprezentare 
atestă o ingenuitate simulată, aidoma celei din naraţia împreunării lui Dafnis cu Cloe 
din omonimul roman antic, dacă nu vedem şi într-un caz şi în celălalt un rafinament 
voieuristic. Formularea în original a primelor două versuri care precedă descrierea 
coitus-ului (v. 214–5) ne trădează o certă, voită distanţare faţă de autenticitatea 
trăirii erotice, aşa cum urma s-o reprezinte: „In votis tunc meis plerumque fatebar/ 
Felicem, si quis cognoscere posset amicam”. Alăturarea aici a modului potenţial 
posset după cognoscere şi nu a unui real (cognovi) însoţit eventual de un si sau sicut, îl 
detaşează pe autor în mod evident de ceea ce urmează. Personalizată este în acest 
poem numai trăirea eşecului erotic regizat de vetula în cartea a II-a, dar şi aici autorul 
pare să rescrie mai degrabă cunoscute modele plautine sau terenţiane decât pseudo-
ovidiene, primele fiindu-i desigur accesibile graţie bogatei lor receptări în Franţa.  

Imitaţia ovidiană nu se extinde totuşi şi asupra unei ample secvenţe în care se 
relatează primejdiile consecutive plăcerii amorului tăinuit („tectus amor: Pamphilus” 
v. 570). Am putea sintetiza cele două faţete ale iubirii ilicite prin următorul incipit al 

                                                 
9 Sau Sit pudor in facto, jocus in calamo: Ad dominam Constantiam [Carmen 200] v. 46: „Crede 

mihi, non vera loquor, magis omnia fingo/ Nullus amor foedus mhi quidlibet associavit: Qua intentione 
scripserit” [Carmen 167] ; cf. Cizek (2013: 160–161). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

56 

unui şlagăr din anii ’30 ai secolului trecut: „Plaisirs d’amour ne durent qu’un 
moment, chagrins d’amour durent toute la vie”. Anonimul nostru ar fi fost 
îndreptăţit să înlocuiască chagrins cu emmerdements d’amour, ceea ce s-ar preta 
unui inedit joc semantic în antinomie cu daco-romanica „dezmierdare”. 

Secvenţa în chestiune (v. 111–76) are un caracter sociologic și tratează, cu o 
comprehensiune rară în epocă, dramatica situaţie a femeii ce cutează să încalce tabuul 
amorului extra-conjugal. Stările de lucruri evocate se vor antice, sunt însă destul de 
transparente pentru a nu fi putut înşela cititorul medieval asupra actualităţii lor. 

În ordinea ierarhizantă a celor trei vârste ale femeii relevate mai sus: virgo, 
nupta, vedova, autorul nostru tratează mai întâi periclitarea celei ce şi-a pierdut 
floarea fecioriei (v. 111–122). Este multiplă, putând veni în primul rând de la iubitul 
respectiv:  

dacă este un vir prudens va evita prin discreţie dezonoarea iubitei (suggilatio fame), 
dar unul neîndurător (crudelis) nu se va sinchisi de aşa ceva. Reputaţia fetei va putea 
totuşi rămâne neştirbită, în afară de cazul [nefericit] al rodirii (partus).  

Ceea ce atrăgea după sine imposibilitatea măritişului. Distincţia între vir sapiens şi 
cel crudelis se poate referi însă şi la comportamentul sexual al amantului: cel 
înţelept va evita gravidarea partenerei uzând de coitus interruptus, reţinându-se deci 
să ejaculeze. Un anumit Drouart la Vache, traducând foarte liber şi în versuri tratatul 
De amore al lui Andreas Capellanus, laudă aceasta ca fiind o performanţă ce 
distinge pe amantul cleric de amantul cavaler: graţie acesteia, cel dintâi va putea iubi 
fecioare, femei căsătorite şi călugăriţe, fără să le expună primejdiei unei sarcini10. 

Pericolul defăimării putea veni totuşi şi de la limbuţia fetei,  

când îşi trădează secretul prietenelor indiscrete sau când, [asemenea Sulamitei biblice] 
îşi doreşte iubitul peste măsură, nemaiştiind să-şi ascundă patima, trădându-se prin 
gesturi şi înveşmântare, căutându-şi iubitul pretutindeni cu ochii, intrând şi ieşind 
într-una. Este nechibzuită (inconsulta), căci, neputându-se feri singură, nimeni nu o va 
putea face în locul ei (v. 115–122). 

Altminteri decât în evul mediu, dar deopotrivă cu epoca, mai cu seamă în 
mediul rural european, pierderea fecioriei nu era nicidecum o tragedie în societatea 
romană. În acest sens apare tot atât de anacronică dilema dramatică a fecioarei în 
comedia Pamphilus (v. 574–5) între Venus que vim faciens semper amare iubet pe 
de o parte, şi pudor et metus, de cealaltă parte, teama fiindu-i provocată de 
supravegherea severă a mamei-jandarm (custos).  

Situaţia femeii măritate, nupta (şi nu matrona, cum întâlnim la Ovidiu), reţine 
mai mult atenţia, autorul descriind cu subtilitate faţetele comportamentului 
disimulatoriu al acesteia, inventarea unei serii de alibiuri plauzibile în funcţie de 
vârsta şi de condiţia socială a femeii. Iată textul respectiv: „Nupta este mai liberă, 
dar expusă la mai mari primejdii. Poate să iasă când şi unde vrea; dacă este iuvenis 

                                                 
10 „Et s’embrasser sans se laisser aller au-delà [în original Et baissier sanz couler] Et telle forme 

d’amour est vertueuse […] D’une telle forme d’amour naît une grande prouesse/ Et Dieu ne s’en irrite 
guère/ Et sans se considérer comme affligée/ Peut pratiquer une telle forme d’amour/ Pucelle et femme 
mariée/ Et nonne vouée à Dieu” (Drouart la Vache 1926: 409 – în traducere modernă de Jacquart, 
Thomasset 1985: 137). Prima frază este înţeleasă de cei doi autori ca „faire l’amour sans éjaculation» 
sau mai exact «s’épancher au-delà de la sécrétion de l’humeur prostatique” (ibidem). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate 

57 

se întovărăşeşte cu cele ce au aceleaşi gusturi, pretextează frecventarea spectacolelor 
teatrale” (v. 123–59). În acest context, ludi theatrales nu este neapărat un 
anacronism, întrucât în oraşele medievale se produceau frecvent atât menestreli, cât 
şi saltimbanci de toate soiurile.  

Dacă este matură, se va afera să facă multe cumpărături în for, lucruri de mică 
importanţă, cele serioase fiind pe seama soţului. Dacă este de condiţie nobilă, 
necuvenindu-se să se ocupe cu aşa ceva, va bate drumul templelor, a celor mai 
îndepărtate, va lua căi noi inventând zilnic zei şi miracole. Aşadar se va ruga sau 
susţine că tocmai s-a rugat chipurile ca să ramâie însărcinată sau pentru tămăduirea de 
vreo boală reală ori închipuită. Graţie evlaviei sale, ea dobândeşte încrederea (soţului) 
de a ieşi nelimitat, în consecinţă şi putinţa de a păcătui nestingherită. Credinţa devine 
astfel scuza păcătoasei făcând să-i crească îndrăzneala. 

Periclitarea femeii adultere nu putea fi decât străină de realităţile societăţii 
romane. Or, autorul nostru nu putea să ignore ceea ce în Amores (II, 2, v. 47–62) 
echivala cu bagatelizarea adulterului în Roma antică. Denunţarea soţiei 
necredincioase făcută stăpânului de către sclavul casei avea consecinţe funeste 
numai pentru acesta din urmă:  

dacă stăpânul este îngăduitor (tepet), nu se sinchiseşte de denunţ. Dacă-şi iubeşte 
nevasta, denunţul îl face nefericit şi dovedirea adulterului este anevoioasă, iar 
judecătorul va fi favorabil soţiei. Însă chiar dacă se întâmplă ca soţul să vadă cu 
propriii-i ochi (viderit ipse licet), va da crezare tăgăduielii soţiei, lacrimile acesteia îl 
vor face şi pe el însuşi să plângă, îşi va blestema ochii şi, mâniindu-se, va pedepsi pe 
sclavul cel flecar.  

Ovidiu opinează în altă parte că burlescul episod homeric „Mars şi Venus 
surprinşi în flagrant de Vulcan” dovedeşte că gelozia nu poate fi decât contra-
productivă întrucât cei doi zei amanţi, de atunci înainte, şi-au continuat relaţia 
nestânjeniţi: „quod ante tegebant/ Liberius faciunt, ut pudor omnis abest” (Ars 
amandi, II, 589 sqq.). Ovidiu laudă în alt pasaj tocmai liberalitatea soţului roman 
care îngăduie nevestei legale (legitima uxor) o totală libertate a mişcării: „unde 
volet, veniat, quoque libebit, eat” (Ars amatoria, II, 544). Coincidenţa cu textul 
anonimului: „Nupta potest ubi vult et quando et qualiter ire” (v. 125) nu poate fi 
întâmplătoare. 

Primejduirea femeii medievale ce îndrăznește să încalce fedus thori ne este 
bine cunoscută şi este încă de o brizantă actualitate pe alte meridiane. În evul mediu, 
căsătoria era un act sacramental care putea împovăra foarte serios conştiinţa femeii 
ce făcea acest pas. Pe de altă parte, căsătoria era un aranjament peste capul viitoarei 
soţii, de care se dispunea fără apel de către familie, apoi de către soţ, devenindu-i 
total dependentă. Pe acesta descoperirea adulterului îl dezonora total, obligându-l să 
comită un delitto d’onore, în speţă omicidul vinovaţilor. Un clar indiciu în acest sens 
ne dă Baudri de Bourgeuil, după cum urmează: „Nulla viro est tanti res quam de 
coniuge fama/ Nulla ingrata sui fama pudica thori est” (Florus Ovidio, [Carmen 
159] v. 31–2). 

Să amintim că în sudul Italiei, până prin anii ’70 ai secolului trecut, uciderea 
adulterilor surprinşi în flagrant era legitimată juridic. Desigur un atavism al Italiei 
profunde acceptat în mod tacit şi de biserică. În ciuda acestei grozăvii, adulterul se 
petrecea frecvent în evul mediu ca îndeobşte, testimoniile juridice şi literare în acest 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

58 

sens sunt multe şi concludente. Uimeşte în textul nostru acurateţea descrierii dublei 
existenţe la care disimularea obliga pe cea mal mariée, un destin împărtăşit de 
Isolda, de Francesca da Rimini, de Parisina sau de eroina fără nume a lai-ului 
Guigemar scris de Marie de France: „când este tânără, pretextul cel mai nimerit este 
cel al întovărăşirii cu altele aflate în aceeaşi situaţie deznădăjduită” (si iuvenis, trahit 
unanimes trahiturve per illas: v. 126). Dintre celelalte alibiuri menţionate succesiv, 
teatrul şi forul sunt prezente în Ars amatoria ca preferate terenuri de vânătoare 
erotică ale bărbaţilor (I, 79 sqq. – 89 sqq.). Locaşurile religioase, în speţă templa 
Memphitica – indicate de Ovidiu numai în treacăt ca un alt teren propice vânătorii 
(ibidem, v. 77) – capătă cu totul altă dimensiune în textul nostru. Aici delubra 
deorum nu poate însemna decât biserica, iar dei şi miracula sfinţi şi relicve (v. 132 
sqq.). În privinţa acestui alibiu autorul potriveşte un joc de cuvinte hiastic plin de 
ironie: nupta nu merge în vederea rugăciunii, ci se roagă ca să poată merge, căci 
drumul nu e de dragul rugăciunii, ci rugăciunea de dragul drumului („nec vadit quia 
voverit, immo vovet quia vadat,/ cum votum non causa vie sit, sed via voti” – v. 
137–8). Ingeniozitatea atribuită femeii adultere în acest pasaj constă, aş zice, în 
răstălmăcirea în virtute a păcatului comis, eliberându-şi conştiinţa de povară. Putem 
deduce aici că votum-ul ei este ca Dumnezeu s-o ocrotească în iubirea-i interzisă. 
Revin la pasajul comentat mai sus asupra îndrăzneţei reinterpretări de către anonim a 
relaţiei dintre peccatum şi lex (v. 207–211): un act este sancţionat ca păcat în numele 
unei convenţii prohibitive nu pentru că în sine ar fi ceva negativ, ci de dragul 
acesteia; iar mai departe: nu se ţine seama de precept pentru că n-ar fi just, ci pentru 
că este precept. În judecarea subterfugiului femeii adultere autorul nostru este ironic, 
dar înţelegător, poate tot atât de înţelegător cum va fi Dante de traumatizat ascultând 
relatarea Francescăi da Rimini11. „Păcătoşii cu trupul” sunt în prisma liricii 
medievale cel mai puţin de condamnat, iar schingiuirea, la care riscă cu uşurinţă să 
fie expuşi, le conferă aureola martirajului. Boccaccio şi Chaucer, contemporani unul 
cu celălalt, merg mai departe decât Dante, inversând de fapt perspectiva păcatului 
trupesc: încornoraţii sunt cei care păcătuiesc, ei sunt deseori ridiculizaţi sau înfieraţi, 
fie ca senes amatores, anume burghezi libidinoşi vrând cu sila sau cumpărând 
iubirea, fie ca feudali cruzi şi stupizi în gelozia lor posesivă. Se aplaudă 
ingeniozitatea femeii adultere ce reuşeşte să evite pericolele şi să dea curs 
adevăratelor ei sentimente şi porniri.  

O primejduire serioasă a iubirii clandestine („coitus furtivus” – v. 146) poate 
fi cauzată însă de fructificarea femeii adultere. Şi acest lucru este tratat de anonim cu 
o înţelegere asezonată de ironie: aşa ceva se întâmplă des, e natural, tot atât de 
naturală fiind legitimarea rodului de către soţ, ca propriu copil, din moment ce se 
naşte în casa lui. Deci şi un temei juridic. În acest sens textul este clar: „semper eum 
tibi sponsus alet, quia semper/ filius uxoris presumitur esse mariti” (v. 146–7). Se 
implică însă, într-o atare situaţie, ingeniozitatea mamei în a nu trezi cumva bănuiala 
soţului înşelat. Formularea cazului contrar este pe cât de laconică, tot pe atât de 
obscură: „E contra durum est sollempnizare, quod ille/ conculcat” (v. 149–50). Tot 
ce pot înţelege este că renegarea copilului va face viaţa grea mamei acestuia. Juridic, 
soţul era îndreptăţit să procedeze cu toată rigoarea. În istorisirea satirică Schneekind 

                                                 
11 „E caddi come corpo morto cade” – Inferno, canto V, v. 142.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate 

59 

– provenind din sudul Germaniei, dar larg receptată şi prezentă în mai multe 
versiuni, în latină sub titlul Puer de nive conceptus (Copilul de zăpadă) – soţia unui 
negustor mult itinerant duce o viată uşoară, rămâne însărcinată şi naşte, totul în 
absenţa soţului. Celui întors din călătorie îi povesteşte că, „pe timpul iernii, copilul a 
fost zămislit de omăt” („puer de nive conceptum fuisse”). Soţul se face că acceptă 
explicaţia şi, plecând din nou în primăvară, ia cu el copilul şi-l vinde. Reîntors acasă, 
povesteşte cu seninătate nevestei că copilul, „aşa cum s-a născut din omăt, când a 
dat de soare s-a şi topit” („sicut ex nive genitus, sic ad calorem solis fuisse 
liquefactum” – Geoffroi de Vinsauf II, 2, 43). 

Într-un al treilea caz de adulter dat în vileag, cel ce are de suferit este amantul. 
Situaţia narată pare mai complicată, iar formularea, şi aici vădit eliptică şi confuză, 
îngreuiază înţelegerea acestui pasaj:  

sed et ex nupta poterit quis habere/ Maiores inimicitias quia pelice lesa/ Non tantum 
dolet hec quam rivali magis ille./ Egra sed indempnis iniuria provocat ipsum/ 
Armaque iusta movet (v. 151–153).  

Propunem următoarea parafrazare în sensul editoarei Robathan12 (1968: 141) 
– adulterul femeii măritate prilejuieşte celui devenit rival al soţului o catastrofă mai 
mare decât un adulter comis de soţul însuşi. Chiar un prejudiciu fără consecinţe îl 
îndreptăţeşte pe soţ să recurgă la arme. Urmează descrierea pedepsirii şi suferinţei 
amantului într-o formulare destul de clară:  

Dacă, luat prin surprindere [de către soţul femeii], acesta îl covârşeşte, pune 
stăpânire pe el şi îl jugăneşte, spălând astfel adulterul, năpăstuitul se va face de râsul 
lumii, negăsindu-se nimeni să-l compătimească şi niciun judecător nu-i va da 
ascultare („qui si prepossit amanti/ Forte superveniens, deprensoque et mutilato/ 
Purget adulterium, fiet commotio risus/ In populo, nec erit qui compatiatur eidem/ 
Dampna sui passo, nec iudex audiet ipsum” – v. 154–8). 

După cum vedem, castrarea punitivă în cazul unui delitto d’onore nu putea 
suscita decât râsul public faţă de suferinţa celui schingiuit, ce se putea considera fericit 
scăpând cu viaţa, întrucât justiţia medievală închidea ochii în asemenea cazuri. În 
această privinţă, contrastul cu realitatea romană descrisă în Amores II, 2, nu poate fi 
mai izbitor. Relevant este în acest sens şi deznodământul numai în aparenţă diferit al 
pătimirii lui Abélard, mai înainte cu un secol. Pentru a fi refuzat să se căsătorească cu 
Eloisa lăsată însărcinată de el, ori poate numai pentru tergiversarea căsătoriei, Abélard 
a fost mutilat în acest chip de indivizi plătiţi de unchiul fetei. Dacă aceştia au fost 
judecaţi şi executaţi (după mărturia filosofului însuşi, în Historia calamitatum) 
mandatarul violenţei săvârşite nu a avut nimic de suferit.  

Primejduirea văduvei este văzută sub un singur unghi, şi acesta este tragic 
(v. 159–190): liberă de îngrădirea la care este supusă femeia căsătorită, în speţă 
văduva tânără („nisi transegerit annos” – v. 109), este în cea mai mare măsură 
periclitată în cazul rodirii („fertilitas metuenda” – ibidem). Dacă această primejduire 
o are în comun cu fecioara şi cu femeia măritată, gradul ei specific de gravitate este 
judecat cu totul altfel. Autorul nu insistă asupra cazului fecioarei, poate pentru că 
soluţia notorie era măritişul cu tatăl copilului, ceea ce desigur că nu se întâmpla des; 

                                                 
12 Locul este apreciat ca „difficult passage”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

60 

în cazul căsătoritei am văzut că lucrurile se puteau aranja. Or, în lipsa unei asemenea 
scăpări mulţumită tocmai cadrului matrimonial, văduva tânără era expusă 
dezonoarei totale, dacă nu reuşea să prevină graviditatea ori să-şi provoace avortul, 
luând cu nemiluita băuturi anticoncepţionale („immemorabilibus se potatura” – v. 
161). În caz contrar, nu vedea din disperare altă soluţie decât prunc-uciderea13. 

Pasajul consacrat dramei prunc-uciderii este de mare emoţionalitate, descriind 
mai intâi actul omorârii pruncului (v. 163–69) urmat de o imprecaţie vehementisimă 
la adresa mamei ucigaşe căreia i se reproşează desconsiderarea alternativei ce ar fi 
permis pruncului să trăiască, anume expunerea (v. 170–190).  

Perplexată de scâncetele pruncului a cărui venire pe lume îi trădează păcatul, 
văduva este lovită de o bruscă nebunie şi, cu privirea întoarsă, suceşte fragedul gât al 
copilului („furiis agitata novis improvida stringit/ aversis oculis teneri puerilia nati / 
guttura” – v. 165 sqq.). 

Expirarea acestuia este încă mai sfâşietoare:  

pruncul nu mai poate respira, aerul îi lipseşte acum, pe care plămânul îl duce inimii/ 
Şi moare fără să fi gustat încă lapte de mamă („nec spirare licet, sed deficiente/ Aere 
non reperit, quid cordi pulmo ministret/ Et moritur nondum gustato lacte parentis” – 
v. 167–9). 

Urmează, cu aceeaşi intensitate, de deplângerea soartei celui ce  

abia născut, cunoştea moartea înaintea vieţii, căruia, abia născut, viaţa i s-a şi sfârşit, 
ispăşind păcatele mamei („prius inter manes quam vivos habitat, prius experiatur/ 
mortem quam vitam vix natus tempora complens”) (v. 171 sqq.).  

„De o astfel de mamă s-ar fi temut [autorul] să nu fie el însuşi otrăvit!” (v. 
176). Urmează un patetic dialog imaginar cu pruncucigaşa, plin de reproşuri, în care 
interogaţiile retorice alternează cu exclamaţiile, ideea fiind că milostivirea publică ar 
fi salvat viaţa pruncului expus, că acestuia nu tatăl i-a lipsit, ci mama:  

elemosina publica saltem / nutrivisset eum […] Dic mihi, crudelis, dic mater cruda 
[…] Deeratne pater? Modo sit!/ Numquis mater eras? Ubi tu? Non corpore deeras/ ut 
mater deeras (v. 177 sqq.).  

Sintagma crudelis mater este desigur preluată din Virgil (Bucolica VIII, 49), 
unde se referă la prunc-ucigaşa Medea. 

Tonul acestui pasaj este deci cu totul altul decât cel al secvenţelor precedente, 
diferit mai cu seamă de referinţa cu alură de comedie la virtualul copil nelegitim al 
femeii căsătorite, faţă de care autorul cleric se arată ironic-îngăduitor. Confruntat 
însă cu prunc-uciderea, acesta ia postura duhovnicului ce primeşte spovedania 
nefericitei mame criminale. Fără îndurare pentru gestul ei disperat care o precipită 
într-o bolgie mult mai adâncă decât cea a păcătoşilor cu trupul, el îi pune implacabil 
în faţa ochilor alternativa, salvatoare pentru prunc, a lăsării lui pe seama milosârdiei 
publice. Goethe se va arăta mai indulgent faţă de chinurile Margaretei: în aşteptarea 
călăului, cu minţile pierdute, Margareta se roagă Tatălui ceresc şi-şi obţine iertarea 
pentru viaţa de dincolo: „Mefisto: – E osândită! O voce de sus: – Salvată!” (Goethe 

                                                 
13 În text avem nati miserabile bustum („nefericita moarte a pruncului”) preluat din Metamorfoze 

(VI, 665), unde se referă la deznădejdea Procnei.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lacrime Veneris: mic eseu pseudo-ovidian despre sexualitate 

61 

1982: 178). Biserica nu glumea, nici azi nu glumeşte în privinţa oricărei forme de 
avort, incluzând anticoncepţionalele. În această privinţă regăsim, 700 de ani după 
Pseudo-Ovidius, argumente similare celor din pasajul nostru în epocala enciclică 
Humanae vitae a papei Paul al VI-lea. 

În cadrul poemului pseudo-ovidian cu variat conţinut literar-enciclopedic De 
vetula, secvenţele sexologice prezintă un deosebit interes. Unele abordează, într-un 
ales limbaj poetic, fără falsă pudoare şi simulând siguranţa unui iniţiat, actul sexual 
în plenitudinea împlinirii lui fiziologice, depăşind în această privinţă modelul 
ovidian. Un egal interes prezintă şi alte secvenţe în care autorul tratează, sub masca 
unui anacronism transparent, o latura sociologică a iubirii tăinuite, anume nefastele 
şi dureroasele urmări suferite crescendo de trei categorii de eroine ale unei asemenea 
iubiri ce contravenea tabuului mentalităţii medievale: fecioara, femeia măritată şi 
văduva. Acest tip de abordare relevă în autorul nostru un cleric animat de un 
surprinzător spirit feminist.  

Bibliografie 

A. Texte 
Baudri de Bourgeuil 2002: Baudri de Bourgeuil, Carmina, t. I, II, ed. J.-Y.Tilliette, Paris, 

Les Belles Lettres.  
Drouart la Vache 1926: Drouart la Vache, Le livre d’amours, éd. R. Bossuat, Paris, Hachette. 
Geoffroi de Vinsauf 1924: Geoffroi de Vinsauf, Documentum de modo et arte dictandi, in 

E. Faral, Les arts poétiques du XIIe et XIIIe siècle, Paris, Champion, p. 263–320. 
Goethe 1982: Goethe, Faust, Partea I şi Partea II, trad. H. Stanca, Bucureşti, Univers. 
Matthieu de Vendôme 1924: Matthieu de Vendôme, Ars versificatoria, in E. Faral, Les arts 

poétiques du XIIe et XIIIe siècle, Paris, Champion, p. 109–124. 
Ovidiu, Amores, ed. J. Ingleheart, London, Bristol Classical Press, 2011.  
Ovidiu, Ovidii Nasonis De arte amatoria, erkl. v. P. Brandt, Leipzig, 1902.  
Pamphilus sive De amore, in Three Latin Comedies, ed. K. Bate, Toronto, University Press, 

1976, p. 61–89. 
Pseudo-Aristoteles, Problemata physica, Text und Anmerkungen v. H. Flashar, Berlin, 

Gohlke, 1962.  
Pseudo-Ovidius De Vetula, Untersuchung und Text von P. Klopsch, Leiden und Köln, Brill, 

1967. 
The Pseudo-Ovidian De Vetula, Text, Introduction and Notes by D.M. Robathan, 

Amsterdam, Hakert, 1968. 
Tibullus Albius, Elégies, éd. A. Ponchont, Paris, G. Budé, 1909.  

B. Literatură secundară 
Cizek 2013: A. Cizek, Bemerkenswerte Wandlungen des Bildes Ovids in der 

mittellateinischen Literatur, in Amicorum Societas: Mélanges offerts à F. Dolbeau 
pour son 65 anniversaire, Firenze, SISMEL Edizioni, p. 157–162. 

Jacquart, Thomasset 1985: D. Jacquart et Cl. Thomasset, Sexualité et médicine au Moyen 
Âge, Paris, PUF. 

*** Mittellateinisches Wörterbuch, Bd. III, München, Beck Verlag, 2007.  
Klopsch 1967: Pseudo-Ovidius, De Vetula, Untersuchung und Text, von P. Klopsch, Leiden 

und Köln, Brill. 
Robathan 1968: The Pseudo-Ovidian De Vetula, Text, Introduction and Notes by D.M. 

Robathan, Amsterdam, Hakert. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

62 

Lacrime Veneris: Pseudo-Ovidian Short Essay about Sexuality 

The Medio-Latin poem entitled in manuscripts De Vetula (About an Old Woman) is 
an anonymous work. Written by a cleric in 13th century France, it looks like the poet Ovid’s 
imaginary autobiography including three distinct phases in the protagonist’s life 
corresponding to the three books the poem is divided into: when the false Ovid was “in the 
service of love” (quando vacabat amori: the first book), “the occasion to change the way of 
living” (qua re mutabit: the second book) and “his new life” (quomodo postea vixit: the third 
book). From a man who loves life’s worldly pleasures, the protagonist, under the impact of a 
great disappointment, might have become a sober scholar completely engrossed into science 
till he should have reached the hypostasis of predicting Savior’s imminent birth. The 
narration is often interrupted or, as a matter of fact, competed by various digressions, 
especially with cosmological, philosophical, theological, physiological and sociological 
content. In this last respect, sexuality is given a unique treatment in a number of passages in 
the first two books: the physiological and sociological viewpoint intertwine here with an 
emulation of Ovid’s work, in particular with corresponding passages from Ars amandi and 
from Amores. Male sexuality is concisely treated, mainly in metaphorical terms, while 
female sexuality is described in more detail especially from a sociological point of view; the 
author analyzes mainly the female behaviour in hazardous situations of illicit love with 
which the virgin, the adulterous wife and the widow in her early years are confronted to 
different degrees, especially in pregnancy situations. In this context, the tragic fate of the 
young widow draws particular attention when she is compelled to commit infanticide. In 
such situations the fate of men who induce adultery is only tangentially tackled, except for 
the one who became the victim of a jealous husband. A special aspect is represented by the 
detailed and “technical” description of the sexual intercourse in its successive stages and 
especially the corresponding fragment from Ars amandi. 

Such a way of tackling the theme of sexuality, as a very delicate and risky field in the 
medieval constellation, reveals the author of De vetula poem to be a wise cleric, with a deep 
and subtle knowledge of certain human and situational factors. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:12:11 UTC)
BDD-A25217 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

