
30 
 

JEAN BURGOS. A VEDEA ALTCEVA ŞI ALTMINTERI 
Jean Burgos. To See Something Else and Otherwise 

 
Dorin ŞTEFĂNESCU1 

 

Abstract 

 

The paper discusses the way in which Jean Burgos understands the status of the poetic image. Firstly, the 
image shows something else that is given in the common world, a new apparition as a distance concerning 
both the exterior worldly phenomena and the poetic ones met in other texts. It is the phenomenon of the 
unique image, not the exclusive one, but the singular one, a much more that helps us to see further. 
Secondly, in order to perceive truly, the comprehension must see otherwise. The image opens a new 
horizon, a changed perspective; it becomes available to other, unknown dimensions. That means that 
these two aspects of deviation, that of the representation and that of the reference, are a legitimate 
foundation of the so called poetics of the image. 

 
Keywords: Jean Burgos, image, poetics, phenomenology of the unapparent. 

 

 

Imaginea ne dă de văzut şi de înţeles, propunând, odată cu apariţia ei în vedere, un 

sens ce aparţine unei lumi aparte, pe care o luminează încă din momentul în care ea se iveşte 

şi defineşte relieful textului poetic. Prin aceasta imaginea nu îşi epuizează însă resursele, căci, 

dacă ea dă de văzut, nu se dă pe sine vederii decât în aparenţă. „Imaginea fascineazăŗ, spune J. 

Burgos, dar fascinaţia pe care o exercită nu stă atât în apariţia ei vizibilă cât mai cu seamă în 

ceea ce face să transpară. „Nu imaginea aluzivă, trimiţând la o percepţie, la o gândire sau la o 

reverie deja constituită (...); ci imaginea adevărată, expresie a unei realităţi nicicând trăite până 

atunci, netrimiţând la nimic anume anterior ei înseşi şi creatoare a unei fiinţe de limbaj ce se 

adaugă realităţii şi făureşte un sensŗ.2 Adevărata imagine nu este realitatea, cu toate că e reală; 

ea aduce realitatea la expresie, o exprimă în noutatea ei absolută, o arată aşa cum niciodată nu 

a fost văzută. Noua expresie este, prin urmare, imprevizibilul unei trăiri aurorale, cu atât mai 

mult cu cât ceea ce ea aduce la vedere nu are trecut, nu desemnează evocativ vreo experienţă 

prealabilă.3 Imaginea se constituie în momentul în care ea face să se vadă, iar facerea aceasta 

în stofa vizibilului creează o fiinţă de limbaj, cuvântul în care ea se vede şi se rosteşte, se spune 

aşa cum se vede. Reală în irealitatea în care se instituie, irealizând mai degrabă realitatea 

perceptibilă, imaginea apare odată cu sensul pe care îl făureşte. Ceea ce începe să semnifice, în 

cuvintele unui poem, se rosteşte cu imagine cu tot, arată ceea ce spune, dar Ŕ precizăm Ŕ nu 

se „adaugăŗ propriu-zis realităţii, ci o derealizează făcând-o mai locuibilă şi chiar mai 

                                                           
1
Professor, PhD, “Petru Maior” University of Tîrgu Mureș. 

2
 Jean Burgos, Pentru o poetică a imaginarului, Ed. Univers, Bucureşti, 1988, p. 27. 

3
 Introducând în text „o dimensiune nouă”, „imaginea ne face să ieşim direct din enunţ şi ne proiectează dincolo 

de gândire, dincolo de ceea ce exista deja într-un fel oarecare” (ibidem, pp. 95, 92-93). Ea nu enunţă altceva 

decât arată, dar ceea ce arată se vede drept altceva în raport cu ceva existent, „se constituie ca totalitate a propriei 

enunţări, iar realitatea sa (...) se impune global în deplina ei noutate” (ibidem, p. 100). Funcţie care „o situează la 

începuturi şi o poartă dincolo de ceea ce enunţă” (ibidem, p. 104), ca element viu dat trăirii pure, non-enunţabile, 

adică înţelegerii şi vederii în care apare o nouă lumină.    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:19 UTC)
BDD-A25181 © 2016 Universitatea Petru Maior



31 
 

adevărată, îmbogăţind-o cu noi valenţe expresive, cele ale unui Deschis în care ea dobândeşte 

adâncime, verticalitate, o altă perspectivă.4 

Densitatea pe care o primeşte realitatea o deschide vederii, apertură prin care îşi face 

apariţia un ne(mai)văzut, ceva care Ŕ punându-se ca diferenţă Ŕ cere să fie văzut într-un 

mod diferit decât vedem îndeobşte lucruri ale lumii cunoscute. Imaginea dă de văzut altceva 

şi altminteri. Pe de o parte, „ea dă de văzut altceva, în măsura în care nu trimte la un deja-

văzut sau la un deja-gândit, câtă vreme tot ceea ce o precedă în text a pregătit-o şi a făcut-o 

necesară. Cuvântul începe să spună mai mult decât spunea la început, mai mult decât ceea 

ce avea intenţia să spunăŗ.5Acest alt-ceva care se pune în vedere nu numai că nu se referă la 

nimic concret din cuprinsul faptului-de-a-fi al lumii, dar nici nu reprezintă vreun dat 

obiectiv, în apariţia sa sensibilă sau inteligibilă.6 E altceva decât ne-a fost dat să vedem 

vreodată, o nouă apariţie care nu ia distanţă doar în raport cu fenomenele mundane 

exterioare, ci şi cu cele poetice întâlnite în alte texte. E fenomenul imaginii unice, ireductibil 

la orice dat care îl transcende. Unicul nu e aici exclusivul ci singularul, promontoriul unui 

mai mult care ne face să înaintăm în necunoscut, să vedem mai departe. Dacă apariţia sa este 

pregătită, anticipată de tot ce a fost spus în text, este pentru că ea nu apare ca noutate 

absolută decât în situl germinativ care îi este propriu, pe care ea însăşi îl generează, într-un 

cuprins care îi adăposteşte şi îi garantează ivirea. În chiar apariţia ei în vizibil, materia 

cuvântului străluceşte, spune mai mult decât i-ar înlesni-o funcţia pragmatică, abia acum 

începe să spună. Spune însă fără intenţie, ca şi cum i-ar fi dat să spună nespusul care se vede. 

Nu se vede că spune, ci doar ce spune, somată să o facă în urgenţa rostirii. Ceva cere să iasă la 

vedere, solicită mai mult, se pune ca excedent al donaţiei de sine, dar în economia unui 

deficit intenţional. Astfel încât non-intenţionalitatea spunerii nu înseamnă o derogare de la 

actul prin care sensul dă de înţeles, o diminuare a puterii de semnificare. Dimpotrivă, este 

doar dezactivarea funcţiei retorice şi, complementar, activarea celei poetice. 7  Cuvântul 

                                                           
4
 Realitatea „nonreală” a imaginii este „o realitate diferită” pe care ea o deschide „în însăşi inima acestei plate 

realităţi exterioare” (ibidem, p. 99), „făcând desuetă orice reprezentare” (Jean Burgos, Imaginar şi creaţie, Ed. 

Univers, Bucureşti, 2003, p. 26). Imaginea nu este reprezentare, ci „prezentare” (ibidem, p. 46). 
5
 Jean Burgos, Pentru o poetică a imaginarului, ed. cit., p. 28. 

6
 „Imaginea adevărată încetează definitiv să mai fie acea simplă reprezentare mentală”, întorcând totodată spatele 

„tuturor referenţilor din care purcede” (ibidem, pp. 100, 103).   
7
 În opoziţie cu metafora care, în opinia lui J. Burgos (pe urmele lui Bachelard), nu reprezintă decât o imagine 

sărăcită, un compromis între raţiune şi imaginaţie, căci ea „trimite întotdeauna la realităţi preexistente şi se 

mulţumeşte în toate cazurile (...) să ofere iar, într-un fel nou, un deja-văzut sau un deja-trăit, un deja-ştiut, pe 

scurt, să mistifice” (ibidem, pp. 84, 85). Ar fi o imagine „provocată” de un trecut care o înlănţuie, „o expresie 

fabricată pe date vechi şi, deci, o traducere” (ibidem, p. 86), ca atare dezontologizată şi intenţională (fără statut 

ontologic propriu tocmai pentru că depinde de intenţia care o creează). Imaginea adevărată nu priveşte, aşa cum 

face metafora, transferul către un corespondent figurat, schimbul dintre obiect şi reflectarea lui, căutarea unui loc 

comun în care să se schimbe – să se intersecteze – între ele două realităţi diferite, ci se regăseşte – dacă nu 

tocmai ea este cea care o instaurează – în „unirea imediată, chiar dacă aparent arbitrară, a unor forţe venite din 

două lumi diferite”, într-un surplus de realitate pe care metafora nu îl poate oferi. „O atare figură exprimă mai 

mult decât spune şi, deci, face să explodeze barierele locului de întâlnire, acest pretins nod al metaforei în care s-

ar realiza schimburile” (ibidem, p. 91). Trebuie totuşi corelată această poziţie cu cea a lui Paul Ricœur din 

Metafora vie, lucrare la care – în mod surprinzător – Burgos nu se referă, pe care am expus-o sumar, atât cât ne-a 

permis obiectul nostru de interes, într-un capitol anterior, ţinând cont cu precădere de problema iconicităţii 

metaforice şi de întreaga discuţie legată de travaliul asemănării. Cf. şi „La métaphore et le problème central de 

l’herméneutique”, în Paul Ricœur, Écrits et conférences 2. Herméneutique, Seuil, Paris, 2010, pp. 91-122. În 

ultimă instanţă, această „ « metaforică » fundamentală”, cum o numeşte Gadamer, aparţine limbii înseşi, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:19 UTC)
BDD-A25181 © 2016 Universitatea Petru Maior



32 
 

dilatat, lărgit cu noile sale semnificaţii, nu mai e cuvântul care îşi găseşte locul în ordinea 

logică a unei izotopii a discursului. El spune şi arată locul în care discursul e oprit, dislocat, 

deviat, întors în sine şi adâncit, obligat să-şi abandoneze orizontalitatea şi să urmeze un 

parcurs vertical, în sus şi în jos, să-şi creeze propria densitate, volumul specific. Este distanţa 

imaginală a unui altceva care apare brusc în vedere, dar care, în al doilea rând, se dă vederii 

altminteri. Acum imaginea arată locul unde ceva este posibil, în care altceva ia naştere pe 

neaşteptate şi se arată altfel. „Într-adevăr, prin chiar această devianţă constant impusă, ea 

respinge de la bun început orice recunoaştere şi pretinde o disponibilitate, o deschidere la 

noutateŗ.8 Dacă vederii i se dă altceva de văzut, pentru a vedea cu adevărat ea trebuie să vadă 

altfel. La fel cum nu putem recunoaşte ceea ce niciodată nu am cunoscut, imaginea apare 

drept necunoscutul radical, de cunoscut abia în deschiderea în care atrage vederea.9 Urmând 

perspectiva deschisă de parcursul oblic, raza vederii deviază, îşi schimbă orizontul; nu mai 

captează obiecte în plasa vizibilului pe care o aruncă în lume, ci se lasă ea însăşi captată Ŕ 

captivată, fascinată Ŕ de ce i se pune în vedere. Ea devine disponibilă de a vedea altfel, intră 

dibuind în necunoscut, descoperă pe cont propriu, se deschide imaginii. În faţa poemului Ŕ 

în poem Ŕ suntem obligaţi să vedem altminteri, să asistăm „la o ivire treptată a unei realităţi 

ce instituie un nou raport al cuvintelor cu lucrurile şi cere să fie trăită pentru prima oarăŗ.10 

Pornind de la această dublă devianţă, a reprezentării şi a referinţei, ce are drept 

rezultat de-realizarea semnificării, putem vorbi în mod legitim de o poetică a imaginii. Ea nu 

are ambiţia de a fi o teorie care să-i stabilească principiile, conceptele sau modul de 

funcţionare a limbajului; se vrea mai ales o practică fundamentată pe un nou fel de a 

înţelege ceea ce imaginea dă de văzut. Este, prin urmare, o hermeneutică fenomenologică 

aplicată, miza ei fiind descrierea fenomenului de „îngroşareŗ („épaississementŗ) a cuvântului-

imagine. Dorind să asiste la vizibilul fulgurant al acestei afirmări, „ba chiar mai mult, să 

exploreze domeniul realităţii noi, deschis de acest fenomen de « îngroşare »ŗ,11 ea pătrunde 

în densitatea noii distanţe create, pentru a surprinde intuitiv (precomprehensiv, dar şi pre-

interpretativ) ivirea imaginii în lumea cuvântului, locul în care ea iese la lumină din ascunsul 

inaparent. Mai mult, poetica imaginii examinează forma poetală în care semnificabilul se 

întrupează ca imagine, urmând calea posibilului însuşi în care fiinţarea tinde spre fiinţă ca 

înspre împlinirea ei într-un început care îi defineşte forţa creatoare.12 Astfel că, „trimiţând 

                                                                                                                                                                                     
metafora nefiind „decât varianta retorică a acestui principiu generator universal” (Vérité et méthode, Seuil, Paris, 

1976, p. 282).   
8
 Jean Burgos, Pentru o poetică a imaginarului, ed. cit., p. 28. 

9
 Deschidere care descalifică orice încercare de „explicare” definitivă, „imposibilitatea totală de a-i conferi 

pentru totdeauna un sens fără a o reduce la stadiul de semn” (ibidem, p. 73), ceea ce cunoaştem în imagine fiind 

alteritatea plurisemnificantă a posibilului. O alteritate dinamică ce plasează imaginea în act, adică în devenire, or 

tocmai acest dinamism „o împiedică să se închidă undeva, să se lase îngrădită într-un sens ce ar reduce-o la 

starea de semn şi ar mumifica-o imediat” (ibidem, p. 93).   
10

Ibidem, p. 29. 
11

Ibidem, p. 30. 
12

 Situându-se „la răspântia a două lumi”, imaginea este în principal „un loc de instaurare, un punct de plecare” 

(ibidem, p. 103), dar în acelaşi timp un loc de trecere a inaparentului prin inter-mediul unei forme vizibile. 

Putem spune că imaginile „sunt « apariţii - dispariţii » şi că nu capătă semnificaţii decât în chiar trecerea lor” 

(Jean Burgos, Imaginar şi creaţie, ed. cit., p. 46), prin faptul că se lasă traversate de rostirea căreia îi dau 

strălucire. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:19 UTC)
BDD-A25181 © 2016 Universitatea Petru Maior



33 
 

fără încetare dincolo de ea însăşi, imaginea elaborează o realitate sau contribuie la elaborarea 

unei alte realităţi decât a celei pe care se considera că o reprezintă limbajulŗ, ceea ce 

presupune „un alt fel de acces la opera poetică, urmând din interior unele dintre itinerariile ei 

şi devenind, prin lectură, complicele propriei sale scriituriŗ.13 

Burgos menţionează însă câteva dificultăţi ale acestei abordări, „primejdii realeŗ Ŕ cum 

le numeşte el Ŕ care ar duce la un aşa-zis „impasŗ al poeticii imaginii. E vorba, în primul rând, 

de a considera primordială cutare imagine într-o operă, datorită indicelui ei de frecvenţă, ceea 

ce antrenează lăsarea în umbră a altor imagini care, tocmai ele, informează polivalenţa celei 

apreciată drept fundamentală. Apoi, în al doilea rând, studierea imaginii în afara câmpului ei 

textual, desprinsă de rolul său funcţional înlăuntrul textului, aşa încât ea va fi denaturată, 

izolată de reţeaua tematică în care se iveşte, dar şi de realitatea de limbaj ce contribuie la 

modelarea ei dându-i sens.14 Niciuna însă din aceste obiecţii nu atinge poetica imaginii ca 

fenomenologie a inaparentului. Aceasta nu e interesată de recurenţa unor imagini şi nici de sensul 

pe care ele l-ar putea avea în izolare. Nu privilegiază aprioric nicio imagine în detrimentul 

altora, ci sesizează apariţia tuturor în poemul pe care ele îl articulează şi, într-un fel, îl creează. 

Subscriem la afirmaţia poeticianului care orientează abordarea imaginii spre încercarea de a 

vedea „dacă mecanismele creatoare ce îi aparţin de drept nu depind mai mult de forţele pe 

care ea le ascunde decât de substanţa, elementară ori nu, la care trimite în funcţiile sale 

referenţiale sau de forma pe care o împrumută în simplul joc al funcţiilor sale lingvisticeŗ.15 

Ne despărţim însă de el atunci când propune, în locul poeticii imaginii, o poetică a 

imaginarului, căci nu organizarea imaginilor după anumite legi ne interesează, nu o gramatică 

a limbajului poetic şi nici ceea ce el numeşte o sintaxă a imaginarului.16 Nu privim imaginea 

prinsă „în diferite reţele şi sisteme relaţionaleŗ care „să cuprindă global jaloanele şi jocurile 

creatoare ale Imaginaruluiŗ.17 Obiectivul nostru este mai modest, dacă se poate spune aşa, 

căci nu vizează să circumscrie analitic imaginea poetică şi funcţia sa la nivelul scriiturii 

imaginarului, şi nici Ŕ cu atât mai puţin Ŕ să traseze liniile de forţă ale unei teorii a cunoaşterii, 

în apărarea unei doctrine despre adevăr, concepută ca propedeutică pentru ceea ce Karl 

Rahner numeşte o „teorie a imaginiiŗ (Abbildtheorie).Nu are în vedere decât modul în care 

imaginea apare, ceea ce apare în forma apariţiei ca trup poetal încă nearticulat, fără acces la 

                                                           
13

 Jean Burgos, Pentru o poetică a imaginarului, ed. cit., p. 30. 
14

 „Căci nu există imagine adevărată, adică pe deplin semnificantă, decât înlăuntrul textului în care ea se iveşte” 

(ibidem, p. 94). 
15

Ibidem, p. 33. 
16

 Ne despărţim nu fără a ne exprima gratitudinea pentru amabilitatea cu care J. Burgos ne-a pus la dispoziţie, în 

cursul unui scurt schimb epistolar care a avut loc cu mult timp în urmă (aprilie 1990), câteva din studiile sale 

asupra poeticii imaginarului: „Vers une poétique nouvelle”, Apollinaire en 1918, în Connaissance du 20
e
 siècle, 

Méridiens-Klincksieck, Paris, 1988; „La vie et le verbe selon Saint-Pol-Roux”, în Europe, mai 1988; „Louange 

de l’outre-dire”, în Sud, no. 77, Marseille, 1988; „Apollinaire ou le corps en pièces”, în Recherches et travaux, 

Bulletin No 36, Université Stendhal Grenoble III, 1989; şi în special „La notion de motif dans les recherches sur 

l’imaginaire”, în Michel Vanhelleputte and Léon Somville, Motifs in art and literature. Proceedings of a 

Symposium held on the 8th of December 1984 at the Vrije Universiteit Brussel, Uitgeverij Peeters Leuven, în 

care sintetizează explorările sale, afirmând printre altele că poetica imaginarului nu e interesată de „constelaţiile 

de imagini şi de cerul fix pe care ele îl propun”, ci de reţelele – adevărate noduri ale imaginarului – care fac 

imagine, „înscriindu-se tocmai în schemele care animă şi orientează textul”, generând o „sintaxă nouă, dincolo 

de căile discursului, sintaxă care doar ea lasă textul să vorbească în nume propriu” (pp. 37, 38).     
17

 Jean Burgos, Pentru o poetică a imaginarului, ed. cit., pp. 33, 34. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:19 UTC)
BDD-A25181 © 2016 Universitatea Petru Maior



34 
 

orizontul unor reţele  imaginare.18 Este vorba de o imagine in nuce, de o infra-imagine sau un 

imagem în care transpare pentru o clipă semnificabilul originar, trece prin evanescenţa unei 

transparenţe care voalează, arată ascunzând, pune în vedere un fond inaparent care răzbate 

prin structura diafană a acestui interval. Aici, în perspectiva Deschisului, imaginea e un fenomen 

de substrat; se ascunde la începutul propriei putinţe de a fi, se şterge însă tocmai pentru a pune 

început, în vederea surplusului de realitate care defineşte epifania invizibilului în adâncul 

poemului, în intermediul translucid al unei originări.19 

 

Bibliografie 

 

Burgos, Jean, Pentru o poetică a imaginarului, Ed. Univers, Bucureşti, 1988  

Burgos, Jean, Imaginar şi creaţie, Ed. Univers, Bucureşti, 2003 

Burgos, Jean, „La notion de motif dans les recherches sur lřimaginaireŗ, în Michel 

Vanhelleputte and Léon Somville, Motifs in art and literature. Proceedings of a Symposium 

held on the 8th of December 1984 at the Vrije Universiteit Brussel, Uitgeverij Peeters 

Leuven 

Gadamer, Hans-Georg, Vérité et méthode, Seuil, Paris, 1976 

Ricœur, Paul, Despre interpretare. Eseu asupra lui Freud, Ed. Trei, Bucureşti, 1998 

Ricœur, Paul, Écrits et conférences 2. Herméneutique, Seuil, Paris, 2010 

 

                                                           
18

 Orizont în care de fapt imaginea dispare, se dizolvă în imaginarul pe care îl hrăneşte. Dar acest lucru se petrece 

– după Burgos – în situaţia imaginilor închise, insulare, pietrificate, când ele capătă un corp în care se închid ca 

în propriul lor spaţiu, blocând posibilitatea unei creaţii mereu reînnoite. Imaginarul se actualizează cu preţul 

„condamnării la moarte a imaginii”; lucrând împotriva imaginii, el nu îşi păstrează vitalitatea decât distrugând-o, 

dezimaginându-se (cf. Jean Burgos, Imaginar şi creaţie, ed. cit., pp. 58-61). Or, până să se „închidă” în orizontul 

imaginarului şi să-l închidă pe acesta în finitudinea unui spaţiu delimitat, împiedicînd orice creaţie, imaginea e 

liberă să se deschidă spre ceea ce o face cu putinţă, să se lase traversată de semnificabilul căruia îi oferă un loc 

de trecere şi de vizibilitate. Ea e astfel, într-adevăr, aleasă „să dispară imediat ce apare” (ibidem, p. 60), obiectul 

poeticii fenomenologice fiind tocmai – cum spune Paul Ricœur – „această dialectică a prezenţei şi absenţei” care 

cuprinde „un potenţial nedefinit de sens” (Despre interpretare. Eseu asupra lui Freud, Ed. Trei, Bucureşti, 1998, 

p. 410), adică surprinderea acestei apariţii pe pragul dispariţiei, scurta şi, uneori, firava strălucire prin care 

imaginea dă semn că punerea în vedere a începutului spune ceva, semnifică şi dă de văzut în ascuns, ex-pune 

invizibilul unui fond de posibilitate.     
19

 Până la un punct, obiectivul poeticii fenomenologice poate fi pus în lumina funcţiei simbolice a imaginii, căci 

ţine de natura imaginii „să dezvăluie un sens ascuns care, fără ea, nu ar fi altminteri înţeles” (Jean Burgos, 

Pentru o poetică a imaginarului, ed. cit., p. 106). Ceea ce iese din ascundere nu este însă sensul contopit cu 

imaginea, pe care ea îl dezvăluie „ca pe o faţă ascunsă a ei înseşi” (ibidem, p. 105). Semnificabilul inaparent ia 

trupul imaginii care îl manifestă în vizibil, imagine transparentă care îl voalează şi îl devoalează totodată, dându-

l vederii nu ca semnificat ce apare în simbolizantul concret, ci ca loc originar al manifestării, abia aici „cu 

adevărat epifanie, apariţie şi manifestare a unei realităţi autentice” (ibidem, p. 107). Cf. Jean Burgos, Imaginar şi 

creaţie, ed. cit., p. 52.      

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:19 UTC)
BDD-A25181 © 2016 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

