
ALIL, t. LV, 2015, Bucureşti, p. 99–111 

ARHIVA  DE  FOLCLOR A  MOLDOVEI  ŞI  BUCOVINEI  
ŞI  TIPOLOGIILE  RITURILOR  DE  TRECERE 

IOANA  REPCIUC∗ 

Nevoia de tipologie 

Necesitatea marilor tipologii etnofolclorice s-a simţit pe plan internaţional în 
momentul în care specialiştii au observat acumularea unui inventar bogat de 
documente rezultate din corespondenţă sau din anchete de teren datorate 
folcloriştilor amatori şi profesionişti de la sfârşitul secolului al XIX-lea. Această 
situaţie a condus la crearea, mai ales în Europa, a unor arhive-instituţii ale căror 
sarcini au fost eşalonarea, clasificarea şi apoi publicarea materialului avut la 
dispoziţie (Rogan 2012: 610–612). Primele metode de ordonare a materialelor 
respective au apărut prin simpla adaptare a celor consacrate în ştiinţe naturale ca 
geografia şi biologia. 

În funcţie de diferitele unghiuri de investigare a folclorului, cum au fost 
metoda evoluţionistă, cea istorico-geografică, cea structuralistă sau cea funcţio-
nalistă, interpretarea materialului folcloric a fost ghidată fie de probarea asemănării 
societăţilor exotice şi a celor folclorice, fie de reconstituirea unor origini 
îndepărtate ale literaturii sacre, fie de identificarea structurilor originare sau de 
configurarea unui sistem de funcţii sociale. Spre deosebire de aceste orientări cu 
miză predeterminată, tipologizarea conţinuturilor folclorice poate fi fără îndoială 
văzută ca o fază avansată a disciplinei şi care reprezintă un scop în sine. La fel ca 
alternativa lor cartografică – atlasele etnografice –, tipologiile folclorice şi-au 
propus să pună la dispoziţia publicului o aranjare obiectivă a materialului din 
arhive, operaţie în care implicarea cercetătorului responsabil de această etapă finală 
a procesului de valorificare a cercetărilor de teren să fie cât mai redusă. 

Însă până la momentul tipologiei, disciplina a beneficiat de experienţa 
acumulată prin experimentarea altor modalităţi de înregistrare şi dispunere a 
informaţiilor brute. Una dintre cele mai importante experienţe din domeniul 
                                                 

∗ Institutul de Filologie Română „Alexandru Philippide” al Academiei Române, Iaşi,  
str. Th. Codrescu, nr. 2, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:24:00 UTC)
BDD-A25165 © 2015 Editura Academiei



 IOANA  REPCIUC 2 100 

structurilor cumulative a fost cea din domeniul basmului, pentru studierea căruia 
specialiştii au alcătuit succesiv sau concomitent o tipologie universală, un index 
alfabetic de motive şi o enciclopedie generală. Făcând o analiză a principalelor 
metode de publicare a rezultatelor culese prin chestionare şi anchete de teren, 
Arnold Van Gennep observă că folcloriştii s-au îndreptat cu precădere spre trei 
tipuri de structuri: cea literară, cea lexicografică şi cea cartografică (Van Gennep 
1998: 68). Marele folclorist francez remarcă preferinţa autorilor de sinteze 
etnografice din vremea sa pentru lexicografia etnografică, metodă pe care el însă 
nu tinde să o considere suficientă pentru respectarea logicii interne a culturii 
populare: „O ştiinţă nu trebuie să fie adusă la starea de fişe puse una peste alta în 
funcţie de ordinea cea mai formală – cea a alfabetului” (ibidem: 71). Opinia 
autorului francez este că o astfel de aranjare obligă la o decupare arbitrară a 
întregului în fragmente, şi anume a ritului în componentele sale.  

În cadrul ştiinţelor etnologice româneşti, cel care a introdus în discuţie 
necesitatea tipologiilor a fost D. Caracostea. În calitatea sa de preşedinte al Secţiei 
literare a Academiei Române, el susţine începând cu 1948 un proiect de 
tipologizare a baladei populare, care ar fi urmat să fie adaptată apoi pentru alte 
specii folclorice, pentru ca în viitor să rezulte ceea ce academicianul numea Corpus 
carminum Romaniae. Caracostea a fost un consecvent promotor al tipologiilor 
folclorice în mediul românesc de specialitate, fiindcă vedea în această manieră de 
valorificare a informaţiei etnofolclorice problema şi reuşita de bază a studiilor de 
folclor internaţional:  

„Ştiinţa este un corp de cunoştinţe organizate. Pentru a putea stăpâni 
multilateralitatea faptelor şi problemelor indicate, este nevoie de altceva: mai mult 
decât exacta pătrundere a fiecărei creaţiuni, avem nevoie de concepte coordonatoare 
şi de un sistem de relaţiuni cerut de natura materialului” (Caracostea, Bîrlea 1971: 
19–20).  

O astfel de sondare a conţinutului înseamnă o depăşire a metodei filologice în 
sensul ei îngust, care restrângea analiza la expresie, la structura morfologică a 
materialului”: „ea poate stabili numai identităţi de formă, scheme comune, dar ceea ce 
se petrece subteran îi scapă” (Bîrlea 1969: 158). Spre deosebire de filolog, folcloristul 
ar trebui să cerceteze variantele formale în contextul lor, în legătură cu acel context real 
de performare al textelor folclorice. 

În ultimul capitol din Metodologia de cercetare a folclorului, Ovidiu Bîrlea 
atrăgea atenţia că în stadiul contemporan lui din istoria disciplinei mai erau încă multe 
instrumente de lucru care trebuiau realizate. Dintre acestea, folcloristul bucureştean 
aştepta cu interes redactarea tipologiilor de specii folclorice în cadrul cărora contextul 
folcloric – obiceiul – să reprezinte o componentă obligatorie: „Abia întocmirea 
acestora, cu profil exhaustiv asupra a ceea ce s-a cules până acum, va constitui baza 
necesară pentru abordarea monografică a genurilor şi speciilor folclorice în totalitatea 
problemelor ce se cer rezolvate” (ibidem: 192). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:24:00 UTC)
BDD-A25165 © 2015 Editura Academiei



3 AFMB  ŞI  TIPOLOGIILE  RITURILOR  DE  TRECERE 101 

Ca şi în spaţiul etnologiei europene, planuri pentru construirea unor lucrări cu 
caracter general care să ofere o bază pentru cercetările etnofolclorice româneşti au 
existat de timpuriu. Încă de la sfârşitul secolului al XIX-lea, Lazăr Şăineanu vorbea 
despre un Corpus al literaturii orale. Proiectele de anvergură ale şcolii 
monografice conduse de D. Gusti au inclus de asemenea planuri pentru atlase 
etnografice, lingvistice, istorice, antropologice, demografice, sociologice. În 1946, 
pe când era directorul Secţiei de etnografie a Institutului de Cercetări Balcanice din 
Bucureşti, Petru Caraman a inclus în planul instituţiei alcătuirea unui atlas 
etnografic (Ciubotaru I.H. 2015: 290). Dar abia începând cu anii ’70 a devenit 
posibilă demararea acţiunilor de acest gen în cadrul Institutului de Etnografie şi 
Folclor „Constantin Brăiloiu” din Bucureşti. Sub conducerea profesorului Mihai Pop, 
erau propuse instrumente fundamentale pentru folcloristica autohtonă cu baze 
ştiinţifice: Corpusul folclorului românesc, Bibliografia generală a etnografiei şi 
folclorului, Tipologiile folclorice, Atlasul etnografic român. Acest din urmă proiect 
avea să implice în mod consistent colectivul de etnografi bucureşteni care vor 
completa documentaţia existentă pentru societatea rurală românească din anul 1900 
cu noi şi extinse cercetări de teren în 536 de localităţi din toate zonele României. În 
afară de publicarea cartografică a informaţiei colectate, cercetătorii coordonaţi de Ion 
Ghinoiu vor alcătui un „Corpus de documente etnografice”, prevăzut să fie publicat 
în 20 de volume în funcţie de regiunile istorice ale ţării. 

Însă prima tipologie etnofolclorică din mediul academic românesc va avea la 
bază datele etnografice ale primei generaţii de folclorişti şi va fi redactată de Ion 
Muşlea şi Ovidiu Bîrlea pe baza răspunsurilor la chestionarele lui Hasdeu. Factura 
unică a acestei lucrări este subliniată de Bîrlea în opoziţie cu alte inventarieri de 
documente etnografice: „Lucrarea nu este nici un repertoriu, nici un dicţionar 
folcloric, ci o tipologie, deoarece datele au fost grupate tematic, reconstituind 
scheletul fiecărui fapt şi arătându-i-se stufozitatea, de la aspectele cele mai 
frecvente până la cele singulare” (Muşlea, Bîrlea 1970: 6). Diferenţa dintre o operă 
de interpretare etnologică şi gradul zero al tipologiei poate fi evidenţiată prin 
comparaţia între modul în care Hasdeu făcuse publice informaţii excerptate din 
răspunsurile la chestionare în articolele din dicţionarul Etymologicum magnum 
Romaniae şi aceeaşi sursă tratată în tipologia lui Muşlea şi Bîrlea. Astfel, lucrarea 
rezultată din colaborarea celor doi folclorişti este o tipologie generală a folclorului 
românesc, în sensul că ea include referiri la aproape toate genurile şi speciile 
literaturii folclorice, obiceiuri calendaristice şi familiale, demonologie populară etc.  

În Cuvântul-înainte la ediţia din 2010 a tipologiei, revizuită şi întregită de 
Ioan I. Muşlea, Ion Taloş subliniază continuarea acestei întreprinderi monumentale 
prin tipologiile speciilor folclorice care au rezultat din anchetele pentru alcătuirea 
Atlasului etnografic român şi care au constituit Colecţia Naţională de Folclor 
(Taloş 2010: 5) în afară de proiectele finalizate şi publicate de folcloriştii 
bucureşteni, închinate snoavelor (Sabina C. Stroescu, 1969), colindei (Monica 
Brătulescu, 1981), cântecului epic eroic (Alexandru I Amzulescu, 1981) şi baladei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:24:00 UTC)
BDD-A25165 © 2015 Editura Academiei



 IOANA  REPCIUC 4 102 

familiale (Alexandru I. Amzulescu, 1983), legendei (Tony Brill, 2005–2006) ş.a. 
Din păcate, proiectele de tipologizare a obiceiurilor româneşti în viziunea 
cercetătorilor de la institutul de profil din Bucureşti sunt încă în manuscris; acestea 
privesc obiceiurile de naştere, poezia ritualului funebru, textele ceremoniale 
premaritale (Ispas, Coatu 2006: 192). 

Tipologiile Arhivei de Folclor a Moldovei şi Bucovinei în context naţional 

Până la apariţia tipologiilor Arhivei de Folclor a Moldovei şi Bucovinei 
(AFMB), folclorul din Moldova şi Bucovina era cunoscut parţial datorită infor-
maţiilor colectate prin câteva proiecte naţionale de investigare a vieţii rituale 
autohtone: răspunsurile la chestionarele alcătuite de B.P. Hasdeu şi Nicolae 
Densuşianu, Fondul „Ion Muşlea” din Arhiva de Folclor a Academiei Române din 
Cluj, şi, în final, colecţiile Arhivei Naţionale de Folclor din cadrul Institutului de 
Etnografie şi Folclor. La aceste surse se adaugă cele generate de eforturile unor 
intelectuali locali concentrate în jurul revistelor etnografice „Şezătoarea”, „Ion 
Creangă”, „Tudor Pamfile”, precum şi cele din volumele individuale din colecţia 
„Din vieaţa poporului român”. Totuşi, împânzirea laxă a punctelor de anchetă de 
unde provin aceste date lasă o impresie de inconsistenţă şi, inevitabil, unele zone 
sunt mai bine puse în evidenţă decât altele. 

Un proiect salutar de studiere a obiceiurilor în care sunt integrate şi fapte din 
Moldova va apărea în cadrul Institutului „Arhiva de Folclor” din Cluj al 
Academiei. Volumul din 1988 realizat de Ion Cuceu şi Maria Cuceu sintetizează 
informaţia referitoare la obiceiul Paparudei din spaţiul etnografic românesc. Este 
de reţinut că autorii admit în prefaţă dificultatea unei astfel de întreprinderi de 
catalogare tipologică cvasiexhaustivă a motivelor rituale, dar şi relevanţa 
instrumentală pentru cercul de specialişti:  

„Tipologizarea informaţiei etnografico-folclorice reprezintă o treaptă de 
neocolit în studierea obiceiurilor, o operaţiune majoră, deosebit de complexă, ce 
marchează  de regulă, pragul important în procesul de conceptualizare şi maturizare 
în ştiinţă. […] Lucrările de acest fel cer, înainte de toate, pasiune şi dăruire, muncă 
îndelung răbdătoare în scotocirea şi scoaterea la lumină a întregii informaţii asupra 
unei teme, după care sunt necesare demersuri repetate în găsirea celor mai adecvate 
şi mai revelatoare modalităţi de indexare a acesteia. Nu există, de multe ori, nici 
jalonări teoretico-metodologice şi nici modele cât de cât viabile, mai ales pentru 
domeniul atât de puţin cercetat încă al obiceiurilor populare” (Cuceu I., Cuceu M. 
1988: 5). 

Cercetătorii clujeni se vor remarca într-adevăr prin promovarea necesităţii 
tipologiilor pe piaţa proiectelor instituţionale din etnologia românească. Ion Cuceu 
subliniază în mod consecvent că acestea sunt lucrări sintetizatoare şi abstractive 
necesare pentru cunoaşterea aprofundată a faptelor de cultură populară, pentru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:24:00 UTC)
BDD-A25165 © 2015 Editura Academiei



5 AFMB  ŞI  TIPOLOGIILE  RITURILOR  DE  TRECERE 103 

evaluarea difuziunii spaţiale a unor motive şi teme, pentru redarea morfologiei 
fenomenelor, „pentru a se face lumină în hăţişul informaţiei debordante” (Cuceu I. 
2000: 51). Este de aşteptat astfel ca în cadrul institutului etnologic din Cluj-Napoca 
să se concretizeze viitoare proiecte de anvergură atât de necesare disciplinei 
autohtone care să privească şi obiceiurile din ciclul vieţii. Importanţi paşi au fost 
făcuţi prin adunarea şi publicarea componentei textuale a obiceiurilor de nuntă 
(oraţii, cântece rituale) (Cuceu I. et alii 2005, 2007, 2008). 

Demn de luat în considerare este proiectul Institutului de Etnografie şi 
Folclor din Bucureşti de publicare a corpusului de documente etnografice rezultat 
în urma anchetelor pentru realizarea Atlasului etnografic român. Acesta se doreşte 
explicit o continuare a iniţiativelor lui Muşlea şi Bîrlea din 1970 şi a lui A. Fochi 
din 1976, după cum observă coordonatorul Ion Ghinoiu în introducerea la primul 
volum al seriei ce tratează sărbătorile şi obiceiurile din Oltenia. Cartea apărută în 
2001 debutează cu prezentarea sinoptică a obiceiurilor din ciclul familial, dar 
autorii nu-şi subordonează descrierea schemei riturilor de trecere consacrate de 
Arnold Van Gennep. În schimb, Ion Ghinoiu preferă o sistematizare inspirată de 
metafora vegetală a încrengăturilor şi subîncrengăturilor riturilor, care se 
prelungesc până la nivelul ultim al „fructelor arborelui creaţiei genuine” (Sărbători 
şi obiceiuri 2001: XVIII–XIX). 

În cadrul Departamentului de etnologie al Institutului de Filologie Română 
„Alexandru Philippide” al Academiei Române, Filiala Iaşi, crearea premiselor 
teoretice şi metodologice ale unui proiect de cercetare extensivă a ţinut cont de 
reuşitele notorii ale înaintaşilor din domeniul românesc, de corpusurile deja 
existente, de marile proiecte de la sfârşitul secolului al XIX-lea şi de cele din 
perioada interbelică. Instrumentul care avea să stimuleze culegerea eficientă a fost 
Chestionarul etnografic şi folcloric general, redactat de Ion H. Ciubotaru, în 1970, 
care, „faţă de instrumentele de lucru similare, […] se individualizează prin însăşi 
structura sa: are un caracter general şi urmăreşte realizarea unei cercetări de tip 
monografic” (Ciubotaru I.H. 2011: 211). Faza prospectivă a anchetei prin 
corespondenţă a fost urmată de cea a anchetelor directe, dusă la bun sfârşit de 
cercetătorii din cadrul departamentului: Ion H. Ciubotaru, Silvia Ciubotaru, Lucia 
Berdan şi Lucia Cireş, cărora li s-au adăugat pe parcurs numeroşi colaboratori 
externi. 

S-a constituit astfel o bază de documente inedite, reprezentative pentru 
momentul când au fost culese şi locul de unde au fost înregistrate, dar valoarea 
definitorie a informaţiilor va fi dovedită de punerea lor în comun şi participarea la 
radiografierea vieţii tradiţionale de pe întreaga arie etnofolclorică moldovenească. 
Astfel, s-a înţeles repede că operaţiile complexe ale sondării terenului şi arhivării 
rezultatelor conform unui sistem de criterii geografice şi tematice nu a fost 
suficientă. O sursă de inspiraţie pentru declanşarea fazei următoare din existenţa 
Arhivei de Folclor a Moldovei şi Bucovinei a fost viziunea întemeietoare a 
profesorului Petru Caraman, care, atunci când fusese directorul Secţiei de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:24:00 UTC)
BDD-A25165 © 2015 Editura Academiei



 IOANA  REPCIUC 6 104 

Etnografie şi Folclor din cadrul Institutului de Studii şi Cercetări Balcanice din 
Bucureşti, făcuse planuri pentru materializarea iniţialei acumulări de fapte: „Simpla 
adunare, descriere şi clasificare a documentelor din domeniul civilizaţiei tradiţionale 
nu era suficientă. Ele trebuiau puse, de îndată, în slujba unei idei” (Ciubotaru I.H. 
2008: 247). 

Astfel, informaţii din bogatul fond de documente etnologice care va rezulta în 
urma anchetelor indirecte şi directe, desfăşurate în deceniul de după publicarea 
chestionarului, au fost publicate în seria „Caietele Arhivei de Folclor” (1979–1991). 
Cele unsprezece volume rezultate au fost dedicate cu precădere alcătuirii unor 
monografii tematice şi corpusuri de texte ale speciilor folclorice (cântecul liric, 
strigătura, balada, descântecul, colinda, texte diverse din colecţia de folclor a lui 
Petru Caraman), comentate şi clasificate conform unor criterii estetice şi funcţionale. 
În afara acestora, în volumul din 1988 al seriei, alcătuit de Ion H. Ciubotaru şi Silvia 
Ciubotaru, au fost analizate ornamentele tradiţionale din Moldova de pe cusături şi 
ţesături. Nu lipseşte din colecţie un exemplu de tratare monografică a unei regiuni; 
Ion H. Ciubotaru alege să dedice o cercetare specială Văii Şomuzului Mare (1991), un 
teritoriu de trecere între Moldova şi Ardeal cu trăsături istorice complexe. Acelaşi autor 
pune şi bazele cercetării integrate a obiceiurilor din ciclul familial prin lucrarea 
Folclorul obiceiurilor familiale din Moldova (Marea Trecere) apărută în 1986.  
Ion H. Ciubotaru propune aici o structură ce îmbină tratarea tipologică a componentei 
etnografice şi analiza literaturii populare corespondente ceremonialului funebru.  
Într-un alt volum din 1999, cercetătorul va raporta explicit această tratare la 
schema van-gennepiană (Ciubotaru I.H. 1999: 9). 

Tipologizarea obiceiurilor din trilogia vieţii se va constitui într-un proiect al 
Departamentului de etnologie ieşean, materializat prin publicarea a trei volume de 
autor în 2009, 2012 şi 2014. Acestea valorifică răspunsurile la cele aproape 300 de 
întrebări privitoare la ciclul familial din Chestionarul folcloric şi etnografic 
general, la care s-au adăugat cele rezultate din cercetările directe. În cazul 
obiceiurilor funerare, s-au folosit preţioase informaţii din Fondul „Petru Caraman” 
referitoare la funeraliile tinerilor nelumiţi. Observând aşezarea întrebărilor în 
chestionarul alcătuit de Ion H. Ciubotaru în 1970, se observă că secţiunea intitulată 
„Obiceiuri rituale” a acestuia respectă implicit o schemă de inspiraţie van-
gennepiană care porneşte de la investigarea tabuurilor din jurul femeii însărcinate şi 
se încheie cu reperele temporale din cultul moşilor în Moldova. 

Deşi redactate de autori diferiţi, cele trei volume publicate în colecţia „Ethnos” 
a Editurii Universităţii „Alexandru Ioan Cuza” din Iaşi au respectat o alcătuire 
similară în măsură să ofere cititorilor o informaţie structurată şi să încurajeze 
utilizarea acesteia în studii comparative sau abordări interdisciplinare. După o 
necesară retrospectivă bibliografică şi un studiu introductiv, volumele sunt 
completate de o tipologie a riturilor şi gesturilor ceremoniale şi un corpus de texte 
cuprinzând literatura populară care însoţeşte şi susţine desfăşurarea ritual-
ceremonială. În afara acestor trăsături de structură, se poate observa că cele trei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:24:00 UTC)
BDD-A25165 © 2015 Editura Academiei



7 AFMB  ŞI  TIPOLOGIILE  RITURILOR  DE  TRECERE 105 

monografii din trilogia vieţii, aşa cum se desfăşoară aceasta în cultura populară a 
Moldovei şi Bucovinei, au în comun marcarea succesiunii evenimentelor rituale în 
funcţie de schema riturilor de trecere teoretizată de Arnold Van Gennep (Van Gennep 
1996). 

În prima carte a seriei, Obiceiuri nupţiale din Moldova. Tipologie şi corpus 
de texte, apărută în 2009, cercetătoarea Silvia Ciubotaru nu se limitează la 
aranjarea în tipologie a riturilor din cadrul nunţii conform celor trei trepte descrise 
de folcloristul francez – rituri preliminare, rituri liminare şi rituri postliminare –, 
ci sugerează funcţia pe care această aşezare o are în mentalul colectiv, şi anume 
nevoia de gradare a transformării care altfel, apărută şi definitivată brusc, ar fi 
traumatizantă (Ciubotaru S. 2009: 66). Mai mult, utilizarea schemei van-
geneppiene se prelungeşte, în viziunea autoarei, dincolo de simpla constatare a 
acestei împărţiri ternare: „drama matrimonială se desfăşoară în trei acte, dar fiecare 
moment se împarte, la rândul său, în trei părţi” (ibidem: 67). Dovedind o necesară 
flexibilitate a viziunii sale organizatorice, cercetătoarea nunţii moldoveneşti nu 
ezită să completeze triada propriu-zisă a savantului francez prin elementele 
specifice contextului ceremonial românesc, şi anume o serie bogată de acte 
cathartice, apotropaice, propiţiatoare şi protective care însoţesc riturile propriu-zise 
performate pe parcursul celor 40 de zile ale ceremonialului marital tradiţional. Este 
de asemenea capabilă să sesizeze valoarea magico-simbolică a ternarului, aflat la 
temelia imaginarului arhaic românesc şi indo-european (ibidem: 68).  

Evitarea cantonării într-un model structural predeterminat este demonstrată 
de Silvia Ciubotaru şi prin faptul că tipologia sa începe cu o categorie de elemente 
comportamentale care o precedă pe cea a obiceiurilor preliminare, dar care este 
specifică vieţii tradiţionale româneşti, fapt care o face pe autoare să constate că 
„dintre toate riturile de trecere, nunta are preludiul cel mai îndelungat şi 
consecinţele cele mai durabile” (ibidem: 34). Această largă avanscenă a 
ceremonialului nupţial este reprezentată de obiceiurile premaritale, în care se 
integrează scosul fetelor la horă sau ieşirea flăcăilor la joc care, deşi alcătuieşte un 
îndelungat segment temporal în raport cu intervalul nunţii propriu-zise, se 
conectează funcţional cu acesta. În continuare, seria riturilor de trecere, în 
terminologia lui Van Gennep, debutează cu alegerea timpului fast şi evenimentul 
peţitului şi se încheie cu ducerea colacilor de cununie în dar naşilor de către fini. 

Al doilea volum din cadrul acestui proiect, apărut în 2012 şi distins cu 
premiul „Bogdan Petriceicu Hasdeu” al Academiei Române în anul 2014, îi 
aparţine Adinei Hulubaş şi oferă o imagine cuprinzătoare asupra obiceiurilor de 
naştere din Moldova. Este demn de sesizat că, în istoria cercetărilor româneşti 
asupra acestui compartiment al trilogiei vieţii, autoarea identifică antecedente ale 
utilizării schemei propuse de Van Gennep. Astfel, atât Elena Sevastos, cât mai ales 
Simeon Florea Marian, participanţi la concursul organizat de Academia Română în 
1888 pentru publicarea unei monografii despre naşterea la români, urmăresc o 
structură tripartită a ceremonialului cu 11 ani înainte de apariţia cărţii savantului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:24:00 UTC)
BDD-A25165 © 2015 Editura Academiei



 IOANA  REPCIUC 8 106 

francez. De pildă, volumul lui Marian din 1892 debutează cu un capitol intitulat 
metaforic „Dorul româncei”, dar care în fapt tratează rituri de anticipaţie (Hulubaş 
2012: 11). 

Subliniind funcţia socială a ritului de trecere investigat, Adina Hulubaş 
recompune „universul de credinţe concentric” cu ajutorul cărora mama şi noul-
născut se reintegrează treptat în comunitate (ibidem: 20). Gradarea de la preliminar 
la postliminar capătă în contextul ritualurilor cercetate aici atât o ipostază 
temporală, cât şi una spaţială. Autoarea ieşeană este în măsură să sublinieze şi 
trăsăturile specifice ale naşterii ritualizate în spaţiul moldovenesc; ea observă că, 
spre deosebire de modul de desfăşurare a acestui ceremonial în alte spaţii 
româneşti, care, conform specialiştilor, este dominat de rituri de integrare, în 
Moldova gesturile de ocrotire a mamei şi copilului capătă o relevanţă mai mare în 
mentalul tradiţional (ibidem: 22). Cercetarea aprofundată a diverselor stadii pe care 
mama şi copilul le traversează în convergenţă cu modelul consacrat de Arnold Van 
Gennep îi prilejuiesc autoarei o pertinentă completare a informaţiei parţiale pusă în 
circulaţie de autorii volumului al patrulea al seriei Sărbători şi obiceiuri, dedicat 
Moldovei, în care prezentarea riturilor din jurul naşterii „începe în mod abrupt cu 
faza liminală – Naşterea copilului” (ibidem: 19). 

În fine, volumul din 2014 care încununează trilogia moldovenească a vieţii 
analizează strategiile puse în scenă de comunitate pentru atenuarea şocului 
emoţional şi social provocat de dispariţia unuia dintre membrii săi. Dată fiind 
consecvenţa autorului Ion H. Ciubotaru în cercetarea riturilor funerare, el adaugă 
aici paliere noi de analiză, de nivel socio-antropologic, precum şi date obţinute pe 
baza unor chestionare speciale menite să scoată la iveală detalii asupra comporta-
mentului ritual al ţăranilor moldoveni prilejuit de acest moment. Desigur, ordonarea 
actelor rituale în funcţie de schema van-gennepiană îi pare cercetătorului că 
respectă succesiunea firească a structurii ceremonialului (Ciubotaru I.H. 2014: 3). 
Cunoaşterea aprofundată a corpusului de texte – bocete, cântece funebre şi verşuri –, 
precum şi a răspândirii lor geografice conduce la configurarea unei imagini 
complexe a ceremonialului funebru moldovenesc în comparaţie cu cel general 
românesc. Ion H. Ciubotaru este de asemenea interesat să remarce tranziţia 
complexului ritual de la ipostaza sa arhetipală, verificată prin cercetări arheologice, 
la cea contemporană, caracterizată de pierderea unor sensuri magico-mitice, dar 
care apar încifrate inclusiv în literatura şi arta cultă. Toate aceste analize care 
pleacă de la contextul etnografic concret şi ating judecăţi de ordin antropologic, 
corelate cu atenţia acordată dinamicii în timp a unui compartiment extrem de 
conservator al vieţii rituale, îl conduc pe profesorul ieşean la concluzia documen-
tată că „înmormântarea la români alcătuieşte un sistem unitar, în care fiecare 
element îşi are locul şi rostul său bine determinat” (ibidem: 10). 

Vorbind despre modul în care riturile de naştere se integrează într-o structură 
tipologică ideală, Narcisa Ştiucă observă că mai mulţi cercetători au contribuit, prin 
informaţiile etnografice pe care le-au adus, la conturarea unei „invariante etnografice” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:24:00 UTC)
BDD-A25165 © 2015 Editura Academiei



9 AFMB  ŞI  TIPOLOGIILE  RITURILOR  DE  TRECERE 107 

a complexului preliminal, liminal şi postliminal specific naşterii (Ştiucă 2001: 6). 
Dar, observă autoarea, valabilitatea acestei imagini invariante nu poate fi asigurată 
doar printr-o simplă alăturare de date sociologice, etnografice şi folclorice. Acest 
scenariu livresc ideal nu va fi pertinent atâta timp cât nu va conţine elemente culese 
în aceleaşi condiţii de înregistrare şi de prelucrare a materialelor (ibidem: 10). 
Avantajat de această necesară coerenţă a informaţiei de bază, de respectarea 
aceloraşi principii clare de tezaurizare a rezultatelor cercetării, proiectul ieşean al 
tipologiilor şi-a asigurat în fapt reuşita. 

Actualitatea interesului pentru studiul riturilor de trecere 

Sublinierea importanţei sistemului ritual coerent al civilizaţiei tradiţionale 
româneşti o regăsim într-o operă de popularizare a diferitelor aspecte ale „tradiţiei 
populare” aparţinând lui Jean Cuisenier, folcloristul francez care a avut ocazia să 
cunoască în mod direct satele româneşti. Autorul alege drept titlu al capitolul din 
acest volum dedicat tradiţiilor care însoţesc ciclul vieţii o expresie folosită de Van 
Gennep pentru a-şi denumi monografiile etnografice axate pe trilogia vieţii – „din 
leagăn până în mormânt” („Du berceau à la tombe”), fără însă a sugera acest lucru 
în mod explicit, căci, probabil, pentru cititorul francez de specialitate alăturarea ar 
fi fost de natura evidenţei. Aici, Cuisenier dă câteva exemple româneşti cu scopul 
de a demonstra supravieţuirea unor rituri de trecere. În privinţa obiceiurilor care 
însoţesc naşterea propriu-zisă remarcă: „În România, spre exemplu, unde tradiţiile 
sunt vii, această atribuţie îi revine unei persoane din partea mamei, de preferinţă o 
femeie mai vârstnică, moaşa” [subl.a.] (Cuisenier 2005: 62). El se arată de 
asemenea impresionat de elaborarea scenariului nupţial în ţările mai conservatoare 
din estul Europei şi consideră că „gradul suprem de rafinament la care a ajuns 
această tradiţie în ceea ce priveşte sistematizarea riturilor maritale este probabil 
ceremonialul nunţii mortului în Carpaţi” (ibidem: 63–64). 

Din cauza opoziţiei sale faţă de fundamentele şcolii fondate de Durkheim, lui 
Van Gennep nu i s-a acordat în mediul de specialitate francez atenţia pe care 
contribuţia sa teoretică ar fi meritat-o la momentul publicării Riturilor de trecere. 
De exemplu, i s-a reproşat osatura prea teoretică a volumului din 1909, un nivel 
prea mare de generalizare într-un domeniu al particularităţilor şi excepţiilor, 
valorificarea exclusivă a informaţiilor de bibliotecă, sprijinirea pe societăţile 
exotice sau semicivilizate şi lipsa de adaptare la folclorul societăţilor industrializate 
europene. În schimb, i s-au recunoscut meritele în anticiparea viziunii structuraliste, 
precum şi a celei funcţionaliste. 

Unora dintre aceste critici li se poate răspunde printr-o cunoaştere de 
profunzime a activităţii lui Van Gennep, care a contribuit în mod exponenţial la 
configurarea cadrului teoretic şi metodologic al folcloristicii franceze. În volumele 
sale de după război, el a probat viabilitatea teoriei riturilor de trecere în 
monografierea obiceiurilor populare din Franţa contemporană lui. De altfel, într-o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:24:00 UTC)
BDD-A25165 © 2015 Editura Academiei



 IOANA  REPCIUC 10 108 

notă la primul volum din Manuel de folklore français contemporain (apărut în 1937), 
acolo unde tratează ciclul familial în Franţa, marele cercetător observa deja că teoria 
sa publicată în 1909 devenise o formulă canonică intens folosită de specialişti, chiar 
dacă englezii o traduseseră prin „transition rites”, iar germanii prin „Uebergansriten” 
(Van Gennep 1998: 109). În folcloristica românească, formula pătrunde cu mult 
înainte de traducerea în limba română din 1996, conturându-se de timpuriu la noi 
sinonimia „obiceiuri de familie” – „rituri de trecere” (Pop 1976: 125–126). În ceea ce 
priveşte conţinutul sistemului van-gennepian, se poate constata că acesta a fost 
anticipat în volumele dedicate ciclului familial redactate de Simeon Florea Marian 
(Bîrlea 1974: 242). Mai mult, inspiratul folclorist bucovinean vorbeşte, în 
„precuvântarea” la ultimul volum al trilogiei sale, care a fost în mod paradoxal cel 
închinat naşterii, despre existenţa unui „lanţ de datine şi credinţe, cari înferică viaţa 
românului de la naştere până la moarte” (Marian 1892: 1). 

Astăzi, sistemul lui Van Gennep pare să fie consacrat de aceeaşi nevoie care 
l-a determinat pe autor să-l construiască, şi anume nevoia cercetătorilor de a avea la 
dispoziţie un principiu ordonator care să sistematizeze complexitatea uneori 
derutantă a universului ceremonial. Impozantul statut al teoriei van-gennepiene în 
reflecţiile etnologilor, sociologilor, antropologilor, psihologilor se datorează tocmai 
flexibilităţii conceptului său, axate pe recunoaşterea şi înţelegerea schimbărilor 
petrecute în viaţa individului, a societăţii şi a naturii. Tocmai de aceea, în ultimele 
decenii s-a considerat oportună aplicarea teoriei riturilor de trecere în analiza lumii 
contemporane aflate într-o neîntreruptă schimbare, obligată să suporte nu doar 
crizele existenţiale şi transformările bioculturale obişnuite, ci şi crize sociale, 
politice, economice, astfel încât s-a vorbit, cu ajutorul redimensionării aduse de 
Victor Turner ideii integratoare de liminalitate (Turner 1969), de antistructura 
societăţii contemporane, cantonată în starea liminală. 

Actualitatea problematicii riturilor de trecere este susţinută şi din afara 
ştiinţelor etnologice; este cazul mai cu seamă al cercetării sociologice a 
religiozităţii contemporane. Procesul de secularizare al societăţii ultimelor decenii, 
aşa cum a fost el constatat şi investigat de către specialişti, ar fi determinat o 
diminuare a ataşamentului faţă de instituţiile şi practicile religioase. În ciuda 
acestui fenomen ireversibil, specialiştii au observat că oamenii moderni 
frecventează încă biserica atunci când participă la cele trei mari evenimente din 
ciclul familial. Membrii societăţilor intens industrializate se integrează astăzi în 
categoria „practicanţilor ocazionali” (prezenţi în biserică mai ales pentru riturile de 
trecere din ciclul familial sau la marile sărbători) şi mai puţin în cea a 
„practicanţilor regulaţi” (cei care merg la biserică cel puţin săptămânal) (Willaime 
2001: 56–57). Ba chiar măsurătorile sociologice au documentat rezistenţa deosebită 
a acestei ipostaze a vieţii religioase – cea a riturilor familiale – în comparaţie cu 
oricare alta (Kokosalakis 1993: 144).  

Deşi considerate încă de la finalul secolului al XX-lea ca fiind o prezenţă 
„reziduală” a fenomenului religios (Bruce 1995: 70), riturile de trecere reprezintă o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:24:00 UTC)
BDD-A25165 © 2015 Editura Academiei



11 AFMB  ŞI  TIPOLOGIILE  RITURILOR  DE  TRECERE 109 

constantă în preocupările celor care au încercat să înţeleagă şi să explice regulile de 
funcţionare a societăţilor moderne şi contemporane. Una dintre cele mai consistente 
prezentări monografice interdisciplinare a obiceiurilor familiale, realizată de istoricul 
social David Cressy şi dedicată Angliei secolelor al XVI-lea şi al XVII-lea, îmbină 
examinarea socio-culturală, istorică şi etnografică şi foloseşte în mod armonios 
documente ecleziastice, balade populare, corespondenţă privată, predici de amvon 
şi spectacole de comedie (Cressy 1997: 5). O lectură socio-antropologică a 
vremurilor contemporane pune în evidenţă rolul încă determinant al ritualizării şi 
necesitatea ca aceasta să fie studiată prin aportul conjugat al unor discipline diferite 
(Bouvier 2000: 27). 

Încercând să găsească o explicaţie pentru conservarea impresionantă a 
acestui tip de rituri de-a lungul epocilor, sociologul britanic W.S.F. Pickering 
respinge varianta unei iraţionale şi inerţiale supravieţuiri şi propune câteva 
motivaţii. Dintre acestea, cea mai importantă este natura lor socială, faptul că ele 
implică familia şi comunitatea (Pickering 1974: 74), deşi tocmai lipsa de adecvare 
a principiului van-gennepiene la legile teoriei sociale a reprezentat motivul pentru 
Max Gluckman de a desfiinţa valabilitatea schemei folcloristului francez 
(Gluckman 1962). Trebuie totuşi să observăm că o analiză aprofundată a modului 
în care aceste obiceiuri se înfăţişează în monografiile etnografice discutate relevă 
implicaţiile lor sociale. Prin urmare, este necesară continuarea cercetării statice şi 
istorice a acestui fenomen, astfel încât interpretările cu valoare de concluzie să se 
sprijine pe o diversitate de elemente şi puncte de vedere (Segalen 2002: 65). 
Acestea sunt doar câteva dintre raţiunile pentru care o radiografie a sistemului 
obiceiurilor familiale se poate constitui într-un instrument relevant pentru o 
cercetare socio-umană integrată.  

BIBLIOGRAFIE 

Bîrlea 1969 = Ovidiu Bîrlea, Metoda de cercetare a folclorului, Bucureşti, Editura pentru Literatură. 
Bîrlea 1974 = Ovidiu Bîrlea, Istoria folcloristicii româneşti, Bucureşti, Editura Enciclopedică 

Română. 
Bouvier 2000 = Pierre Bouvier, Lectură „socio-antropologică” a epocii contemporane, în Mituri, 

rituri, simboluri în societatea contemporană, editat de Monique Segré, traducere de Beatrice 
Stanciu, Timişoara, Editura Amarcord, p. 19–29. 

Bruce 1995 = Steve Bruce, Religion in Modern Britain, Oxford University Press. 
Caracostea, Bîrlea 1971 = Dumitru Caracostea, Ovidiu Bîrlea, Problemele tipologiei folclorice, 

Bucureşti, Editura Minerva. 
Ciubotaru I.H. 1999 = Ion H. Ciubotaru, Marea trecere : repere etnologice în ceremonialul funebru 

din Moldova, Bucureşti, Editura „Grai şi Suflet – Cultura Naţională”. 
Ciubotaru I.H. 2008 = Ion H. Ciubotaru, Petru Caraman. Destinul cărturarului, Iaşi, Editura 

Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”: 
Ciubotaru I. H. 2011 = Ion H. Ciubotaru, Arhiva de Folclor a Moldovei şi Bucovinei (după patruzeci 

de ani), în vol. Metode şi instrumente de cercetare etnologică. Stadiul actual şi perspectivele 
de valorificare. Studii închinate memoriei savanţilor Ion Muşlea şi Ovidiu Bîrlea, editori: 
Ion Cuceu şi Maria Cuceu, Cluj-Napoca, Editura Fundaţiei pentru Studii Europene, p. 207–224. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:24:00 UTC)
BDD-A25165 © 2015 Editura Academiei



 IOANA  REPCIUC 12 110 

Ciubotaru I.H. 2014 = Ion H. Ciubotaru, Obiceiurile funebre din Moldova în contextul naţional, Iaşi, 
Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”. 

Ciubotaru I.H. 2015 = Ion H. Ciubotaru, Atlasul etnografic român, în vol. Silvia Ciubotaru, 
Ion H. Ciubotaru, Vitralii. Pagini etnoculturale din presa anilor 1992–2012, procesate, adunate şi 
ordonate de Codrin Ciubotaru şi Ionuţ Ciubotaru, Iaşi, Editura Presa Bună, p. 289–295. 

Ciubotaru S. 2009 = Silvia Ciubotaru, Obiceiuri nupţiale din Moldova. Tipologie şi corpus de texte, 
Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”. 

Cressy 1997 = David Cressy, Death, marriage and death. Ritual, religion, and the life-cycle in Tudor 
and Stuart England, Oxford University Press. 

Cuceu 2000 = Ion Cuceu, Probleme actuale în studierea culturii tradiţionale, Cluj-Napoca, Presa 
Universitară Clujeană. 

Cuceu I., Cuceu M. 1988 = Ion Cuceu, Maria Cuceu, Vechi obiceiuri agrare româneşti. Tipologie şi 
corpus de texte, Bucureşti, Editura Minerva. 

Cuceu I. et alii 2005–2008: Ion Cuceu, Ion Şeuleanu, Maria Cuceu, Anamaria Lisovschi, Ritualurile 
de nuntă în Transilvania, I. Cântecele rituale de nuntă din Bihor, vol. II. Oraţiile de nuntă; 
vol. III. Cântece rituale din Transilvania (istorică), Cluj-Napoca, Editura Fundaţiei pentru 
Studii Europene. 

Cuisenier 2005 = Jean Cuisenier, Tradiţia populară, traducere de Nora Rebreanu Sava, Cluj-Napoca, 
Casa Cărţii de Ştiinţă. 

Gluckman 1962 = Max Gluckman, Essays on the Rituals of Social Relations, Manchester, Manchester 
University Press. 

Hulubaş 2012 = Adina Hulubaş, Obiceiuri de naştere din Moldova : tipologie şi corpus de texte, Iaşi, 
Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”. 

Ispas, Coatu 2006 = Sabina Ispas, Nicoleta Coatu (coordonatori), Etnologie românească, vol. I. 
Folcloristică şi etnomuzicologie, Bucureşti, Editura Academiei Române. 

Kokosalakis 1993 = Nikos Kokosalakis, Religion and the Dynamics of Social Change in 
Contemporary Europe, în „Archives des sciences sociales des religions”, nr. 81, p. 133–148. 

Marian 1892 = Simeon Florea Marian, Naşterea la români. Studiu etnografic, Bucureşti, Carol Göbl. 
Muşlea, Bîrlea 1970 = Ion Muşlea, Ovidiu Bîrlea, Tipologia folclorului din răspunsurile la 

chestionarele lui B. P. Hasdeu, Bucureşti, Editura Minerva. 
Pickering 1974 = W.S.F. Pickering, The Persistence of Rites of Passage: Towards an Explanation, în 

„The British Journal of Sociology”, Vol. 25, No.1, p. 63–78. 
Pop 1976 = Mihai Pop, Obiceiuri tradiţionale româneşti, Bucureşti, Institutul de Cercetări Etnologice 

şi Dialectologice. 
Rogan 2012 = Bjarne Rogan, The Institutionalization of Folklore, în A Companion to Folklore, edited 

by Regina F. Bendix, Galit Hasan-Rokem, Oxford, Wiley-Blackwell, p. 598–612. 
Sărbători şi obiceiuri 2001 = Sărbători şi obiceiuri. Răspunsuri la chestionarele Atlasului etnografic 

român, vol. I. Oltenia, coordonat de Ion Ghinoiu, Bucureşti, Editura Etnologică. 
Sărbători şi obiceiuri 2004 = Sărbători şi obiceiuri. Răspunsuri la chestionarele Atlasului etnografic 

român, vol. IV. Moldova, coordonat de Ion Ghinoiu, Bucureşti, Editura Etnologică. 
Segalen 2002 = Martine Segalen, Etnologie. Concepte şi arii culturale, traducere de M. Gyurcsik, 

Timişoara, Editura Amarcord. 
Ştiucă 2001 = Narcisa Alexandra Ştiucă, În pragul lumii albe, Bucureşti, Centrul Naţional de 

Conservare şi Valorificare a Tradiţiei şi Creaţiei Populare. 
Taloş 2010 = Ion Taloş, Cuvânt-înainte la Tipologia folclorului din răspunsurile la Chestionarele 

B.P. Hasdeu, ediţia a II-a, revăzută şi adăugită de Ioan I. Muşlea, Bucureşti, Editura 
Academiei Române. 

Turner 1969 = Victor Turner, The Ritual Process. Structure and Anti-Structure, Chicago, Aldine 
Publishing & Co. 

Van Gennep 1996 = Arnold Van Gennep, Riturile de trecere, traducere de Lucia Berdan şi Nora 
Vasilescu, studiu introductiv de Nicolae Constantinescu, Iaşi, Editura Polirom. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:24:00 UTC)
BDD-A25165 © 2015 Editura Academiei



13 AFMB  ŞI  TIPOLOGIILE  RITURILOR  DE  TRECERE 111 

Van Gennep 1998 = Arnold Van Gennep, Le folklore français. Du berceau à la tombe. Cycles de 
Carnaval – Carême et de Pâques, préface de François Lacassin, Paris, Robert Laffont.  

Willaime 2001 = Jean-Paul Willaime, Sociologia religiilor, ediţia a doua revăzută, traducere de 
Felicia Dumas, Iaşi, Editura Institutul European. 

 

THE  FOLKLORE  ARCHIVE  OF  MOLDAVIA  AND  BUKOVINA,   
AND  THE  TYPOLOGIES  OF  RITES  OF  PASSAGE 

ABSTRACT 

The paper discusses the emergence of folklore typology as part of the folklore’s 
institutionalization as a discipline at the end of the 19th century, and the development of new ways of 
publishing the collected ethnographic documents. In Romanian folkloristics, the typology starts to be 
regarded as a necessary phase of the professional ethnology and its broad projects. Nevertheless, the 
conceptualization is not followed by actual achievements, and the field would have to wait for the 
much needed Romanian typology of rites of passage. Therefore, the recently finished project of the 
Folklore Archives of Moldavia and Bukovina functioning in the department of ethnology within the 
“A. Philippide” Institute of Romanian Philology, which resulted in three volumes about birth, 
wedding and funeral customs in Moldavia, deserves a special attention. In their books, Adina 
Hulubaş, Silvia Ciubotaru and Ion H. Ciubotaru organized the ethnographical information according 
to Arnold Van Gennep’s consecrated framework of rites of passage which was considered to be a 
comprehensive tool for accurately describing family rituals as they were performed in Moldavia. The 
growing importance of researching this dimension of social and religious life is proved by the lasting 
interest shown to it by other contemporary social sciences, a fact which places the three typologies 
discussed here in a significant academic context. 

 
Keywords: typology, folklore archive, Romanian folkloristics, Moldavia, rites of passage, 

social sciences. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:24:00 UTC)
BDD-A25165 © 2015 Editura Academiei



 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:24:00 UTC)
BDD-A25165 © 2015 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

