
FORME  ALE  EXPERIENŢEI  ESTETICE   
ÎN  CRITICA  LUI  PAUL  ZARIFOPOL  

ANDREEA  MIRONESCU∗ 

Atunci când criticii lui Paul Zarifopol au observat, încă din epocă, faptul că, 
pentru autorul Registrului ideilor gingaşe, experienţa estetică este una exclusivistă, 
aceştia au adus sub lupă atitudinea lui Zarifopol faţă de public şi mai puţin observaţiile 
sale despre comunicarea estetică. În termenii vremii, critica acestuia vizând relaţia 
dintre artişti şi masa receptoare a fost catalogată drept „cât se poate de deprimantă prin 
empirismul ei”, aşa cum se poate citi în articolul comemorativ din numărul 6/1934 al 
„Revistei Fundaţiilor Regale” (Zarifopol). Într-adevăr, ca intelectual cu rubrică în 
publicaţii de mare tiraj, Zarifopol scrie despre şi mai ales pentru un public care, ca 
masă, rămâne inevitabil indefinit (la debutul din 1922 în „Viaţa românească”, acesta îi 
scria lui Ibrăileanu că ar fi preferat ca scrisul său să circule în cerc închis). El susţine 
cu fermitate ideea că, în ce îl priveşte, chestiunea publicului larg este – sau ar trebui să 
fie – una neglijabilă în ecuaţia comunicării literare. Nu sunt puţine contextele în care 
Zarifopol consideră opera literară un tip de comunicare artistică specializată, cu un 
limbaj şi instrumente care ar trebui să tindă, la rândul lor, spre specializare şi care nu 
priveşte, prin urmare, publicul necultivat. Eseul Sofismul despre estet (1929) oferă un 
exemplu, între multe altele, pe marginea exclusivismului comunicării estetice: 
„Experienţa estetică şi activitatea artistică sunt stări neverosimile pentru majoritatea 
cetăţenilor. În conştiinţa lor rudimentele acelei experienţe şi activităţi sunt difuz 
implicate în stări şi interese sentimental practice” (Sofismul despre estet, în Zarifopol 
1998: 171). Apoi, Zarifopol susţine programatic ideea că nu publicul ar trebui să fie 
„beneficiarul” direct al criticii literare, ci obiectul, adică opera de artă. Şi totuşi, astfel 
de mărturisiri reprezintă numai o faţă a chestiunii comunicării literare. Idealismul lui 
faţă de relaţia estetică – în alte locuri, el afirmă că arta ar trebui să îi privească 
exclusiv pe artişti, nu şi pe critici – rămâne o poziţie teoretică. 

Lucrarea de faţă urmăreşte configuraţiile „estetismului” profesat de Paul 
Zarifopol, ca şi fundamentarea sa teoretică, dincolo de propoziţiile-clişeu ale 
receptării, conducând toate către ideea că lupta eseistului interbelic pentru 
                                                 

∗ Departamentul de Cercetare Interdisciplinar – Domeniul Socio-Uman, Universitatea 
„Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, str. Lascăr Catargi, nr. 54, România. 

ALIL, t. LIV, 2014, Bucureşti, p. 181–189 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:49 UTC)
BDD-A25157 © 2014 Editura Academiei



 ANDREEA  MIRONESCU 2 182 

autonomia esteticului o depăşeşte în intensitate pe cea maioresciană, aşa cum se 
poate citi în introducerea articolului dedicat lui din Dicţionarul general al 
literaturii române (DGLR). 

Tipul artistic: „primitivii” şi „meşteşugarii” 

Îşi respectă autorul Încercărilor de precizie literară propriul program critic purist?  
La prima vedere, s-ar părea că nu, impresie confirmată indirect de majoritatea 

exegeţilor săi. În ciuda estetismului său afişat, eseistul Zarifopol acordă totuşi o 
importanţă deosebită materiilor străine artei. Fiindcă, aşa cum intervenţiile sale 
critice o demonstrează, aceste materii extraestetice nu sunt întotdeauna şi aproape 
deloc străine artiştilor, şi cu atât mai puţin criticilor, care se consideră adesea nişte 
ideologi. Vorbind despre tirania „valorilor sociale”, a „modelor”, dar şi a esteticilor 
normative, Zarifopol intuieşte faptul că trăim în ideologie, acesta fiind, în subsidiar, 
şi sensul criticismului său. Combătându-l pe Gherea, poate şi pe G. Ibrăileanu, care 
au susţinut ideea că „arta literară e inevitabil tendenţioasă”, Zarifopol afirmă că „Arta 
nu poate fi tendenţioasă; operele pot fi, dacă le considerăm în afară de existenţa lor 
ca opere de artă” (Răspunsul d-lui Paul Zarifopol la întrebările „Adevărului 
literar”, în Zarifopol 1998: 71). 

Un asemenea postulat este însă mai mult un ideal de uz propriu. S-ar putea 
admite că „Arta”, aşa cum o înţelege, de pildă, Flaubert, ca pe o abstracţie, nu 
poate fi tendenţioasă. Însă operele de artă ajung tendenţioase nu în urma unui 
proces de ideologizare la care le supun criticii sau publicul, ci, de cele mai multe 
ori, sunt astfel în chiar natura lor intimă. Scriitorii sunt, ei înşişi, tendenţioşi la 
culme, aşa cum arată în nenumărate rânduri Paul Zarifopol. În ciuda unei capacităţi 
de atenţie divers orientate şi exacerbate faţă de cea normală, pe care Zarifopol o 
consideră principala trăsătură „psihologică” a artistului („oameni cu o psihologie 
astfel, încât, din pornire şi din necesitate naturală, trăiesc şi lucrează, o bună parte a 
vieţii lor, într-o concentrare fantastică a puterilor intelectuale asupra unei singure 
sfere a sensibilităţii” – Tehnica artistică şi cealaltă tehnică, în Zarifopol 1998: 
226) – acesta, artistul, nu face decât în cazuri rare „artă pură”. Gustave Flaubert 
este poate pentru Zarifopol primul şi cel mai grăitor exemplu. Pe de altă parte, tipul 
artistic pur este, şi acesta, foarte rar. „Tipul artistic e o curiozitate a naturii”, 
notează Zarifopol în Arta şi cei de pe dinafară (1925) (în Zarifopol 1998: 44). 
Apoi, „între artiştii literari de meserie nu sunt mulţi acei care îşi pun toate puterile 
pentru a îndeplini sever condiţiile impuse de estetica scrisului [subl. n.]” 
(Neliterarii [1926], în Zarifopol 1998: 59). De ce îşi ratează operele Maupassant 
(Sentimentalul Maupassant) sau Stendhal (Manualul lui Stendhal, Neliterarii), de 
pildă, în vreme ce obiectivul Flaubert găseşte în „lume” jumătatea artei? După 
Zarifopol, cei doi au rămas „pe dinafară de arta literară propriu-zisă”, fiindcă 
dispreţuiau scrisul, şi acest dispreţ nu era poză. Păcatul capital al unor scriitori ca 
Maupassant şi Stendhal, dar nu numai al lor, este acela de a fi pus viaţa şi succesul 
social „mai presus de orice delectare literară” (ibidem).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:49 UTC)
BDD-A25157 © 2014 Editura Academiei



3 FORME  ALE  EXPERIENŢEI  ESTETICE  ÎN  CRITICA  LUI  PAUL  ZARIFOPOL  183 

Exemplele unor tipuri artistice pure pe care le oferă Paul Zarifopol fac 
referire, în genere, la „moderni”: Flaubert („care a creat lucruri exclusiv frumoase, 
deci exclusiv plăcute”, nu „utile” – Estetica utilă şi culturală, în Zarifopol 1998: 
56), Mallarmé, Cocteau, Picasso, Proust şi alţii, dar în special prozatori şi poeţi 
francezi, literatură unde „a trebuit” să apară cu necesitate postulatul 
impersonalităţii naratorului, ca reacţie la maniera acestora de a „arăta” prea 
evident, după calapod clasicist, personajele (Tolstoi şi Proust [1925]). „Prin felul 
de a imagina şi a spune, prin stilul impus de o educaţie literară prea conştientă şi 
indiscretă, scriitorul francez e veşnic împins să se ţie de persoanele sale, să le 
potrivească atitudinea şi mai ales vorba, după modele pe care nu le poate uita. De 
aceea s-a făcut, cred eu, atâta zgomot pe chestia « impasibilităţii », a obligaţiei 
scriitorului de a dispare cât se poate din opera lui. La Tolstoi, ascunderea aceasta e 
realizată imediat” (Tolstoi şi Proust, în Zarifopol 1998: 248). Zarifopol îi înclude 
pe ruşi în categoria artei „pure” – şi, într-un oarecare grad, „primitive”), a unui 
tragic existenţialist (nu „burghez”, precum cel franţuzesc). Ruşii, cu excepţia 
„franţuzitului” Turgheniev, sunt, după Zarifopol, autentici dintr-o pornire naturală, 
atât în viaţa practică („Ruşii sunt oameni care nu se strâmbă” – Ruşii [1925; 
1931]), cât şi în arta literară: „ruşii au cunoscut tot atât de mult fiorii religiozităţii 
până la boală, ca şi eroismul lumesc în formele lui cele mai sângeroase.// Astfel 
le-a fost dat lor să renască frumuseţea naturalului întreg, chiar şi a celui patetic. 
Dictatura lor artistică este cum nu se poate mai explicabilă” (Ruşii, în Zarifopol 
1998: 248–249). În Bilanţ francez (1931), Paul Zarifopol va aduce din nou în 
discuţie opoziţia dintre maniera franceză şi cea rusă, invocând două exemple 
extreme: Dostoievski versus Maupassant. Amândoi, observă Zarifopol, preferă 
subiectele violente, însă tratarea – pentru noi, afirmă Zarifopol altundeva, tratarea e 
„totul”, şi felul în care autorul ne dă acel tot – imprimă diferenţa între două tipuri de 
literatură. Dacă, pentru Dostoievski, „materialul violent era obiect de experienţă 
normală, de aceea expunerea lui are acea obiectivitate, şi dramatică şi narativă, care 
minunează pe orice cetitor priceput şi neprevenit”, Maupassant „se excită şi se 
alarmează de subiectele sale”; obsedat de efectul literar, materialul violent se 
aranjează în tablouri senzaţionale. El, spre deosebire de oponentul său simbolic, „are 
publicul în gând, vrea să-l imite, metoda lui este anecdotică; reportajul de curte cu 
juraţi se combină cu carnetul high-life şi cu foiletonul sentimental” (Bilanţ francez, 
în Zarifopol 1998: 267). 

Aşadar, în intervenţiile sale despre artă şi literatură, Paul Zarifopol afirmă 
implicit că există câteva tipuri pur artistice, precum „primitivii” autentici (ruşii şi 
scandinavii), „meşteşugarii” (Flaubert şi, la noi, Caragiale, acesta din urmă fiind 
totodată şi unul dintre „primitivi”), ironiştii gravi (La Rochefoucauld, a cărui ironie 
este un efect de perspectivă al modernilor, sau Anatole France) ori minori (Ion 
Minulescu), sau modernii excesivi, care caută să dinamiteze însăşi discursivitatea 
limbajului (Mallarmé, Valéry, Proust). Tipologia şi exemplificările, făcute cu titlu de 
cazuri extreme, ne aparţin. În cazul acestora, lupta cu materia extraestetică, de la 
observarea realităţii până la obţinerea unei imagini distorsionate şi „chinuirea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:49 UTC)
BDD-A25157 © 2014 Editura Academiei



 ANDREEA  MIRONESCU 4 184 

formei”, dă naştere unei literaturi autentic artistice. Însă în cazul celorlalţi, al 
sentimentalilor (Maupassant), pateticilor (Zweig), biografiştilor, psihologiştilor 
(tragedia franceză, Proust „în ultimele şase-şapte volume”, Stendhal), moraliştilor, 
didacticiştilor, conformiştilor (Andrè Maurois), utilitariştilor, umaniştilor (George 
Sand) etc. în diferite grade – unii dintre ei mari scriitori –, diverse „-isme” şi materii 
extraestetice se insinuează sau sunt chemate în interiorul operei literare.  
Al. Cistelecan nu se înşală atunci când afirmă că, „dacă un scriitor proclamă o 
profesiune de credinţă, Zarifopol e interesat de felul în care acesta o şi respectă”, 
evidenţiind cazuri „de strălucită incomprehensiune de sine” (Cistelecan 2011). 
Amplele eseuri despre Maupassant, Renan, Stendhal, Molière, Taine urmăresc şi 
surprind inconsecvenţe artistice provenite fie dintr-o viziune „neestetică” asupra 
vieţii (Maupassant), fie din deprinderi stilistice „şcolăreşti” (Renan, care studiază la 
iezuiţii catolici), fie din concesii făcute gustului public. În interpelările sale, Paul 
Zarifopol îmbină aşadar critica tehnică, aproape de text – excerptele ample nu lipsesc 
aproape niciodată din argumentarea diagnosticului –, cu istoria receptării şi 
biografismul, confirmând la fiecare pas al argumentaţiei critice propria afirmaţie că 
şi-a ales ca obiect de studiu omul.  

Artă literară şi blosse Literatur 

Pentru Paul Zarifopol, chiar dacă nu o afirmă niciodată direct, specificitatea 
artei nu este un dat, ci un concept istoric, viziune care dovedeşte o înţelegere 
modernă a chestiunii. Hegelian în punctul de circumscriere a stărilor fundamentale 
ale spiritului – religie, filosofie, ştiinţă, artă, morală –, Zarifopol atrage totuşi 
atenţia în eseul Recapitulări (1930) că „în toată seria realizărilor infinit diverse [ale 
acestor stări ale spiritului] [există] o radicală disparitate”, care îi este spiritului „o 
normală şi indispensabilă condiţie de putere fecundă” (Recapitulări, în Zarifopol 
1998: 244). Presupunerea existenţei unor piramide valorice între aceste domenii, ca 
şi prejudecata superiorităţii unei arte asupra celorlalte (cum e, de pildă, pentru Kant 
şi Hegel, poezia), este depăşită de ideea modernă a anulării ierarhiilor între domenii 
diferite ale spiritului. La fel se întâmplă cu prejudecata teleologică: „Omul are 
latitudinea de a revoluţiona seriile teleologice cele mai bine consacrate. Civilizatul 
a izbutit, de exemplu, să desfacă erotica de procreare, să obţie din ea o artă liberă 
de orice scopuri” (ibidem: 245). Specializându-se în tehnica artistică, „civilizatul” a 
izbutit acelaşi lucru şi în artă: să o elibereze de orice scopuri, să elibereze literatura 
de „tendinţă”. „Experienţa estetică e negarea deplină a teleologiei comune” (ibidem), 
postulează Zarifopol. „Obiectul estetic stă în afară de orice trebuinţă de a fi 
comparat, sau derivat, sau înlocuit. [...] numai un individ cu o sensibilitate estetică 
prea obtuză poate crede că dă «viaţă» sau «adâncime» sau «superioritate» oarecare 
obiectului estetic descoperind şi enunţând aşa numite antecedente psihologice sau 
filosofice ale unui asemenea obiect” (ibidem).  

Sunt însă şi operele literare astfel de obiecte artistice? Chestiunea rupturii 
între „literatură” şi „arta literară” este tratată de Zarifopol încă din eseul Artă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:49 UTC)
BDD-A25157 © 2014 Editura Academiei



5 FORME  ALE  EXPERIENŢEI  ESTETICE  ÎN  CRITICA  LUI  PAUL  ZARIFOPOL  185 

literară şi simplă literatură (1921; 1934), cu titlul original Kunst und blosse 
Literatur. Zarifopol defineşte în acest articol manifest, pe care îl traduce şi îl 
republică pentru „a se pune de acord” cu cititorii săi, aşa cum îi comunică lui  
G. Ibrăileanu, două moduri de înţelegere a literaturii. Există, mai întâi, o literatură 
care „nu-i altceva decât l’art de tout le monde”, după formula lui Delacroix, sau 
ceea ce Zarifopol numeşte blosse Literatur. „Gândirile acele înalte, despre care se 
admite că oamenii toţi s-au interesat şi se vor interesa oricând, formează tocmai 
acel cuprins intelectual căruia i se zice în mod obişnuit literatură” (Artă literară şi 
simplă literatură, în Zarifopol 1997: 282) – cuprins reprezentat de altfel magistral 
prin versul vlahuţian „Nu de moarte mă cutremur, ci de veşnicia ei”, care a dat 
naştere la o polemică postumă între Zarifopol şi G. Călinescu. „Simpla literatură” 
are un caracter (intenţionat de artist sau impus de receptarea greşit orientată) 
pedagogic, de origine clasicistă („scopul şi interesul poeziei este să arate celor ce 
n-au destulă minte adevărul prin imagini” – afirmă fabulistul Gellert, citat de 
Zarifopol), şi unul „umanist”, în sensul definiţiei lui George Sand: „misiunea artei 
este o misiune de sentiment şi de dragoste”. În punctul de pornire, diferenţa dintre 
literatură şi artă literară este plasată de Paul Zarifopol la nivelul stilului. „Există un 
stil comun – afirmă Zarifopol în articolul invocat – adică un sistem de tradiţii 
născut din mintea neglijentă şi hrănit din imaginile nesărate ale tipului intelectual 
comun. Acesta este tocmai şi stilul simplilor literaţi...” (ibidem: 289). Cu percepţia 
deformată de pedagogismul şi oratorismul stilului comun, publicul şi criticii 
resping o literatură precum cea a lui Flaubert (scriitor „greoi, anarhist şi fără idei” – 
şi asta chiar în interpretarea lui France), din cauza prejudecăţii că „arta nu-i materie 
care, de sine, să poată fi acceptată în ordinea culturală: ea trebuie împopoţonată cu 
eleganţe sau cu nişte bune intenţii, pentru a deveni prezentabilă oamenilor” (ibidem: 
213). Flaubert, aşadar, este exponenţial pentru un al doilea tip de literatură, a cărui 
specificitate se conturează prin contrast cu primul tip. Apărându-l pe Flaubert de 
criticii săi, de la Sainte-Beuve la Anatole France (Obiecţii lui Flaubert [1924]), 
Zarifopol argumentează că scriitorul francez reprezintă, în literatură, momentul din 
conştiinţa europeană care a marcat „desfacerea artei în total din legăturile ei cu alte 
sisteme ale spiritului”, arta apărând „cu graniţe şi drepturi proprii” (ibidem: 405).  

Însă cum se poate ajunge de la blosse Literatur la artă (Kunst)?  
Într-un articol din 1933, Tehnica artistică şi cealaltă tehnică, Paul Zarifopol 

răspunde scurt şi oarecum ambiguu că „arta corespunde unei poziţii extreme a 
spiritului [subl. n.], ca şi, de exemplu, matematica; iar literatura reprezintă o 
mediocritate căreia, simptomatic, artiştii francezi moderni i-au dat înţeles profund 
depreciativ” (Tehnica artistică şi cealaltă tehnică, în Zarifopol 1998: 226). Această 
„poziţie egoistă a spiritului”, pe care Zarifopol o exemplifică printr-un citat din 
Opiul lui Cocteau referitor la „individualismul, partea solitară, rezervată, 
aristocratică, luxoasă, monstruoasă [subl. a.] a unei opere de maistru” (calităţi care, 
în viziunea lui Cocteau, nu fac ca o operă să fie mai puţin „socială”), este „început 
absolut”, intensitatea ei dând măsura talentului artistic. Arta „este rezultatul unei 
experienţe eminent subiective”, scrie Zarifopol în Neînţelegeri inocente între 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:49 UTC)
BDD-A25157 © 2014 Editura Academiei



 ANDREEA  MIRONESCU 6 186 

public şi artişti ([1924], în Zarifopol 1998: 65), tocmai de aceea nu există niciun 
drept obiectiv (emfază adăugată de Zarifopol) care să legitimeze judecarea 
lucrărilor artistice şi, implicit, critica. Însă în 1914 şi, ulterior, în 1921, pentru a 
răspunde la această întrebare, Zarifopol păşise din domeniul teoriei literaturii în 
acela al teoriei conştiinţei. Revendicându-se în punctul de pornire de la Herman 
Lotze (1817–1881) – filosof care îi va ajuta lui Zarifopol şi în definirea experienţei 
estetice –, autorul Încercărilor de precizie literară circumscrie domeniul propriu al 
experienţei estetice ca fiind „cuprinsul sensibil şi concret al conştiinţei”, aşa cum îl 
defineşte Lotze. 

De la „halucinaţie” la impresia estetică 

„În mijlocul cuprinsului mediocru şi hibrid al vieţii practice”, scrie Zarifopol, 
„cuprinsul conştiinţei este el însuşi hibrid şi mediocru. Nici abstracţie riguroasă şi 
generalizare atentă, nici precizie de contur şi profuzie de coloare; ci numai scheme 
şi generalizări grabnic regulate, de care atârnă la întâmplare vagi rămăşiţe de 
imagini, un amestec searbăd, dar comod, tocmai potrivit pentru adaptarea practică a 
creaturii” (Artă literară şi simplă literatură, în Zarifopol 1997: 287). Dincolo de 
această sferă a spiritului practic şi comun „trăiesc formele excepţionale şi extreme 
ale sensibilităţii şi intelectului; în esenţa lor, ele depăşesc trebuinţele de adaptare 
momentană, iar funcţiunea lor este independentă de eventualele efecte pe care le 
pot avea, în depărtare, asupra strictei practice” (ibidem).  

În acest „dincolo” al conştiinţei, în afara planului practic, va plasa Zarifopol 
experienţa specific artistică, mai cu seamă prin câteva eseuri teoretice din anii ’30. 
Într-unul dintre acestea, Polemică abstractă (1933), Zarifopol face aplicaţia la 
melodie pentru a ilustra cuprinsul mobil al acestui plan al conştiinţei: „rostul 
melodiei nu stă în unitate”, ci „în spiritul artistului se desfăşoară o lume infinit 
deschisă, continuu figurată” (Polemică abstractă, în Zarifopol 1998: 319). Aşa 
cum am menţionat, Paul Zarifopol va reveni la chestiunea celor două „cuprinsuri” 
ale conştiinţei, pe care o anticipase în Artă literară şi simplă literatură, într-un eseu 
din 1930, Recapitulări, precum şi într-un articol pentru „Revista de filosofie”, 
intitulat În planul estetic (1933).  

Aici, Zarifopol deosebeşte în întregul conştiinţei două planuri: cel practic 
(care permite adaptarea „practică” a creaturii în lume) şi planul „spectacular” (În 
planul estetic – fragment dintr-o carte, în Zarifopol 1998: 337). Simbolizarea 
impulsurilor şi a intuiţiilor care formează conştiinţa (pe care, în Obiecţii lui 
Flaubert, Zarifopol o identificase cu subiectivitatea), cu alte cuvinte „obiectivarea” 
acestora, îşi are originea în planul practic. Aici iau naştere semnele, „cuprinsuri de 
anume calitate, fixate anume pentru a aminti sau profetiza alte cuprinsuri” 
(ibidem). În planul practic, unele cuprinsuri de conştiinţă „slujesc a spune pe 
altele”, impresiile şi imaginile sunt „semnale”, „pretexte”, pentru orientarea 
judecăţii şi a voinţei (ibidem: 339). În acest mod, continuă Zarifopol, se naşte ideea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:49 UTC)
BDD-A25157 © 2014 Editura Academiei



7 FORME  ALE  EXPERIENŢEI  ESTETICE  ÎN  CRITICA  LUI  PAUL  ZARIFOPOL  187 

de înţeles. În planul practic îşi are originea limbajul, „sistemul de simbolizare care 
primează între toate”. Însă, în această întrebuinţare practică, „cuvântul este secat pe 
cât posibil de valoarea sa sensibilă”. „Idealul vorbirii practice este algebra” 
(ibidem: 337) – sistem de simboluri cu înţeles sigur şi imuabil. Dar, atenţionează 
Zarifopol, imaginea mintală şi „vorba” (cuvântul) pot să funcţioneze şi exclusiv estetic.  

Pentru a explica dispunerea materialului conştiinţei în planul spectacular, 
Zarifopol recurge la analogia dintre algebră şi pictură. Algebra, ca şi vorbirea 
practică, reprezintă operaţia de simbolizare. Prin pictură, în schimb, Zarifopol 
înţelege „acceptarea cuprinsurilor empirice ca atare, îndeosebi a celor sensibile, 
fără nicio veleitate de a se înlocui pe unele prin altele” (ibidem: 337). Acestui plan 
îi este proprie întreruperea „goanei din scop în scop” (Recapitulări, în Zarifopol 
1998: 247). În planul pe care Zarifopol îl numeşte spectacular (şi care reprezintă, 
de fapt, planul estetic din titlu), cuprinsurile conştiinţei „se dau” în directă 
prezentare; diversitatea însăşi devine preţioasă ca atare, şi „în el trăim actualitate 
perpetuă” (ibidem). Aici, datele imediate ale conştiinţei nu se „dublează” prin 
altele, ci rămân oarecum în afara „sensului”. În plan spectacular, impresiile şi 
imaginile se prezintă în grupe de „actualităţi discontinue”; discursivitatea spre care 
tinde simbolizarea din planul practic este ea însăşi suspendată. Arta, inclusiv 
literatura, sugerează deocamdată Zarifopol, se naşte pe un plan prin excelenţă 
„dezinteresat” al conştiinţei (formele „excepţionale” şi „extreme” ale sensibilităţii, 
care nu se transformă în trebuinţe practice).  

„Halucinaţia”, cu un termen al lui Gustav Meyrink, este conceptul invocat de 
Paul Zarifopol pentru a defini caracterul cuprinsurilor de conştiinţă din planul 
spectacular, ca şi autonomia lor estetică: „din halucinaţie artistul poate extrage 
pictură, sau poezie, sau muzică” (ibidem: 338), transpuse în expresii inteligibile, 
precum cuvânt, ton muzical, linie, culoare etc. Din acest punct de vedere, afirmaţia 
conform căreia „materialul artei este nelimitat” capătă un nou înţeles: toată 
diversitatea datelor imediate îi este deschisă (ibidem). Ideea aceasta de inspiraţie 
bergsoniană este speculată şi în studiul explicativ despre Poezia pură (1926), unde 
Zarifopol arată că aceasta ia naştere nu din „leşinul pur” pe care îl presupune starea 
mistică teoretizată de Bremond, ci în şi din cuprinsul variat şi infinit al conştiinţei. 
Din această diversitate „caleidoscopică”, în care imaginile sunt „scăpărări”, 
„mutaţiuni”, impresii „proaspete, uşor stranii şi imediat captivante” (ibidem: 246) 
se naşte starea estetică, pe care Zarifopol tinde să o echivaleze, poate pentru a se 
explica mai bine faţă de cititorii săi, cu o „stare de suflet” bizară. „Sunt stări de 
suflet bizare – scrie Zarifopol în eseul Recapitulări – în care lucrurile ne apar ca 
nişte valori nesigure. E ca o criză în cursul normal al realităţii sensibile; şi uneori 
ideile chiar, generalizările şi credinţele, care, îndeobşte, ne slujesc de orientare şi 
refugiu, încep a se discredita în intimitatea imediată a spiritului” (ibidem: 246).  

Asemenea „stări de suflet”, caracterizate ca producând „surprindere” şi 
„mirare”, reprezintă, în viziunea lui Paul Zarifopol, stările estetice, în care 
„impresiile” oferă, ele însele, audienţă „sufletului”. „Un galoş vechi şi scorţos de 
noroi”, un pantof de mătase, o „zdreanţă plină de pete”, o obscenitate de cârciumă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:49 UTC)
BDD-A25157 © 2014 Editura Academiei



 ANDREEA  MIRONESCU 8 188 

o replică din Racine (ibidem: 247) devin atunci deopotrivă obiecte estetice pentru 
observatorul care nu le judecă practic, ci le contemplă în plan spectacular. Însă, aşa 
cum au fost descrise până acum, obiectele estetice, rezultat al contemplării lumii în 
planul ei spectacular, sunt stări prin excelenţă pasive şi, nu mai puţin, cu un 
maximum de individualizare. Mai este atunci posibilă comunicarea estetică? Poate 
provoca arta un proces de insolitare în „sufletul” receptorului anonim din masa 
publicului? 

Desigur, Paul Zarifopol dezbate problema experienţei estetice în termenii, 
oarecum confuzi, ai vremii sale, fapt vizibil şi în oscilaţia conceptelor pe care le 
foloseşte. În viziunea noastră, analiza relaţiei estetice între opera de artă şi publicul 
cu care aceasta vine în contact imprimă sensul pragmatic criticii întreprinse de 
autorul Încercărilor de precizie literară. Pe Zarifopol nu îl preocupă, cum afirmă 
Mircea Muthu analizând polemica din 1927–1928 cu G. Ibrăileanu, dacă publicul 
autohton este pregătit să primească modul său „estetic” de lectură, care ar anula 
caracterul explicativ şi, în bună măsură, didactic, al criticii literare. El se arată 
interesat, aşa cum am arătat, de comunicarea între operă şi receptor, şi nu de relaţia 
de încredere care se poate stabili între criticul literar şi publicul său fidel. Pentru 
cetăţeanul modern, care are o legătură „democratică” cu arta, experienţa estetică 
rămâne, fără îndoială, una fundamental practică. Şi totuşi, în ecuaţia perfectă a 
comunicării estetice de la tipul artistic la contemplativul estet se insinuează perfid 
întrebarea dacă nu cumva „arta literară” manifestă o irepresibilă nostalgie după 
„simpla literatură”, aşa cum critica tehnică a lui Paul Zarifopol îşi subminează 
mereu domeniul în favoarea eseisticii.  

BIBLIOGRAFIE 

Cistelecan 2003 = Al. Cistelecan, Paul Zarifopol. Portretul eseistului prin excelenţă, în „Studia 
Universitatis Petru Maior”, nr. 2, p. 25–34. 

Cistelecan 2011 = Al. Cistelecan, Paul Zarifopol – partizanul adevărului critic integral, în „Cultura”, nr. 312, 
27 februarie (http://revistacultura.ro/nou/2011/02/paul-zarifopol-partizanul-%E2%80%9Eadevarului-
critic-integral%E2%80%9C/; accesat la 19.06.14). 

DGLR = Dicţionarul general al literaturii române (coord. Eugen Simion), Ţ/Z, Bucureşti, Editura 
Univers Enciclopedic, 2009. 

Fiedler 1993 = Konrad Fiedler, Scrieri despre artă, antologie şi traducere de Sanda Ianovici 
Munteanu, prefaţă de Amelia Pavel, Bucureşti, Editura Meridiane. 

Harrison 1998 = Charles Harrison (ed.), Art in Theory. 1815–1900. An Anthology of Changing Ideas, 
Oxford, Blackwell Publishers Ltd.  

Muthu 1982 = Mircea Muthu, Paul Zarifopol între fragment şi construcţie, Bucureşti, Editura Albatros. 
Zarifopol = **

*, Paul Zarifopol, în „Revista Fundaţiilor Regale”, nr. 6, 1934. 
Zarifopol 1988 = Paul Zarifopol, Eseuri, I–II, ediţie îngrijită şi introducere de Al. Săndulescu, 

Bucureşti, Editura Minerva. 
Zarifopol 1997–1998 = Paul Zarifopol, Pentru arta literară, vol. I, II, ediţie îngrijită şi introducere de 

Al. Săndulescu, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:49 UTC)
BDD-A25157 © 2014 Editura Academiei



9 FORME  ALE  EXPERIENŢEI  ESTETICE  ÎN  CRITICA  LUI  PAUL  ZARIFOPOL  189 

FORMS  OF  AESTHETIC  EXPERIENCE   
IN  PAUL  ZARIFOPOL’S  CRITICISM 

ABSTRACT 

This paper investigates one of the foremost critical prejudices regarding the work of Paul 
Zarifopol (1874–1934), namely the presupposition of his emphasis on aestheticism. Zarifopol is 
remembered in literary histories as a fervent defender of the autonomy of the aesthetic which rejected 
the didactic function of literary criticism, but his essays develop a much more nuanced position about 
the forms and modes of the aesthetic relationship that is active between an artist and his/her reception. 
The paper dwells on two fundamental aspects of the aesthetic question as seen by Zarifopol: the 
definition of literature as art and the elaboration of an „ideal” model of aesthetic experience, starting 
from the German philosopher Hermann Lotze’s theory of consciousness. Although visibly influenced 
by the artistic manifests of the modernists and by their plea for art’s exclusiveness and its 
emancipation from the mass of the public, Zarifopol (who was, actually, an opinion-maker in matters 
of taste in his time) suggested that, objectively speaking, the aesthetic experience can only be a 
democratic one, with fundamentally practical ends. 

Keywords: aestheticism, aesthetic experience, essay, Romanian literature, Paul Zarifopol. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:49 UTC)
BDD-A25157 © 2014 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

