
 

 

SOCIOLOGIA  ROMANULUI  ŞI  MEDIEREA  ESTETICĂ 

ŞERBAN  AXINTE∗ 

De ce sociologia romanului? 

În studiul introductiv (Cornea 1982: V–XXXV) al volumului colectiv De la 
N. Filimon la G. Călinescu. Studii de sociologie a romanului românesc, Paul 
Cornea ia în discuţie sociologia romanului, pe care o consideră cea mai 
cunoscută şi bogată în realizări dintre ramurile sociologiei literaturii. Succesul 
acesteia s-ar explica prin trei considerente: capacitatea romanului de a funcţiona 
ca un „simulacru al existenţei sociale”, popularitatea sa în rândurile unor 
categorii diverse de cititori, al treilea considerent fiind dictat de statutul 
romanului ca gen literar „dependent de economie, de structurile schimbului şi ale 
producţiei pentru piaţă” (ibidem: V). Prin explicarea acestor trei aspecte, Paul 
Cornea conturează practic o viziune asupra genului în discuţie din perspectiva 
disciplinei alese. Pentru ca să se facă mai bine înţeles, pentru ca să fie distinse 
mai clar legăturile dintre consideraţiile propuse de abordarea de tip sociologic a 
literaturii şi pentru ca să se evite interpretările eronate, nespecifice cerinţelor 
disciplinei, Paul Cornea îşi justifică afirmaţiile privind „permeabilitatea 
sociologică a romanului” (ibidem), examinând implicaţiile acestui raţionament. 

Persistenţa istoricităţii 

Primul argument privind însuşirea de „simulacru” a romanului porneşte de la 
concepţia foarte răspândită conform căreia mimesis-ul realului ar reprezenta „însuşi 
procesul de constituire şi dezvoltare a genului” (Cornea 1982: V), teoria genului 
fiind considerată capabilă doar să traducă „progresia constantă a verosimilităţii” 
(ibidem). Prin operele marilor scriitori realişti din secolul al XIX-lea, iluzia realului 
atinge într-adevăr cotele maxime ale eficienţei şi persuasiunii sale, dar în secolul al 
XX-lea îşi schimbă categoric „principiile directoare”, virând de la o poetică a 
„concordanţei cu lectorul” ce presupunea „univocitatea sensului” către una a 
                                                 

∗ Institutul de Filologie Română „Alexandru Philippide” al Academiei Române, Iaşi, str. Th. Codrescu, 
nr. 2, România. 

ALIL, t. LIV, 2014, Bucureşti, p. 157–163 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:08 UTC)
BDD-A25155 © 2014 Editura Academiei



 ŞERBAN  AXINTE 2 

 

158 

„busculării” menită să conteste, să pună în discuţie, să ambiguizeze sensul. Mai 
poate, în aceste condiţii, să rămână utilizabil conceptul de simulacru? Paul Cornea 
este convins că da: „rămâne adecvat, cu condiţia să-l înţelegem nu ca pe un 
«duplicat» al obiectului (mimesis), ci ca pe un «model» al funcţionării sale (care-i 
pune în evidenţă structura, esenţa, similitudinile de adânc). Or, tocmai aici e nodul 
chestiunii. Creaţiei romaneşti îi e caracteristic nu mimesis-ul (în sensul de tehnică a 
producerii verosimilului), ci istoricitatea. Orice roman povesteşte «ceva» despre 
oameni, chiar dacă-i deplasează în spaţiul intersideral ori îi surprinde în afara 
raporturilor comunitare, chiar dacă transcrie «fluxul conştiinţei» în tumultul 
impresiilor, gândurilor, pulsiunilor subliminale […]. În oricare dintre ipostazele 
menţionate, istoricitatea nu e abolită, ci transpusă ca implicare contextuală sau 
subtextuală, ca interiorizare a socialităţii sau ca discurs auctorial” (ibidem: VIII). Din 
acest motiv, crede Paul Cornea, romanul ca gen este privilegiat în cadrul sociologiei 
literare. El sublimează istoria, socialitatea, iar prin el disciplina sociologică observă 
în ce mod este modificat, transfigurat, „«datul» socio-istoric ambiant” (ibidem). 

În legătură cu cel de-al doilea considerent, cel privitor la popularitatea 
genului, autorul Originilor romantismului românesc apreciază că romanul se 
pretează anchetelor empirice (de genul cine, ce şi de ce citeşte?), acestea putând fi 
realizate prin statistici şi chestionare, metode obiective specifice sociologiei, în 
vreme ce al treilea considerent, cel ce înţelege romanul ca fiind dependent de 
structurile producţiei pentru piaţă, permite cercetarea „condiţionărilor materiale ale 
actului de creaţie” (ibidem). 

Cele trei modalităţi ale tranzitivităţii 

Paul Cornea apreciază că există două modalităţi principale de tratare a 
sociologiei creaţiei romaneşti. Prima, beneficiară a unei tradiţii şi a unei 
descendenţe deloc neglijabile, vizează statutul social al romanului. A doua, mai 
recentă, cercetează statutul socialului în roman: „Prima priveşte din afară spre 
înăuntru, investigând ceea ce societatea «face» din roman: cum îi condiţionează 
geneza, ce «rol» îi atribuie în cadrul literaturii şi al vieţii publice, în ce fel îi 
«prescrie» materia şi-şi «înscrie» fizionomia în structurile sale. Cea de-a doua 
priveşte dinăuntru spre afară, ocupându-se de «societatea romanului», nu în primul 
rând ca să-i pună în evidenţă natura de «simulacru» […], ci, îndeosebi, ca să-i 
analizeze tehnicile prin care-şi instaurează coerenţa şi specificitatea de microcosm 
relativ autonom” (Cornea 1982: XI). 

Cercetătorul deduce şi propune un numitor comun, un agent de compatibilitate 
pentru toate sociologiile creaţiei, ele însele propunând o interdependenţă literatură – 
mediul socioistoric. Recurge la termenul de tranzitivitate pentru a demonstra că 
între textul romanului şi contextul istoric „subzistă o anumită solidaritate, un raport 
de covarianţă” (ibidem). Tranzitivitatea ar cunoaşte trei modalităţi ale sale, 
departajate în funcţie de gradul ei de manifestare: imediată, „bazată pe «analogie» 
de «conţinut» între structurile sociale şi cele literare” (ibidem), mediată – instituită 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:08 UTC)
BDD-A25155 © 2014 Editura Academiei



3 SOCIOLOGIA  ROMANULUI  ŞI  MEDIEREA  ESTETICĂ  

 

159 

în baza unor „instanţe intermediare”, şi „omologic” centrată pe „similitudini 
funcţionale, nu morfologice” – şi implicită, raportul fiind în acest caz „mediat şi 
inaparent”, textului acordându-i-se „un maximum de iniţiativă în raport cu contextul” 
(ibidem). 

Statutul social al textului 

Cum studiile ce pot fi subordonate tranzitivităţii imediate sunt rare şi mult 
diferite de acelea care postulau ideea că opera nu este altceva decât o „emanaţie a 
unui complex de cauze” (Cornea 1982: XI), Paul Cornea îşi restrânge aria 
cercetării, limitându-se doar la o anumită particularitate existentă în bibliografia 
domeniului, particularitate prin care cercetările respective se distanţează de 
conceptul de cauzalitate şi propun „remodelarea ficţională a realului” (ibidem). 
Tranzitivitatea imediată e posibilă doar la nivelul structurilor de profunzime, nu la 
cel al structurilor de suprafaţă. Teza lui Charles Grivel (1973) îi pare lui Cornea 
ilustrativă în acest sens. În sinteză, punctul de vedere al lui Grivel se concentrează 
în jurul ideii că romanul are în vedere un arhetip ce contrazice în aparenţă codul 
burgheziei, autorii încercând să diversifice „aventura” şi nereuşind în esenţă decât 
să propună aceeaşi schemă, una în care se mimează iniţial răsturnarea regulii, dar 
care, prin desfăşurarea epică şi prin tehnicile verosimilului, nu produce altceva 
decât restabilirea arhetipului, adică intrarea în conformitatea codului „dezminţit 
aparent de fabulaţie” (ibidem). Cornea consideră o astfel de teză exagerată: „A 
considera că romanul nu poate fi decât instaurarea Codului ca «sens» […] şi că 
cititorul n-are decât alternativa de a citi în «sensul» prevăzut de text […] înseamnă 
a substitui posibilului un automatism al necesităţii de un fatalism aberant. […] dacă 
cititorul n-ar găsi în roman decât o rememorare a ceea ce ştie, s-ar plictisi repede; 
într-o operă de calitate, noutatea se înscrie pe un fundal repetitiv, dar nici creaţia, 
nici lectura nu sunt pure tautologii” (ibidem: XIII–XIV). Cornea relativizează astfel 
şansele tranzitivităţii imediate de a propune o viziune validă asupra romanului. De 
altfel, el nu absolutizează nici ramura tranzitivităţii mediate, care părea până într-
un anumit punct cea mai capabilă să ofere o sociologie a creaţiei romaneşti. 
Respinge şi tezele lui Sartre, prin care acesta propunea un demers intitulat 
„progresiv-regresiv”, prin care intenţiona să afle „medierile care permit naşterea 
concretului singular, a vieţii, a luptei reale şi datate, a persoanei pornind de la 
contradicţiile generale ale forţelor productive şi ale raporturilor de producţie” 
(Jean-Paul Sartre, apud Cornea 1982: XV–XVI). Deşi admite că monografia 
L’idiot de la famille conţine numeroase sugestii de lectură a operei lui Flaubert, 
precum şi observaţii acute, Cornea dovedeşte că Sartre nu a reuşit totuşi să 
„interogheze structura în mod eficace, nici să propună o tehnică operaţională de 
analiză” (ibidem: XVI). Îşi afirmă însă preferinţa pentru sociologia creaţiei 
romaneşti elaborată de esteticianul maghiar Georg Lukács, nu atât pentru teoria 
acestuia despre roman – pe care o găseşte din multe puncte de vedere vulnerabilă, 
prin abstractizările ce împiedică sesizarea bogăţiei istorice şi estetice a operelor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:08 UTC)
BDD-A25155 © 2014 Editura Academiei



 ŞERBAN  AXINTE 4 

 

160 

supuse analizei şi prin libertatea mult prea mare pe care autorul şi-o acordă în 
raport cu unele fapte concrete şi evidente, prin omisiunile numeroase şi greu de 
explicat, prin orientarea „conţinutistică” a analizei ce nu ia deloc în calcul 
specificul literaturii –, cât pentru ce a reuşit să demonstreze în legătură cu romanul, 
anume că acesta „vrea să instituie prin medierea eroului o relaţie inteligibilă şi 
concretă, dar sortită necesarmente eşecului, între trăirea individului şi raţiunile sale 
de a trăi” (ibidem: XIX).  

Opera lui Georg Lukács l-a influenţat puternic pe Lucien Goldmann, de care 
Paul Cornea se ocupă cu precădere. Acesta defineşte opera ca „univers concret de 
fiinţe şi lucruri” modelat pe rând de mediul socioistoric, de raporturile diverse de 
producţie, de ideologiile existente, toate similitudinile nefuncţionând prin analogie, ci 
prin omologie. „Viziunea despre lume” îndeplineşte funcţia de mediere între societate 
şi creaţie, ea, viziunea, înţeleasă ca „extrapolare conceptuală până la extrema 
coerenţă a tendinţelor reale, afective, intelectuale şi chiar motrice ale membrilor 
unui grup social” (Lucien Goldmann, apud Cornea 1982: XX). Goldmann discută 
despre existenţa a două sociologii ale creaţiei. Prima nu vizează în mod absolut 
criteriul axiologic. E mai curând interesată de literatura de rând şi de mass-media, 
adică de reflectare, de conţinut şi de stereotipie. A doua sociologie a creaţiei este 
centrată pe ideea de valoare, pe ideea de conştiinţă posibilă, adică expresia a tot 
ceea ce „grupul ar fi susceptibil să gândească în mod ideal, dacă şi-ar putea 
explicita toate virtualităţile şi n-ar suferi influenţe perturbatoare” (ibidem: XX). 

Cornea apreciază că rolul atribuit de Goldmann grupurilor în realizarea 
creaţiei imaginare constituie un aspect esenţial al teoriei sale. Autorul reprezintă 
pentru Goldmann cel mult un coautor, el împlinind doar din punct de vedere 
artistic structurile mentalului colectiv. De aici, libertăţile sistemului nu pot fi decât 
limitate, la fel şi implicaţiile hazardului. Deci perspectiva propusă permite studiul 
ştiinţific aplicat şi riguros. În ceea ce priveşte romanul, teoreticianul emite ipoteza 
că ar exista o omologie perfectă între „structura reificată a pieţii liberale” şi acea formă 
romanescă constituită în jurul „eroului problematic” al lui Lukács în care „valorile 
transpersonale acţionează implicit” (ibidem). Dar eroul nu ajunge la valorile 
autentice deoarece lumea convenţională a romanului conţine doar „absenţele” lor.  

Deşi îi recunoaşte lui Lucien Goldmann merite eminente în domeniul 
sociologiei culturii, Paul Cornea nu ezită să aducă teoriei acestuia obiecţii 
importante: „Mai mult filosof decât om de litere, sensibil mai mult la reverberaţiile 
«conţinutului» decât la plenitudinea senzuală a «formelor», Goldmann înclină să 
reducă particularul la concept mai degrabă decât să-i circumscrie singularitatea şi 
aplică materiei literare, prin excelenţă evanescentă şi inepuizabilă, grila rigidă a 
univocităţii de sens. […]. Goldmann ajunge la simplificări excesive: el 
subevaluează astfel rolul «autorului» […], neglijează cu totul problematica 
receptării […], foloseşte conceptul de «omologie» ca un echivalent al desuetului şi 
criticatului «paralelism» socio-cultural” (ibidem: XXIV–XXV). 

Tot din trunchiul teoriei lui Georg Lukács s-a desprins şi cercetarea 
sociologică a romanului a lui M. Zéraffa. Pentru acesta, esenţa romanescă s-ar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:08 UTC)
BDD-A25155 © 2014 Editura Academiei



5 SOCIOLOGIA  ROMANULUI  ŞI  MEDIEREA  ESTETICĂ  

 

161 

naşte deci din contrastul puternic dintre lumea valorilor şi lumea reală, din 
incompatibilitatea dintre conştiinţa individuală şi „mecanismul social coercisiv şi 
reiferat” (ibidem: XXV). Rezultă mai multe opoziţii asupra cărora insistă Zéraffa şi 
pe care le evidenţiază Cornea în analiza sa sintetică: opoziţia dintre forma 
tradiţională şi forma modernă, dintre romanescul descripţiilor sociale şi cel non-
mimetic, dintre romanul ca „figuraţie şi mod de cunoaştere a istoriei” şi romanul ca 
„interpretare şi fapt estetic” (ibidem). 

Modernii se opun universului ordonat balzacian, resimţit ca artificial, pentru 
că, în acea „totalitate coerentă” fiecare parte componentă funcţionează perfect în 
baza unui „determinism eficace” (ibidem). Se simţea deci nevoia răsturnării unor 
principii, „inteligibilitatea” fiind înlocuită cu „haosul existenţei sociale” (ibidem). 
Astfel, personalitatea scriiturii, sintetizează Cornea, devine „o autenticitate a 
umanului opusă inautenticităţii sociale” (ibidem), Noul roman împingând, de altfel, 
spre consecinţele sale ultime fenomenul de ruptură.  

Deşi reia într-o oarecare măsură schema Lukács – Goldman, M. Zéraffa ar 
avea marele merit, crede Cornea, de a postula rolul esenţial al gândirii estetice în 
sublimarea formelor sociale în formă literară: „romancierul îşi corijează 
dependenţa de valorile şi idealurile mediului social de provenienţă prin 
«reflexiunea estetică». Odată cu ansamblul raporturilor sociale, el transcrie, cu o 
«falsă conştiinţă», şi versiunea «ideologică» sub care acestea sunt deghizate. Dar 
oricât ar ignora schemele socio-ideologice reale ce-i articulează viziunea despre 
lume sau determinările implicite ale limbajului, el e deplin lucid în privinţa 
imperativelor tehnice ale muncii de creaţie şi, în primul rând, e conştient de 
necesitatea unei coincidenţe absolute înte faptele relatate şi forma artistică a 
traducerii lor (structură compoziţională, sistemul personajelor, registrul scriiturii 
etc.). Exigenţa estetică îi dictează scriitorului ce instrumente de lucru convin 
«experienţei» pe care vrea s-o semnifice şi întru cât acestea ilustrează sau nu 
îndepărtarea «societăţii» de «social»” (ibidem: XXVIII). Aşadar, nu e necesar doar 
ca realităţilor sociale noi să le corespundă mijloace de expresie înnoite, ci devine 
obligatorie „relaţia logică şi coerentă” dintre „faptele percepute” şi „forma 
estetică”. Scriitorul e în măsură să reveleze această formă, să o elibereze din latenţa 
în care se află realitatea însăşi. 

În studiul său, Paul Cornea verifică funcţionalitatea şi a altor puncte de 
vedere aparţinând unor cercetători, precum Erich Köhler, M. Bahtin sau Julia 
Kristeva. Din toate aceste teorii examinate reiese foarte clar obligativitatea ca 
sociologia literaturii să nu eludeze specificul artistic al operelor romaneşti 
investigate. Cercetătorul român evidenţiază cât se poate de clar cum anume se 
poate ajunge la îndeplinirea acestui deziderat esenţial, insistând pe notele specifice 
ale fiecărei teorii în parte. De pildă, observă că teoria sociologică a Juliei Kristeva 
se fundamentează pe ideea producerii ficţiunii romaneşti prin absorbţia non-
ficţionalului. Din acest motiv, genul romanesc ar fi mai mult „transpoziţie a unei 
comunicări orale” decât scriitură, socialitatea romanului fiind manifestă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:08 UTC)
BDD-A25155 © 2014 Editura Academiei



 ŞERBAN  AXINTE 6 

 

162 

Statutul socialului în text 

După ce s-a ocupat cu precădere de statutul social al textului, Paul Cornea îşi 
completează investigaţiile sistematice prin referiri succinte şi la statutul socialului 
în text. După ce îndepărtează pericolul unor confuzii între aceste două aspecte 
distincte ale sociologiei literaturii, cercetătorul propune o definiţie a socio-criticii: 
„este o sociologie a textului, ostilă narcisismului «noii critici» (sub diversele ei 
ipostaze), care reduce textul la «regulile idiolectului lexical», suspendându-i 
relaţiile cu exterioritatea, dar opusă, în egală măsură, sociologiilor «conţinutului», 
care confundă realitatea cu ficţiunea, negând autonomia relativă şi specificitatea 
artistică a obiectului literar. Şi pentru că discursul social e în parte manifest, însă în 
cea mai mare parte implicit, înscris în figurile, dar şi în tăcerile scriiturii, socio-
critica se comportă ca o semiologie critică a ideologiei, străduindu-se să descifreze 
non-spusul, să dezvăluie mecanismele socio-culturale de producţie şi consum, pe 
care opera le codifică şi le deghizează” (Cornea 1982: XXXIII–XXXIV). 

Din sistematizarea ideilor unor cercetători precum Claude Duuchet şi H. Mitterand, 
Paul Cornea ajunge la nişte concluzii îmbucurătoare privind abilitatea socio-criticii 
de a contribui în mod adecvat, nondogmatic (prin marea varietate a ipostazelor 
sale) la aproximarea esenţei romanescului. Şi aceasta pentru că ea nu scapă din 
vedere interferenţele dintre realitatea fictivă şi realitatea reală, pentru că manifestă 
interes pentru frazele privilegiate ale unor opere (cele de început şi cele de sfârşit), 
acolo unde „se joacă relaţiile dintre literar şi non-literar”, deoarece este atentă la 
efectele de „veridic” ce impun credibilitatea operei şi, nu în ultimul rând, pentru că 
acordă atenţie acelor „rupturi” dintre discurs şi povestire, dintre „enunţare” şi 
„enunţ”, dintre „vorbirea raportată şi suportul ei textual” (ibidem: XXXIII). Din ceea 
ce recuză socio-critica se desprind şi mai clar virtuţile disciplinei, capacitatea ei de 
a formula, printr-un refuz raportat mereu la realitatea obiectului de investigaţie, 
legile flexibile ale cercetării literare. Socio-critica respinge deci analizele literare ce 
nu acordă importanţă dimensiunilor sociale, politice, ideologice ale textului, dar şi 
interpretările de natură sociologică ce pun între paranteze medierea scriiturii, 
confundând textul ca atare cu condiţiile lui genezice.  

Aceste ultime consideraţii funcţionează, în ceea ce-l priveşte pe Paul Cornea, 
şi ca un veritabil argument pro domo.  

Medierea estetică 

Devine, astfel, foarte clar cum anume e posibilă aproximarea esenţei 
romanescului pe calea sociologiei literare. Însuşirea romanului de a fi un 
„simulacru al existenţei sociale”, însuşire pe care genul şi-o conservă şi după ce 
dezvoltarea romanului a încetat să mai traducă „progresia verosimilităţii”, virând 
spre o „busculare” contestatoare cu efecte în direcţia ambiguizării sensurilor, 
trebuie înţeleasă, deci, nu ca mimesis, ci ca pe un model al funcţionării sale. 
Aceasta deoarece romanului nu îi este specific mimesis-ul, ci istoricitatea, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:08 UTC)
BDD-A25155 © 2014 Editura Academiei



7 SOCIOLOGIA  ROMANULUI  ŞI  MEDIEREA  ESTETICĂ  

 

163 

sociologia literară fiind capabilă să observe diferitele grade de transfigurare a 
componentei socioistorice. Ramura sociologiei care se ocupă de statutul socialului 
în roman îi evidenţiază acestuia natura de simulacru, dar, mai mult decât atât, îi 
analizează metodele prin care poate fi imprimată coerenţa şi specificitatea de 
„microcosm relativ autonom”, medierea estetică fiind cu adevărat capabilă să 
exprime fecund, stimulativ, interferenţele dintre realitatea fictivă şi realitatea reală.  

BIBLIOGRAFIE 

Cornea 1982 = Paul Cornea, Căi şi perspective în sociologia contemporană a romanului, în De la 
N. Filimon la G. Călinescu. Studii de sociologie a romanului românesc, Bucureşti, Editura 
Minerva. 

Grivel 1973 = Charles Grivel, Production de l’intérêt romanesque. Un état du texte (1870–1880), La 
Haye-Paris, Mouton. 

Sartre 1960 = Jean-Paul Sartre, Questions de méthode, Paris, Gallimard. 
Goldman 1955 = Lucien Goldmann, Le Dieu caché, Paris, Gallimard. 

THE  SOCIOLOGY  OF  THE  NOVEL  AND  THE  AESTHETIC  MEDIATION 

ABSTRACT 

In this paper I present Paul Cornea’s argument in favour of the idea that the novel works like a 
„simulacrum of social existence”. It is not that this genre’s process of constitution and development 
would be mimetical with respect to reality; actually, by comparing the novel to a simulacrum, one 
may understand its functioning, its structure, its essence and its deep symmetries. The novel is not to 
be regarded as mimesis; on the contrary, it has to be associated with historicity and, as such, the novel 
has been and still is privileged in the sociology of literature. In order to show that there is a 
covariancy report between the text of the novel and the historical context, Paul Cornea invokes the 
concept of transitivity, which he understands as that of an agent of compatibility. Meanwhile, 
transitivity has three modalities: immediate, mediate and omological. I have shown how the author 
comes to indicate the most adequate way to approximate the essence of the novel. By critically 
approaching several characteristics of these three transitivities – and their different modalities of 
mediation – Paul Cornea claims that the sociology of literature has to be aware of the artistical 
specificity, as the aesthetic mediation is truly capable of expressing in a productive and stimulating 
manner the interferences between the fictional reality and the „real” one. 

Keywords: theory of the novel, sociology of the novel, aesthetic mediation, novel, sociology. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:08 UTC)
BDD-A25155 © 2014 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

