
STRUCTURI  SINTACTICE  CU  VALENŢE  STILISTICE   
ÎN  LITERATURA  VETEROTESTAMENTARĂ  A PSALMILOR1 

DANA-LUMINIŢA  TELEOACĂ∗ 

1. Precizări preliminare 

Aşa cum consideră, de comun acord, specialiştii în domeniu (v. Irimia 1999: 
218), nivelul sintactic determină în mod esenţial profilul stilului beletristic între 
celelalte variante funcţionale ale limbii. Acest compartiment al limbii este, la 
rândul său, aproape de neconceput în afara noţiunii de „structură ritmică”: ritmul 
este cel care impune o anumită sintaxă sau, cu alte cuvinte, structurile ritmice se 
află în raport de adecvare directă cu sintaxa, ritmul dirijând atât alegerea 
cuvintelor, cât şi combinaţiile acestora. Dacă prin ritm înţelegem acea structură 
profundă care stă la baza tuturor deplasărilor poetice ale discursului2, atunci putem 
afirma că numeroasele figuri sintactico-poetice identificate în textul psalmic sunt 
expresia unui ritm inconfundabil, specific acestei creaţii biblice veterotestamentare.  

Pornind de la aceste premise, în studiul pe care îl propunem, vom încerca să 
schiţăm un profil stilistic al textului sacru psalmic (o versiune biblică ortodoxă 
modernă), din perspectiva figurilor sintactice identificate aici.  
                                                           

1 Publicăm aici, cu intenţie de sinteză, rezultatele unei cercetări ample, din care anumite 
fragmente au apărut deja în unele publicaţii/site-uri, după cum urmează: Structuri retorico-poetice în 
textul psalmic modern: paralelismul sintactic, în vol. „Cuvinte potrivite”. Omagiu doamnei Maria 
Marin la aniversare, Bucureşti, Editura Academiei Române, 2013, p. 441–452; Modernitatea textului 
biblic: performativele implicite, Relicve ale unor structuri sintactice arhetipale în textul biblic 
(Construcţii eliptice şi apozitive) şi Repetiţia anaforică şi refrenul în scrierea biblică a Psalmilor 
(http://www.poezie.ro/index.php/essay/14023723/Repeti%C5%A3ia_anaforic%C4%83_%C5%9Fi_r
efrenul_%C3%AEn_scrierea_biblic%C4%83_a_Psalmilor,<http://www.agonia.ro/index.php/author/0
014350/Daniela_Luminita_Teleoaca>), Paralelismul sintactic în literatura psalmică modernă 
(http://www.proza.ro/proza.php/proza/14023647/wap.php şi pe http://poezii.mobi/2013/02/ 
paralelismul-sintactic-in-literatura-psalmica-moderna-de-daniela-luminita-teleoaca/). 

∗ Institutul de Lingvistică „Iorgu Iordan – Alexandru Rosetti” al Academiei Române, Bucureşti, Calea  
13 Septembrie, nr. 13, România.  

2 „Tensiunile ritmice arhitecturante condiţionează configuraţia generală a intensificării logogenice” 
(Popescu 1991: 126). 

ALIL, t. LIV, 2014, Bucureşti, p. 111–133 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



 DANA-LUMINIŢA  TELEOACĂ 2 112 

2. Structuri sintactice cu funcţie stilistică 

Cum observam şi cu altă ocazie (v. Teleoacă 2012c: 55 ş.u.), o serie de fapte 
lingvistice arhaice (în speţă, sintactice), identificate în scrierile religioase moderne, 
sunt susceptibile de a fi interpretate nu numai prin prisma conservatorismului 
lingvistic specific acestui tip de text, ci inclusiv în calitatea lor de mărci particulare 
de caracterizare stilistică a literaturii religioase (sau ca particularităţi stilistice 
intrinseci, imanente scrisului sacru). Observaţia se susţine cu atât mai pregnant în 
cazul unei creaţii religioase cum este cea psalmică, reprezentativă pentru aria 
culturală estetică definită în limitele câmpului religios. Astfel, fidelitatea deosebită 
a textului religios (în speţă, biblic) apărut în mediu confesional ortodox, în ceea ce 
priveşte atât o serie de tipare lingvistice, cât şi numeroase figuri sintactice cu 
valenţe stilistice, ne îndreptăţeşte să admitem, cel puţin în unele situaţii, o dublă 
continuitate (faţă de textul fondator3), lingvistică, respectiv stilistică4.  

Poemele psalmice, opere colecţionate, se pare, în epoca regilor David şi 
Solomon, la origini creaţii în mod fundamental cântate, erau în realitate opere 
performate printr-un ceremonial mai complex (sincretic) – vers, muzică, dar şi o 
anumită „mişcare scenică” –, elemente ce susţin calitatea de text reprezentat al 
poemului psalmic. Funcţia pragmatică cu care se asocia acest tip de creaţie 
religioasă (un text compus în special în scopul performării sale în cadru liturgic, în 
contextul slujbelor ţinute la Templu) este responsabilă pentru un anumit tip de 
adecvare structurală ce rezidă, printre altele, în valorificarea construcţiilor cu rol 
mnemotehnic. Astfel, refrenul, repetiţia anaforică, anadiploza, paralelismul sintactic, 
acrostihul ş.a. reprezintă veritabile strategii de construcţie (menite să faciliteze 
memorarea şi reproducerea acestor poeme), ele fiind, în ultimă instanţă, expresia 
unui ritmo-melodism aparte, ce poate fi definit drept „catalizator mnemonic”5. 

Cel mai adesea este vorba despre construcţii cu funcţie intensificatoare 
(retorică), multe dintre ele prezentând relevanţă pentru un stadiu primar de dezvoltare 
lingvistică (cf. fraza nominală, apoziţia, parataxa sau construcţiile intensive).  

2.1. Paralelismul sintactic 

În vechile studii de retorică, libertatea oratorului de a vorbi despre orice era 
îngrădită de respectarea concordanţei dintre sens şi forma cuvântului, precum şi de 
cultivarea antitezei şi a simetriei, toate elemente garante ale unui discurs reuşit şi 
care – considerăm – prezintă relevanţă inclusiv în contextul analizei unui text 
religios cum este poemul psalmic, expresie, prin excelenţă, a unei poezii retorice.  
                                                           

3 Termen preluat de noi de la Maingueneau, Cossuta 1995. 
4 Pentru definirea conceptului de „continuitate stilistică” (vs „continuitate lingvistică”),  

v. Teleoacă 2012c: 55 ş.u. 
5 În acest sens, Iulian Popescu (1991: 164) menţionează ca relevant felul în care anumite 

civilizaţii au reţinut şi transmis textele care formează fondul de cultură arhetipală ce le asigură 
perenitatea, un exemplu foarte bun fiind cel al poemelor homerice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



3 STRUCTURI  SINTACTICE  CU  VALENŢE  STILISTICE  ÎN  PSALMI  113 

Măiestria artei poetice specifice Psalmilor ar rezida, în opinia unor exegeţi 
biblici, în primul rând în ceea ce a fost denumit paralelism sintactic:  

Caracteristica semnificativă a poeziei ebraice este ritmul ideilor numit paralelism sau structură 
echilibrată, aşezarea versului lângă vers într-o varietate de tipare. Această structură aparte a 
fost asemănată cu fluxul şi refluxul mării sau, aşa cum spunea un scriitor german, cu „înălţarea 
şi scufundarea inimii în necaz” (Anania 2011).  

Observaţiile lui Anania surprind relaţia – remarcată, de altfel, şi de alţi 
specialişti în domeniu şi pe care noi înşine am luat-o drept preambul al discuţiei de 
faţă – dintre o structură de profunzime, în speţă ritmul, şi una de suprafaţă: construcţiile 
sintactice în care se organizează şi se vehiculează un anumit mesaj (religios, în cazul de 
faţă). Este vorba, în ultimă instanţă, despre adecvarea unor structuri semnificante la 
structuri specifice de semnificare sau, cu alte cuvinte, despre concordanţa dintre 
sens şi forma cuvântului.  

Forţa estetică de netăgăduit a acestei figuri sintactice se reflectă în capacitatea 
ei semnificativă, constând în redarea unor conţinuturi care transcend aşa-numita 
„naţionalitate” şi care se impun, prin urmare, a fi descifrate în acord cu legile 
„inimii omeneşti” în general, cu sensurile ultime, esenţiale şi universale ale unei 
anumite realităţi (omul în dialogul său necontenit cu Sacrul). Paralelismul sintactic, 
cultivat în textul biblic modern, reprezintă o punte solidă de legătură cu realitatea 
primă integrată textului fondator, pe care o păstrează nealterată, în virtutea unui 
principiu de continuitate stilistică6: 

[…] această formă metrică orientală nu pierde aproape nimic din valabilitatea şi frumuseţea ei 
prin traducere, pe măsură ce cititorul se obişnuieşte cu repetarea unei expresii după alta, 
dispuse potrivit unui şir considerabil de variaţii ţinute în echilibru (ibidem). 

Aşadar, în poemul psalmic, creaţie care nu mizează pe structuri prozodice în 
care ritmul şi rima sunt cultivate în mod programatic, stilisticul îşi găseşte şi îşi 
valorifică propriile resurse, cu nimic mai prejos, raportat la creaţiile subordonate 
unor idealuri de versificaţie strict precizate.   

În discuţia care urmează, adoptând clasificarea propusă de Bartolomeu Anania 
(2001: 615 ş.u.; v. şi Anania 2011), distingem trei tipuri de paralelism: a. paralelismul 
sintactic sinonimic, în care „cel de al doilea stih repetă ideea primului şi o rosteşte 
oarecum altfel”; b. paralelismul antonimic, care „pune cele două stihuri în opoziţie sau 
în contrast de gândire” şi c. paralelismul sintactic sintetic (sau formal), în care „cel de al 
doilea stih preia ideea primului şi o transmite celor următoare, amplificând-o; în acest 
fel, primele două paralelisme (sinonimic şi antitetic) se întrepătrund”.  

a. Paralelismul sintactic sinonimic 
Poate fi considerat o modalitate de reformulare discursivă. Afirmaţia se 

susţine atât în cazul în care admitem definirea conceptului de reformulare drept 
„modalitate de menţinere a contactului între doi interlocutori, prin controlul 
exercitat de către un emiţător asupra propriului discurs” (cf. Borţun, Săvulescu 
                                                           

6 Astfel, problema stilistică se dovedeşte a fi mai mult decât o simplă chestiune formală, de 
structură, ea reprezentând „poarta” ce se deschide către semnificaţie, către realitatea elementară, esenţială. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



 DANA-LUMINIŢA  TELEOACĂ 4 114 

2005: 72), cât şi în acela în care atribuim acestui concept semnificaţia de 
„transformare a unei unităţi discursive de lungime variabilă – de la cuvânt la text – 
într-o altă unitate, care este considerată echivalentă din punctul de vedere al 
semnificaţiei” (cf. ibidem). Prima accepţie vizează latura pragmatică a enunţului 
biblic (psalmic), performat într-un scop perlocuţionar/ilocuţionar specific, mai 
exact în sensul stabilirii şi menţinerii dialogului cu planul transcendent. 
„Mecanismul” concret al realizării paralelismului sintactic sinonimic pare a ilustra 
perfect cea de a doua accepţie cu care termenul reformulare figurează în literatura 
de specialitate. Revenind la caracterizarea lui Anania, care defineşte acest tip de 
paralelism prin repetarea, nu întru totul identică, în cel de al doilea stih, a ideii 
primului stih, echivalenţele „terminologice” se stabilesc uşor: primul stih este, astfel, 
o primă unitate discursivă care „se converteşte” într-o a doua unitate discursivă, 
graţie echivalenţei semantice dintre cele două secvenţe discursive.  

În poemul psalmic sunt contexte în care, în limita celor două „tablouri” 
paralele, este „reluat” acelaşi verb, într-un tipar sintactic intensificator, cu funcţie 
retorică: „Să se ruşineze şi să se tulbure foarte toţi vrăjmaşii mei; să se întoarcă şi să 
se ruşineze foarte degrab” (Ps 6:10); „Şi El va judeca lumea; cu dreptate va judeca 
popoarele” (Ps 9:8) ş.a. În alte situaţii este reluat acelaşi verb, însă cu referire la un 
alt subiect (S2), prezentat „paralel” cu primul (S1), într-o structură a cărei funcţie de 
reliefare (emfatică) este evidentă: „Nu se mântuieşte împăratul cu oştire multă şi uriaşul 
nu se va mântui cu mulţimea tăriei lui” (Ps 32:16). La un nivel de profunzime, enunţul 
se decodează ca o structură comparativă (cf. „Aşa cum împăratul nu se mântuieşte cu 
oştire multă, nici uriaşul nu se va mântui cu mulţimea tăriei lui”), cu valenţe 
apoftegmatice clare: accederea la valorile spirituale (religioase, în cazul de faţă) este 
departe de a reprezenta consecinţa unor „atuuri” politice sau a altor aspecte pur lumeşti.   

Foarte adesea însă, paralelismul sinonimic presupune actualizarea unor 
structuri relevante pentru „variaţia (propriu-zisă) de expresie”7, constând în 
„reluarea” (cu funcţie intensificatoare şi de precizare8) ideii „iniţiale”, exprimată la 
începutul versetului respectiv, printr-un verb sinonim şi, eventual, prin varierea 
structurii stilistice: „Şi-i voi sfărâma pe ei ca praful în faţa vântului, ca tina uliţelor 
îi voi zdrobi pe ei” (Ps 17:46); „Dumnezeu va zdrobi dinţii lor în gura lor; măselele 
leilor le-a sfărâmat Domnul” (Ps 57:6) ş.a. În alte contexte, imaginea este 
„amplificată” nu prin „dublarea” unei comparaţii, ci prin explicitarea unei metafore 
(avem, prin urmare, o metaforă in praesentia): „Că m-au înconjurat câini mulţi, 
adunarea celor vicleni m-a împresurat” (Ps 21:17) ş.a. 
                                                           

7 Unii specialişti în domeniu susţin că funcţia principală a sinonimelor „poate fi numită funcţie 
de diferenţiere [subl.n.], de precizare” (Budagov 1961: 67; cf. şi Miclău 1977: 52). Această funcţie a 
sinonimelor pare a fi implicată şi în doctrina lui Ferdinand de Saussure, potrivit căreia totul în limbă 
se bazează pe diferenţe: „[...] în interiorul aceleiaşi limbi, toate cuvintele se limitează reciproc: 
sinonime ca redouter, craindre, avoir peur nu au valoare proprie decât prin opoziţie” (Saussure 1998: 
129). În contextul acestor observaţii, conceptul de tautologie se cuvine a fi reanalizat, redefinit, în 
sensul eliminării oricărei conotaţii negative din semantica sa (cf. definirea tautologiei drept „greşeală 
de limbă constând în repetarea cuvintelor echivalente în plan semantic”).  

8 Funcţie identificată în studiile de specialitate ca luând naştere în cazul sinonimiei juxtapuse, 
numită şi sinonimie în contact (cf., de ex., Vinţeler 1983: 19).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



5 STRUCTURI  SINTACTICE  CU  VALENŢE  STILISTICE  ÎN  PSALMI  115 

Structura paralelă se construieşte inclusiv prin valorificarea unor sintagme 
nominale (echivalente sub raport semantic9) circumscrise schemei sintactice de 
dativ adnominal: „Făclie picioarelor mele este legea Ta şi lumină cărărilor mele” 
(Ps 118:105).  

Intensificarea retorică este adesea rezultatul valorificării unor structuri 
sinonimice ce se disting prin seme graduale: „Către Tine, Doamne, voi striga şi 
către Dumnezeul meu mă voi ruga” (Ps 29:8); „Strigaţi lui Dumnezeu tot pământul. 
Cântaţi numele Lui; daţi slavă laudei Lui” (Ps 65:1) ş.a.  

Structurile sinonimice paralele capătă o forţă (retorico-lirică) deosebită în 
situaţiile în care se mizează pe valorificarea estetică a categoriei gramaticale a 
persoanei. De pildă, în versetul „Că Tu eşti aşteptarea mea, Doamne; Domnul este 
nădejdea mea din tinereţile mele” (Ps 70:6), efectul stilistic este generat, în mare 
măsură, prin „trecerea” de la pers. a II-a (adresarea directă către Divinitate) la pers. a 
III-a. Este – considerăm – unul dintre nenumăratele exemple10 ce par a ilustra ideea, 
atât de plastic exprimată de Anania 2011, a „înălţării şi a scufundării inimii în necaz”: 
pers. a II-a corespunde intimităţii psalmistului cu Iahve (un dialog direct, nemediat), în 
timp ce Domnul (= pers. a III-a) evocă un plan relativ distant de comunicare, poate 
chiar un sentiment dramatic al înstrăinării omului de Divinitate.  

Sunt de menţionat şi o serie de tipare mai complexe, în care paralelismul 
sinonimic depăşeşte limitele unui singur verset, în astfel de situaţii putându-se 
vorbi despre o „prelungire” poetico-retorică, dar şi de conţinut, a unui enunţ în 
celălalt (cel de al doilea verset reprezintă, de fapt, o structură sintactică sinonimică 
cu funcţie de explicitare, de precizare11): „învaţă-mă îndreptările Tale./ Fă să 
înţeleg calea îndreptărilor Tale” (Ps 118:26–27), „Să se ruşineze şi să se înfrunte 
cei ce caută sufletul meu./ Să se întoarcă înapoi şi să se ruşineze cei ce-mi voiesc 
mie rele” (Ps 69:2–3) ş.a. 

Paralelismul sinonimic, transpus într-un tipar simplu (corespunzând unui 
singur verset) sau mai complex (binar, ternar), reprezintă, de multe ori, cadrul 
sintactic de articulare a altor figuri sintactice, cum sunt, bunăoară, repetiţiile 
epiforice sau structurile anadiplotice (cf. şi infra, 2.2): „Toate neamurile m-au 
înconjurat şi  în numele Domnului i-am înfrânt pe ei. / Înconjurând m-au 
înconjurat şi în numele Domnului i-am înfrânt pe ei. / Înconjuratu-m-au ca 
albinele fagurele, dar s-au stins ca focul de spini şi în numele Domnului i-am 
înfrânt pe ei” (Ps 117:10–12); „Şi s-a suit pe heruvimi şi a zburat; zburat-a pe 
aripile vântului” (Ps 17:12) ş.a. În primul exemplu, îmbogăţirea şi amplificarea 
imaginii din structura sintactică primară se realizează, aşa cum se poate observa, 
prin apelul la construcţii intensive cu tradiţie în literatura sacră (cf. Munteanu 
                                                           

9 În acest context, coordonarea celor două structuri sinonimice are drept efect redundanţa 
stilistică, un aspect pe deplin integrat poeticii textului psalmic.  

10 Mai multe exemple şi o interpretare detaliată a acestora se vor găsi în articolul nostru 
Literatura veterotestamentară a Psalmilor: niveluri de analiză semiotico-pragmatică. ‘Dramatizarea’ 
în textul biblic al Psalmilor. Instanţe implicate în ‘dialog’ şi strategii discursive, care urmează a fi 
publicat în revista „Studii şi cercetări lingvistice”.  

11 Cf. şi supra, sinonimia juxtapusă sau în contact.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



 DANA-LUMINIŢA  TELEOACĂ 6 116 

2008: 78; v. şi Teleoacă 2012c: 57), precum şi la figuri stilistice cu funcţie retorică 
(comparaţia).   

b. Paralelismul sintactic antonimic 
Reprezintă, în economia poemului psalmic, mai mult decât o tehnică de 

versificaţie (constând din alternanţa strofă/antistrofă), tocmai prin capacitatea de a 
opune „nu atât un verset altui verset, cât mai ales un tablou altui tablou, în acelaşi 
poem” (Gomboş, Psalmii), afirmaţie care echivalează cu a recunoaşte deosebita 
forţă evocativă în plan ideatic-estetic a acestui procedeu sintactic.  

La fel ca în cazul paralelismului sintactic sinonimic, structurile opozitive 
paralele se pot actualiza fie în interiorul unuia şi aceluiaşi verset, fie în limitele a 
două/mai multe versete consecutive. Pentru ambele cazuri menţionate, textul 
psalmic furnizează exemple de transpunere a antonimiilor în tipare relativ variate şi 
complexe. Astfel, la nivelul unui verset, întâlnim nu numai situaţii în care prima 
parte a unui enunţ prezintă o anume realitate, pentru ca aceasta să fie 
„contracarată” în secţiunea secundă a aceluiaşi verset, ci şi contexte în care tiparul 
menţionat „se complică” într-o organizare duală, situaţie ilustrată de noi mai jos 
prin paralelismul sintactic antonimic binar. Dacă, în unele cazuri, „informaţia”, 
corespunzând unei singure structuri antonimice, este „distribuită” în limitele a 
două/trei versete, în altele, structura antitetică, dezvoltată în interiorul unuia şi 
aceluiaşi verset, este „dublată” în versetul/versetele următoare, prin structuri 
paralele care, fără a putea fi considerate drept sinonimice ale celei dintâi (situaţie în 
care astfel de exemple ar fi fost grupate în categoria paralelismului sintactic 
sintetic), vin „în prelungirea” semantico-conceptuală a acesteia, ele ilustrând, de 
pildă, un raport logic de natură consecutivă, cu relevanţă în plan etic-religios (v., de 
pildă, infra, Psalmul 19).  

Semnalăm, pentru început, unele contexte în care forţa ilocutorie a verbului 
din prima unitate discursivă pare a fi anulată sau, în orice caz, diminuată 
semnificativ prin articularea unui enunţ ulterior12. De pildă, a striga nu-şi (mai) 
găseşte un corespondent simetric sinonimic în a auzi/a fi auzit sau a primi, a vedea 
etc. (cf. supra, exemplele citate la a.), ci un pandant în sferă negativă13; în astfel de 
situaţii, raportul emitere – receptare este perturbat, tentativa de comunicare cu 
transcendentul eşuând: „Strigat-au către Domnul, şi nu era cel ce mântuieşte” (Ps 
17:45); „Dumnezeul meu, striga-voi ziua şi nu vei auzi” (Ps 21:2) ş.a. Alteori, deşi 
opoziţia dintre două stări de fapt nu este atât de evidentă ca în exemplele citate mai 
sus, ea transpare totuşi dintr-o organizare sintactică antonimică; în exemplul care 
urmează, semnul de punctuaţie „substituie” un conector cu valoare adversativă 
(„căderea în somn” corespunde unei stări de renunţare/resemnare a subiectului 
liric, căreia i se opune veghea – punte către transcendent): „Eu m-am culcat şi am 
adormit; sculatu-m-am că Domnul mă va sprijini” (Ps 3:5).  
                                                           

12 Cel mai adesea însă, cele două enunţuri antitetice se reliefează reciproc, ele potenţându-şi 
conţinutul şi semnificaţia (vezi infra, exemplele şi discuţia care urmează).  

13 În astfel de contexte, şi coordonator are valoare adversativă, iar nu copulativă.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



7 STRUCTURI  SINTACTICE  CU  VALENŢE  STILISTICE  ÎN  PSALMI  117 

Antonimia poate viza unul şi acelaşi subiect/grup uman, în „posturi” diferite 
(cf. exemplele citate supra), dar acest tip de relaţie semantică reliefează foarte 
adesea prototipuri umane distincte, structurarea sintactică fiind dictată de 
organizările dihotomice identificabile la nivel semantic-conceptual şi, în ultimă 
instanţă, în plan referenţial/ontologic propriu-zis. Enunţurile astfel rezultate au un 
pronunţat caracter gnomic (încărcătură etică-religioasă şi didactică): păcătosul sau 
făţarnicul, de pildă, este definit prin opoziţie cu dreptul/credinciosul (cf. „Multe 
sunt bătăile păcătosului; iar pe cel ce nădăjduieşte în Domnul, mila îl va 
înconjura”, Ps 31:11; „Că cei ce viclenesc de tot vor pieri; iar cei ce aşteaptă pe 
Domnul vor moşteni pământul”, Ps 36:9 ş.a.), în timp ce portretul bogatului se 
conturează (mai) pregnant pus în balanţă cu cel al omului sărac: „Bogaţii au sărăcit şi 
au flămânzit, iar cei ce-L caută pe Domnul, nu se vor lipsi de tot binele” (Ps 33:10). 

Alteori, opoziţia între două entităţi/prototipuri umane este redată la nivelul 
unei paradigme pronominale minimale (cf., de pildă, unii, alţii, aceştia/noi), în care 
„instanţele” se precizează în context: „Unii se laudă cu căruţele lor, alţii cu caii lor, 
iar noi ne lăudăm cu numele Domnului Dumnezeului nostru./ Aceştia s-au 
împiedicat şi au căzut, iar noi ne-am sculat şi ne-am îndreptat” (Ps 19:7–8).  

Sunt situaţii în care o relaţie opozitivă mai complexă (de pildă, un paralelism 
sintactic antonimic binar) se desfăşoară în graniţele unui singur verset. Astfel, 
versetul 27 din Psalmul 108 ilustrează, pe de o parte, opoziţia dintre planul uman şi 
cel divin, pe de alta, dintre tabere distincte delimitate la nivel uman: „Ei vor 
blestema şi Tu vei binecuvânta. Cei ce se scoală împotriva mea să se ruşineze, iar 
robul Tău să se veselească” (verset în care cele două enunţuri, aparent autonome, 
se leagă într-o structură implicită de profunzime: cei care blestemă sunt cei care se 
scoală împotriva psalmistului, căruia Domnul îi va da binecuvântarea, deci şi 
raţiunea de a fiinţa întru bucurie).  

Expresivitatea deosebită a unor versete realizate în conformitate cu această 
schemă sintactică derivă din valorificarea antinomiei/paradoxului. De pildă, în 
Psalmul 113, afirmarea existenţei unei structuri la nivel anatomic este urmată de 
negarea funcţionalităţii, deci a validităţii acesteia: „Gură au şi nu vor grăi; ochi au 
şi nu vor vedea;/ Urechi au şi nu vor auzi; nări au şi nu vor mirosi;/ Mâini au şi nu 
vor pipăi; picioare au şi nu vor umbla, nu vor glăsui cu gâtlejul lor”14 (Ps 113:13–15). 
Versetele îşi relevă semnificaţia în contextul în care ele „zugrăvesc” portretul aşa-
numiţilor „idoli ai neamurilor” (idolii păgâni), portret prezentat în opoziţie cu cel al 
divinităţii celei adevărate, „care este în cer” (Ps 113:11). Conceptul unei astfel de 
divinităţi, în ultimă instanţă, o formă fără fond, este valorificat în scopul afirmării 
unei învăţături religioase esenţiale (la vechii evrei şi nu numai), anume că 
mântuirea nu poate veni de la oameni şi nici de la lucrul mâinilor acestora (adică de 
la idoli), ci din cer, de la Dumnezeul cel adevărat (Ps 113:12).  
                                                           

14 Element aparent „intrus”, care „sparge” coeziunea tiparului respectiv, în realitate însă jucând 
rolul unei structuri paralele antonimice în relaţie cu secvenţa gură au, respectiv al uneia sinonimice, 
prin raportare la nu vor grăi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



 DANA-LUMINIŢA  TELEOACĂ 8 118 

c. Paralelismul sintactic sintetic 
Sunt structuri mai complexe (cel puţin teoretic), în măsura în care paralelismul 

sintactic sintetic presupune asocierea între cele două tipuri structurale discutate supra 
(a. şi b.).  

Dacă, în unele situaţii, cele două construcţii paralele (antonimică, respectiv 
sinonimică) se actualizează în limitele unui singur verset (cf. „Strigat-au către 
Domnul, şi nu era cel ce mântuieşte; şi nu i-a auzit pe ei”, Ps 17:45 sau 
„Dumnezeul meu, striga-voi ziua şi nu vei auzi, şi noaptea şi nu Te vei gândi la 
mine”, Ps 21:2), în altele, paralelismul sintetic include două, trei şi chiar mai multe 
versete consecutive. Contextele ilustrative pentru această ultimă situaţie grupează 
exemple relativ variate. Astfel, la nivel de verset se poate actualiza un paralelism 
sintactic antonimic (cf., de pildă, opoziţia Dumnezeu/om, căpetenii), simultan 
articulându-se structuri sinonimice paralele, în versete consecutive: „Mai bine este 
a te încrede în Domnul, decât a te încrede în om;/ Mai bine este a nădăjdui în 
Domnul, decât a nădăjdui în căpetenii” (Ps 117:8–9) ş.a.  

Alteori, mai multe versete consecutive dezvoltă structuri sintactice 
sinonimice, care vor fi „contracarate” printr-un verset ulterior: „Să se ruşineze şi să 
se înfrunte cei ce caută sufletul meu;/ Să se întoarcă înapoi şi să se ruşineze cei ce-
mi voiesc mie rele;/ Întoarcă-se îndată ruşinaţi cei ce-mi grăiesc mie: „«Bine, 
bine!»/ Să se bucure şi să se veselească de Tine toţi cei ce Te caută pe Tine, 
Dumnezeule, şi să zică pururea cei ce iubesc mântuirea Ta: «Slăvit să fie 
Domnul!»” (Ps 69:2–5).  

2.2. Anadiploza 

Anadiploza, figura retorică prin care se începe o frază/propoziţie cu 
cuvântul/cuvintele de la sfârşitul frazei/propoziţiei precedente15, este, de regulă, 
valorificată într-un text în scopul articulării unei exprimări viguroase, în 
conformitate cu principiul „repetării pentru sporirea efectului”. Cultivată cu 
fervoare încă din Antichitatea greco-latină (cf., de exemplu, Catilinarele lui 
Cicero), apare frecvent şi în epoca modernă, la unii scriitori (a se vedea, de pildă, 
creaţia poetică a lui Pierre Claudel sau a lui Mihai Eminescu).  

În textul psalmic, cel mai adesea, în tiparul anadiplotic intră verbul, 
reduplicat frecvent (la timpurile compuse) printr-o formă inversă, aspect care 
generează efecte eufonice şi, implicit, poetico-retorice similare celor specifice 
chiasmului. Cele două forme verbale sunt fie ocurente în aceeaşi frază, ele fiind 
juxtapuse prin virgulă16 (cf. „Domnul Dumnezeu este binecuvântat, binecuvântat 
este Dumnezeu zi de zi”, Ps 67:20), fie, cel mai adesea, apar în propoziţii distincte, 
separate, de regulă, prin punct şi virgulă (cf. „Şi s-a suit pe heruvimi şi a zburat; 
zburat-a pe aripile vântului”, Ps 17:12; „Pentru numele Tău Te-am aşteptat, 
                                                           

15 Definiţie care pledează în favoarea statutului de auxiliar mnemotehnic al acestei structuri sintactice. 
16 Deşi poate mai exact ar fi ca, în astfel de situaţii, să vorbim despre repetiţie didactică (cf. şi 

infra, 2.4).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



9 STRUCTURI  SINTACTICE  CU  VALENŢE  STILISTICE  ÎN  PSALMI  119 

Doamne; aşteptat-a sufletul meu spre cuvântul Tău...”, Ps 129:5) şi, mai rar, prin 
punct: „[...] şi ne-am bucurat şi ne-am veselit în toate zilele vieţii noastre./ 
Veselitu-ne-am pentru zilele...” (Ps 89:17). Cum se poate contata şi din unele 
exemple citate mai sus, sunt situaţii în care reduplicarea este una „imperfectă”, nu 
numai din punctul de vedere al nonidentităţii categoriei persoanei, ci şi în sensul că 
între un anume verb şi forma sa reduplicată „se interpun” unele secvenţe verbale: 
un vocativ, diverse construcţii nominale sau un obiect direct [+ pers.] reluat 
redundant17.     

Anadiploza (cel mai adesea, în tipare imperfecte) apare rar în cazul altor părţi 
de vorbire, în speţă substantivul sau substitute ale acestuia: „Întru Tine m-am 
întărit din pântece; din pântecele maicii mele Tu eşti acoperitorul meu” (Ps 70:7); 
„Mamă va zice Sionului omul şi om s-a născut în el...” (Ps 86:4); „Că s-au sfătuit 
într-un gând împotriva lui [a Israelului, n.n.]. Împotriva Ta legământ au făcut”18 
(Ps 82:5); „Dar Dumnezeul nostru e în cer; în cer şi pe pământ toate câte a voit a 
făcut” (Ps 113:11).  

Exemplele citate susţin faptul că structura anadiplotică se actualizează 
frecvent într-un tipar de paralelism sintactic (sinonimic), efectele stilistico-retorice 
cele mai pregnante rezultând în cazurile de separare a celor două forme ocurente 
prin punct sau prin punct şi virgulă. Când partea de vorbire care construieşte acest 
tipar este verbul, „eficienţa” maximă este atinsă prin reduplicarea în formă inversă 
a verbului respectiv.  

2.3. Refrenul 

Este atestat încă din cele mai vechi timpuri, martor rămânând folclorul 
ancestral. Prezent în cântecele tuturor popoarelor, se pare că s-a născut din cântarea 
alternativă, responsorială între un solist şi cor. Alte teorii susţin apariţia refrenului 
dintr-un imbold poetic de bază în jurul căruia „se improvizează” şi la care se revine 
în mod obligatoriu19. Cultivarea refrenului relevă un procedeu de adâncire a 
expresivităţii, a unei anumite idei, stări sau efect artistic. Dar refrenul, pe lângă funcţia 
ideatico-expresivă, constituie şi un pretext în construcţia formală. Restul textului poate 
fi văzut, de fapt, ca un ansamblu de variaţiuni constituite în jurul refrenului, care 
rămâne cu funcţie tematică de bază. În unele genuri are funcţie de invocaţie, în 
altele – constructiv-estetică (pentru mai multe informaţii, a se vedea DTM).  

În ceea ce priveşte creaţia psalmică, refrenul – apărut, fără îndoială, în 
contextul în care, la început, la vechii evrei, aceste texte se performau în mod 
fundamental muzical (psalmii erau cântaţi responsorial/antifonic) – reprezintă o 
                                                           

17 Aspect frecvent întâlnit în literatura religioasă, consemnat, de pildă, de noi şi în textul 
rugăciunii creştine (vezi Teleoacă 2012a).  

18 În realitate, o neconcordanţă strict formală, întrucât, în perspectivă pragmatică, lui şi Ta se 
suprapun referenţial, aşa cum rezultă din textul psalmic: complotul împotriva Israelului este, de fapt, 
o uneltire împotriva Domnului Însuşi (apare şi aici orgoliul naţiunii celei mai alese).      

19 Prin urmare, refrenul este un „punct de reper” (formal şi tematic, în acelaşi timp) pentru 
construcţia unui text, aspect ce susţine funcţia mnemotehnică a acestuia.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



 DANA-LUMINIŢA  TELEOACĂ 10 120 

modalitate de organizare sintactico-formală a textului, cu incontestabile virtuţi 
estetico-expresive. Este secvenţa20 care concentrează principalul sau unul dintre 
principalele nuclee tematice21 ale poemului respectiv, incluzând structural unul, cel 
mult, două versete, eventual cu unele „variaţii” („adaosuri” sau „omisiuni”). Este 
plasat aproximativ la jumătatea poemului, reluându-se în partea finală (ultimul şi, 
mai rar, penultimul verset al unui psalm)22. Din perspectiva celor remarcate, se 
poate admite o poziţie relativ fixă a refrenului în textul psalmic, o anumită 
regularitate a acestuia, aspect ce pledează în favoarea unui tipar formal suficient de 
bine definit al acestui gen de creaţie23.  

Din punct de vedere tematic, cele mai multe dintre refrene reprezintă un 
pretext formal pentru elogiul Divinităţii24, respectiv pentru (auto)rechizitoriul la 
adresa umanului: „Pentru ce eşti mâhnit, suflete al meu, şi pentru ce mă tulburi?/ 
Nădăjduieşte în Dumnezeu, că-L voi lăuda pe El; mântuirea feţei mele este 
Dumnezeul meu” (Ps 41:6–7, Ps 16–17, versete finale); „Şi omul, în cinste fiind, 
n-a priceput; alăturatu-s-a dobitoacelor celor fără de minte şi s-a asemănat lor” (Ps 
48:12, 21, verset final); „Doamne, Dumnezeul puterilor, întoarce-ne pe noi şi arată 
faţa Ta şi ne vom mântui” (Ps 79:8, 20, verset final); „Făgăduinţele mele le voi 
plini Domnului, înaintea a tot poporului Său” (Ps 115:5, 9, versetul penultim) ş.a. 

De remarcat faptul că refrenul apare nu numai în poemele psalmice ample, 
ci şi în creaţiile sintetice. Un exemplu în acest sens este Psalmul 66, alcătuit din 
numai şase versete, în economia textului refrenul ocupând poziţia versetelor 3, 
respectiv 5, penultimul din text: „Lăuda-Te-vor pe Tine popoarele, Dumnezeule, 
lăuda-Te-vor pe Tine popoarele toate!” (Ps 66:3, 5). 

2.4. Repetiţia anaforică şi alte tipuri de repetiţie 

Definită în literatura de specialitate drept procedeul stilistic constând în 
repetarea aceluiaşi cuvânt la începutul mai multor fraze sau părţi de frază pentru 
                                                           

20 În studiile de specialitate, „secvenţa” desemnează unitatea sintactică care „depăşeşte 
nestânjenită graniţele unităţii narative” şi pe care o regăsim, „identică sau cu neînsemnate variaţii, în 
locuri diferite şi îndepărtate” (Hăulică 1981: 29). Cum recunoaşte autoarea citată, este vorba, în 
general, despre secvenţe „intens semnificative”, acesta reprezentând, de fapt, aspectul care justifică 
reluarea „insistentă” a lor într-un text. Definiţia şi conceptul pot fi validate şi cât priveşte literatura 
religioasă (în speţă, psalmică), caracterizată printr-o puternică intertextualitate, trăsătură identificabilă 
inclusiv la nivelul unor secvenţe–refren, cu circulaţie de la un poem psalmic la altul şi, mai mult, 
chiar în cărţi distincte ale Vechiului (şi Noului) Testament. 

21 Cum spuneam şi mai sus (cf. supra, nota 19), refrenul concentrează secvenţe verbale „intens 
semnificative”, din acest punct de vedere el putând fi caracterizat drept un cadru sintactic ideal pentru 
exprimarea unor laitmotive.  

22 Distanţa dintre cele două ocurenţe este, adesea (în special în cazul poemelor mai ample), de 
8–12 versete. 

23 Sunt însă şi excepţii de la acest tipar; a se vedea, de pildă, Psalmul 106, în care secvenţa-
refren „Lăudat să fie Domnul pentru milele Lui, pentru minunile Lui, pe care le-a făcut fiilor 
oamenilor” apare în versetele 8 şi 15, dar şi în 21, respectiv 31.  

24 În acest context, refrenul defineşte poemul psalmic drept creaţie encomiastică prin excelenţă.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



11 STRUCTURI  SINTACTICE  CU  VALENŢE  STILISTICE  ÎN  PSALMI  121 

accentuarea unei idei sau pentru obţinerea unor simetrii, repetiţia anaforică este 
tratată în unele lucrări ca o subcategorie a paralelismului sintactic.  

Alături de paralelismul sintactic propriu-zis, de anadiploză şi de refren (cf. supra), 
repetiţia anaforică poate fi considerată o figură sintactico-retorică având (şi) rol 
mnemotehnic. 

În textul psalmic, repetiţia anaforică se actualizează în mai multe (în general, 
două sau trei) versete consecutive, dar şi în interiorul unuia şi aceluiaşi verset, la 
începutul fiecăruia dintre enunţurile constitutive ale acestuia. Anafora vizează 
repetarea unui singur termen (cf. „Deşteaptă-te, slava mea! Deşteaptă-te, psaltire şi 
alăută! Deştepta-mă-voi25 dimineaţa”, Ps 107:2), a unei structuri comparative (cf. „Mai 
mult decât pe vrăjmaşii mei m-ai înţelepţit [...]/ Mai mult decât învăţătorii mei am 
priceput [...]/ Mai mult decât bătrânii am înţeles [...]”, Ps 118:98–100) şi, frecvent, 
a unei secvenţe verbale mai ample: „Binecuvintează, suflete al meu, pe Domnul şi 
toate cele dinlăuntrul meu/ Binecuvintează, suflete al meu, pe Domnul şi nu uita 
toate răsplătirile Lui” (Ps 102:1–2); „De n-ar fi fost Domnul cu noi, să spună 
Israel!/ De n-ar fi fost Domnul cu noi, când s-au ridicat oamenii împotriva noastră” 
(Ps 123:1–2); „Lăudaţi pe Domnul că este bun, că în veac este mila Lui./ Lăudaţi pe 
Domnul dumnezeilor, că în veac este mila Lui./ Lăudaţi pe Domnul domnilor, că în 
veac este mila Lui” (Ps 135:1–3) ş.a. În exemple de genul celor în care se repetă o 
secvenţă mai amplă, repetiţia anaforică poate avea funcţie evocativ-retorică: „De 
multe ori s-au luptat cu mine din tinereţile mele, să spună Israel!/ De multe ori s-au 
luptat cu mine, din tinereţile mele şi nu m-au biruit” (Ps 128:1–2).  

Sunt o serie de contexte în care funcţia evocativă a repetiţiei se actualizează 
într-un cadru discursiv mai complex, de pildă, prin „reluarea” unei replici 
aparţinând unui plan temporal trecut în prezentul rostirii, aspect relevant, printre 
altele, şi pentru aşa-numitul discurs repetat26. Astfel, în Psalmul 125, exclamaţia 
„neamurilor”, la „întoarcerea robiei Sionului” (verset 1), redată în dialog narat (cf. „atunci 
se zicea [subl.n.] între neamuri: «Mari lucruri a făcut Domnul cu ei!»” [= poporul 
israelit, n.n.]), este reiterată, din perspectiva prezentului şi cea a pluralului inclusiv 
(poetul şi neamul său), într-o structură evocatoare a trecutului: „Mari lucruri a făcut 
Domnul cu noi” (verset 3).  

Poemul psalmic oferă şi alte exemple de tipare sintactice repetitive.  
De pildă, uneori, repetiţia anaforică se asociază cu anadiploza: „Cântaţi şi vă 

bucuraţi şi cântaţi27./ Cântaţi Domnului cu alăută, cu alăută şi în sunet de psaltire” 
(Ps 97:6–7)28 ş.a. 
                                                           

25 Într-o accepţie mai largă, şi această formă poate fi inclusă în structura anaforică.  
26 Concept ce apare pentru prima dată la Coşeriu (2000: 258), care îl defineşte ca reprezentând 

„tot ceea ce în vorbirea unei comunităţi se repetă într-o formă mai mult sau mai puţin identică sub 
formă de discurs deja făcut sau combinare mai mult sau mai puţin fixă, ca fragment lung sau scurt, a 
«ceea ce s-a spus deja»”. 

27 În acest exemplu, coordonarea copulativă (şi) ar fi trebuit să impună un verb distinct de  
a cânta (cel puţin aceasta este aşteptarea receptorului); redundanţa se susţine însă retoric, semnificaţia 
din contextul menţionat fiind una iterativă (cf. cântaţi „şi iar cântaţi, cântaţi din nou”), respectiv 
durativă (cf. cântaţi „cântaţi în continuare, fără întrerupere”).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



 DANA-LUMINIŢA  TELEOACĂ 12 122 

Un tip aparte de repetiţie este reprezentat de secvenţa verbală sumară (în 
general, o propoziţie scurtă) care se repetă în partea finală a fiecărui verset psalmic; 
este vorba despre aşa-numita epiforă sau repetiţie epiforică. De exemplu, în 
Psalmul 117, caracterul desăvârşit al milosteniei divine, care stă la baza întregii 
Creaţii, este exprimat prin secvenţa verbală că este bun, că în veac este mila Lui: 
„Lăudaţi pe Domnul că este bun, că în veac este mila Lui./ Să zică, dar, casa lui 
Israel, că este bun, că în veac este mila Lui./ Să zică, dar, casa lui Aaron, că este 
bun, că în veac este mila Lui./ Să zică, dar, toţi cei ce se tem de Domnul, că este 
bun, că în veac este mila Lui” (Ps 117:1–4).  

Credinţa desăvârşită este proclamată prin punerea tuturor întreprinderilor 
(pozitive) specific umane sub semnul numelui Domnului. În exemplul care 
urmează, repetiţia epiforică este dezvoltată în schema paralelismului sintactic 
sinonimic: „Toate neamurile m-au înconjurat şi în numele Domnului i-am înfrânt 
pe ei./ Înconjurând m-au înconjurat şi în numele Domnului i-am înfrânt pe ei./ 
Înconjuratu-m-au ca albinele fagurele, dar s-au stins ca focul de spini şi în numele 
Domnului i-am înfrânt pe ei” (Ps 117:10–12).  

Repetiţia digresivă, cu caracter didactic/explicativ, valorificată în scopul 
calificării mai pregnante, al lămuririi unui anumit conţinut/referent (adesea, planul 
transcendent), este deosebit de bine reprezentată în creaţia psalmică: „Munţii ca 
ceara s-au topit de faţa Domnului, de faţa Domnului a tot pământul” (Ps 96:5); 
„Ca să-l aşeze cu cei mari, cu cei mari ai poporului Său” (Ps 112:8); „De faţa 
Domnului s-a cutremurat pământul, de faţa Dumnezeului lui Iacob” (Ps 113:7); 
„Că acolo s-au suit seminţiile, seminţiile Domnului...” (Ps 121:4); „Că acolo s-au 
aşezat scaunele la judecată, scaunele pentru casa lui David” (Ps 121:5) ş.a.  

Am putea delimita şi un alt tip de repetiţie, anume repetiţia de precizare şi de 
asociere, a cărei funcţie didactică este şi mai pregnantă raportat la exemplele 
consemnate anterior. Dacă, în contextele de mai sus, reluarea implică repetarea 
unei structuri şi „amplificarea digresivă” a acesteia într-o construcţie nominală (cel 
mai adesea, genitivală), în exemplele pe care le consemnăm în continuare, reluarea 
unui termen sau a unei sintagme exprimat(e) anterior presupune relaţionarea 
copulativă a acestei secvenţe repetate cu o alta, circumscrisă aceluiaşi univers 
referenţial (cf. infra, instrumentarul specific poemului psalmic, concepte relevante 
pentru ordinea divină, relaţia între generaţii ş.a.). Această formă de repetiţie 
didactică este conotată inclusiv pragmatic, ea jucând rolul unei strategii discursive 
de captatio benevolentiae: „Cântaţi Domnului cu alăută, cu alăută şi în sunet de 
psaltire” (Ps 97:7); „Aduceţi-vă aminte de minunile Lui, pe care le-a făcut; de 
minunile Lui şi de judecăţile gurii Lui”29 (Ps 104:5); „Sporească-vă Domnul pe 
voi, pe voi şi pe copiii voştri!” (Ps 113:22) ş.a.  

Funcţia de precizare a structurii repetitive este valorificată şi în contexte 
antonimice, în astfel de situaţii putându-se vorbi despre o repetiţie de precizare şi 
                                                                                                                                                    

28 Cântaţi3 se raportează anaforic la cântaţi1, respectiv anadiplotic la cântaţi2.  
29 Enunţul se dezvoltă inclusiv prin valorificarea unui tipar (imperfect) de anadiploză.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



13 STRUCTURI  SINTACTICE  CU  VALENŢE  STILISTICE  ÎN  PSALMI  123 

de disociere (vs asociere): „Nu nouă, Doamne, nu nouă, ci numelui Tău se cuvine 
slavă, pentru mila Ta şi pentru adevărul Tău” (Ps 113:9). 

2.5. Construcţii eliptice şi apozitive. Performative implicite 

Elipsa verbului copulativ, cât şi a predicatului verbal, reprezintă o 
particularitate arhaică, explicabilă, în textele româneşti vechi, prin situaţia din 
originalul slavon30. Este unul dintre aspectele relevante pentru oralitate (cf. Irimia 
1999: 213; v. şi GA 2005: 748) şi care încarcă liric poemul psalmic31, conferindu-i în 
acelaşi timp o incontestabilă notă de modernitate, prin cultivarea frazei nominale.  

Mai mult, dincolo de a fi (doar) expresia unui tipar lingvistic conservator, 
fidel originalului slavon avut la dispoziţie, acest tip de frază, pentru care manifestă 
o predilecţie evidentă textul biblic, reflectă foarte probabil o structură lingvistică 
elementară, specifică etapelor primare de dezvoltare a limbilor.  

Astfel, conform studiilor de specialitate, în etapele mai vechi ale limbilor 
predomina fraza nominală, categoriile specifice cuvântului cu rol de predicat 
constituindu-se mai târziu, ceea ce echivalează cu a recunoaşte că specializarea ca 
nume a subiectului s-a realizat pe plan morfologic mai devreme comparativ cu 
specializarea ca verb a predicatului (pentru informaţii mai detaliate, a se vedea 
Benveniste 1973). Dezvoltarea sintactică firească a limbilor lumii, de la nominal 
către verbal, se poate susţine inclusiv din perspectiva studierii deprinderii 
exprimării „relaţionate” (dincolo de graniţele unui singur cuvânt) la copii. Astfel, 
în primele faze de dezvoltare lingvistică, articularea se face exclusiv pe bază 
nominală, verbul nefiind inclus în „schema” sintactică decât într-o etapă ulterioară. 
Considerăm că – atât în cazul deprinderii limbii la nivel individual, cât şi de 
comunitate – nu se poate ignora reprezentarea superioară a realităţii extralingvistice 
prin semne circumscrise nominalului, iar nu verbalului, aspect cu implicaţii în 
planul constituirii unui anumit tip de enunţ (primar), superior cuvântului. 

În textul psalmic, exprimarea eliptică se asociază cu o anumită 
solemnitate/sentenţiozitate a tonului, de altfel, unul dintre aspectele fundamentale 
care conferă specificitate stilistică scrisului religios.   

Elipsa (verbului copulativ sau predicativ) poate apărea la nivel de propoziţie, 
secvenţă care, într-o serie de situaţii, se suprapune formal cu versetul respectiv. 
Exemplele pe care le consemnăm în continuare par a fi ilustrative pentru ceea ce în 
literatura de specialitate este desemnat drept elipsă propriu-zisă32: „[...] cuvintele 
                                                           

30 Se pare că, în limba textelor vechi, elipsa verbului copulativ (care este şi mult mai frecventă 
comparativ cu omiterea predicatului verbal) se explică în primul rând prin situaţia din textele slave 
corespunzătoare (ILRLV 1997: 149). 

31 Acest aspect sintactic este văzut, de pildă, în GA 2005: 748, nu numai în relaţie cu 
necesitatea de economie în limbaj, ci şi prin prisma factorului afectiv-expresiv, elipsa având, din 
această perspectivă, valoarea unei figuri de construcţie.  

32 Concept definit (în opoziţie cu elipsa condiţionată textual, anaforică) drept acea omisiune 
care depinde atât de contextul verbal, cât şi de cel situaţional, fiind, mai exact, „condiţionată de 
contextul verbal, în general” (v. GA 2005: 750).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



 DANA-LUMINIŢA  TELEOACĂ 14 124 

Domnului în foc [sunt, n.n.] lămurite” (Ps 17:33); „Domnul [este = se află, n.n.] în 
mijlocul lor, pe Sinai, în locaşul Său cel sfânt” (Ps 67:18); „Lucrurile mâinilor Lui 
[sunt, n.n.] adevăr şi judecată” (Ps 110:7) ş.a. 

Mai diversificate sunt cazurile de manifestare a acestui fenomen lingvistic la 
nivel de frază.  

O situaţie întâlnită în textul psalmic este aceea a distribuţiei în tandem (în 
limitele uneia şi aceleiaşi fraze, prin juxtapunere sau coordonare copulativă) a unei 
propoziţii cu predicat exprimat, respectiv a uneia eliptice, într-un tipar ce evocă 
întru câtva paralelismul sintactic: „Doamne, în cer este mila Ta şi adevărul Tău 
[este, ajunge, n.n.] până la nori” (Ps 35:5); „Foc înaintea Lui va arde şi împrejurul 
Lui [va fi, n.n.] vifor mare” (Ps 49:4); „Gura mea va vesti dreptatea Ta, toată ziua 
[va vesti, n.n.] mântuirea Ta, [...]” (Ps 70:16); „Munţii au săltat ca berbecii şi 
dealurile [au săltat, n.n.] ca mieii oilor” (Ps 113:4) ş.a. Sunt, cum se poate observa, 
contexte, în care verbul este omis în „cel de-al doilea enunţ”, acesta 
„deducându-se” dintr-un enunţ anterior, circumscris aceluiaşi verset. Exemplele 
subsumate acestei categorii ilustrează un fenomen sintactic definit în literatura de 
specialitate ca brahilogie sau subînţelegere, mai exact „o formă particulară a elipsei 
constând în suprimarea unor componente ale enunţului deja exprimate în acelaşi 
context” (GA 2005: 748). În contexte de acest gen, omisiunea sintactică este pusă 
în serviciul evitării redundanţei (ibidem), prin urmare exemplele prezentate 
neprezentând relevanţă propriu-zisă cât priveşte predilecţia textului religios pentru 
fraza nominală. În schimb, situaţiile în care prima propoziţie constitutivă a unei 
fraze/unui verset este eliptică de predicat, susţin propensiunea textului psalmic 
pentru fraza nominală, având în vedere că, în astfel de contexte, omisiunea respectivă 
nu se justifică prin redundanţă: „Dumnezeul meu [= este, n.n.], ajutorul meu şi voi 
nădăjdui spre Dânsul” (Ps 17:2); „În mâinile Tale, [este, îmi pun, n.n.] soarta mea 
[subl.n.], izbăveşte-mă din mâna vrăjmaşilor mei...” (Ps 30:15); „Legea Dumnezeului 
său [este, se află, n.n.] în inima lui şi nu se vor poticni paşii lui” (Ps 36:31) ş.a.  

Şi mai elocvent încă este ilustrat conceptul de frază nominală prin contexte în 
care toate enunţurile componente ale unei frazei/unui verset sunt eliptice de 
predicat: „Glasul Domnului [strigă, se aude, n.n.] întru tărie, glasul Domnului [se 
aude, n.n.] întru mare cuviinţă” (Ps 28:4); „Ochii Domnului [sunt îndreptaţi, n.n.] 
spre cei drepţi şi urechile Lui [ascultă, n.n.] spre rugăciunea lor” (Ps 33:14); 
„Scaunul Tău [va fi, va exista, n.n.] în veacul veacului, toiag de dreptate [este, n.n.] 
toiagul împărăţiei Tale” (Ps 44:8) ş.a.  

Elipsa apare şi în organizări sintactice mai complexe, de pildă ternare, la 
nivelul unui verset (în care se subînţelege copulativul a fi). Uneori, „omisiunea” 
verbului, coroborată cu organizarea enunţului respectiv pe baza construcţiilor 
comparative generează efecte stilistice evidente: „Şi scaunul lui [al lui David, n.n.] 
[străluceşte, n.n.] ca soarele înaintea Mea şi [străluceşte, n.n.] ca luna întocmită în 
veac şi [este, n.n.] martor credincios în cer” (Ps 88:36). În alte contexte, noţiunile 
primesc definiţii al căror caracter sintetic este în favoarea metaforicului (potenţat 
inclusiv prin valorificarea dativului adnominal), dar şi a solemnului, aceasta cu atât 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



15 STRUCTURI  SINTACTICE  CU  VALENŢE  STILISTICE  ÎN  PSALMI  125 

mai mult cu cât enunţurile respective sunt eliptice de predicat: „Locaşul 
cocostârcului [este, se află, n.n.] în chiparoşi. Munţii cei înalţi [sunt, n.n.] adăpost 
cerbilor, stâncile [sunt, n.n.] scăpare iepurilor” (Ps 103:19).  

O serie de exemple conţin structuri aflate undeva la graniţa dintre 
construcţiile eliptice şi cele apozitive33 (cf., de pildă, „Jertfa lui Dumnezeu: [este, 
n.n.] duhul umilit [...]” (Ps 50:18); „Al Meu este Galaadul şi al Meu este Manase şi 
Efraim, [care este, n.n.] tăria capului Meu,/ Iuda [este?, n.n.] împăratul Meu; Moab 
[este, n.n.] vasul nădejdii Mele” (Ps 59:7–8) ş.a.), cele din urmă ilustrând, de altfel, 
o altă particularitate a sintaxei primare. Legat de acest aspect, trebuie spus că există 
opinii (v., de exemplu, Simenschy, Ivănescu 1981 sau Wald, Sluşanschi 1987) 
potrivit cărora tipul cel mai vechi de legătură între cuvinte va fi fost apoziţia, iar nu 
relaţia subiect – predicat. Problema se cuvine a fi înţeleasă (şi) în relaţie cu fraza 
nominală şi, implicit, cu specializarea mai târzie a predicatului ca verb (cf. şi 
supra). Astfel, în lucrările de specialitate (cf., de pildă, Wald, Sluşanschi 1987: 58 
ş.u.), structura apozitivă este tratată ca particularitate sintactică arhaică/primară a 
limbii, alături de o serie de aspecte (sintactice), toate relevante pentru absenţa unei 
stricte subordonări a unor termeni în raport cu alţii. Această caracterizare sintactică 
corespunde definiţiei date apoziţiei în Gramatica Academiei, unde se insistă asupra 
neintegrării sintactice a acestei structuri într-un grup:  

„Deşi au caracteristici comune, relaţia apozitivă se delimitează de relaţiile sintactice de 
subordonare şi de coordonare. Între termenii construcţiei apozitive nu se dezvoltă ierarhia 
sintactică specifică relaţiei de dependenţă; apoziţia nu este un atribut, nu este integrată sintactic 
într-un grup (nu reprezintă o funcţie sintactică, nefiind legată sintactic, ci doar semantic de 
centrul sintagmei din care face parte)” (GA 2005: 619).  

Pe baza contextelor furnizate de textul psalmic, putem spune că entitatea care 
„beneficiază” cel mai frecvent de acest tip de definire apozitivă este Iahve, aspect 
de altfel firesc într-un poem ce stă sub semnul encomiasticului, al preamăririi 
Divinităţii supreme. Este un cadru discursiv în care – aşa cum am remarcat şi cu 
alte ocazii (cf., de pildă, Teleoacă 2012b) – centrul de greutate se mută de pe 
persoana I (= persoana subiectului uman, psalmistul), pe persoana a II-a, cea a 
interlocutorului divin (= Iahve). Această „deplasare” se desfăşoară sub semnul unei 
strategii a smereniei orantului, în dialogul său cu Sacrul. În acest context, apoziţia – 
văzută în lucrările de specialitate (v. GA 2005: 620) ca un concept strâns legat de 
pragmatică – reprezintă o strategie discursivă, un act discursiv pe seama căruia este 
pusă o anumită intenţie de comunicare, bunăoară, preaslăvirea transcendentului în 
contexte (imnice) de genul celor pe care le vom evidenţia mai jos. Dacă pentru alte 
tipuri de texte religioase (cf., de pildă, textul catihetic) am admis, în perspectivă 
semiotică, o reformulare didactică, în poemul psalmic reformularea apozitivă 
îndeplineşte o funcţie retorică-encomiastică34.  
                                                           

33 De altfel, distanţa dintre cele două tipuri de structuri sintactice nu este chiar atât de mare, în 
acest sens vorbindu-se, de pildă, despre caracterul predicativ al apoziţiei (v. GA 2005: 620).  

34 Funcţia de reformulare a apoziţiei, ca modalitate de exprimare adecvată şi eficientă, este 
recunoscută şi în GA 2005: 623, 629.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



 DANA-LUMINIŢA  TELEOACĂ 16 126 

Un tip aparte de apoziţie, pe care am putea-o cataloga drept specifică textului 
psalmic, este cea care rezultă din echivalenţa/coreferenţialitatea35 „Dumnezeu/Doamne – 
Dumnezeul meu”, relevantă cât priveşte relaţia intimă dintre om/psalmist şi Divinitate: 
„Lăuda-Te-voi în alăută, Dumnezeule, Dumnezeul meu” (Ps 42:5); „Lăuda-Te-voi, 
Doamne, Dumnezeul meu, cu toată inima mea şi voi slăvi numele Tău în veac” (Ps 
85:11) ş.a. Această intimitate este „recunoscută” de Însuşi Iahve: „[...] şi-ţi voi grăi 
ţie, Israele! [...] Şi voi mărturisi ţie: Dumnezeu, Dumnezeul tău sunt Eu” (Ps 49:8). 
În alte contexte, lui meu (/tău) i se substituie” nostru/vostru: „Binecuvintează-ne pe 
noi, Dumnezeule, Dumnezeul nostru” (66:6); „[...] că sfânt este Domnul, 
Dumnezeul nostru!” (Ps 98:10) ş.a. 

Se impun atenţiei numeroasele structuri genitivale (simple, binare sau ternare, 
juxtapuse sau coordonate copulativ), valorificate de textul psalmic pentru a face 
referire la Divinitatea supremă; sunt contexte în care apoziţia reprezintă „un indice 
al domeniului bazei” (GA 2005: 620), cu funcţia de a predica proprietăţile acesteia. 
Din această perspectivă, prin apoziţie se actualizează un anume tip de comentariu 
digresiv, apoziţia reluând şi completând informaţia furnizată de bază: „[...] 
izbăvitu-m-ai, Doamne, Dumnezeul adevărului” (Ps 30:5); „Izbăveşte-mă de 
vărsarea de sânge, Dumnezeule, Dumnezeul mântuirii mele” (Ps 50:15); „Să se 
tulbure de faţa Lui, a Părintelui orfanilor şi a Judecătorului văduvelor” (Ps 67:5); „Că 
al Domnului este sprijinul şi al Sfântului lui Israel, Împăratului nostru” (Ps 88:18) ş.a.  

Mai slab reprezentate sunt structurile dativale, în interiorul cărora apoziţia se 
acordă adesea – în conformitate cu un tipar sintactic arhaic – cu termenul 
determinat: „Veniţi să ne bucurăm de Domnul şi să strigăm lui Dumnezeu, 
Mântuitorului nostru” (Ps 94:1) ş.a. 

Cum s-a putut desprinde şi din discuţia anterioară, apoziţia se actualizează în 
tipare simple, dar şi mai complexe sau înlănţuite (cf. GA 2005: 627), acestea din 
urmă corespunzând fie unor structuri cu mai multe „atribute” coordonate/juxtapuse, 
fie unor apoziţii propoziţionale36; sunt şi situaţii în care cele două tipuri structurale 
complexe coexistă în acelaşi context: „Domnul puterilor cu noi, sprijinitorul 
nostru, Dumnezeul lui Iacob (Ps 45:7); „Aşteptat-am pe Dumnezeu, Cel ce mă 
mântuieşte de puţinătatea sufletului şi de vifor” (Ps 54:8); „Auzi-ne pe noi, 
Dumnezeule, Mântuitorul nostru, nădejdea tuturor marginilor pământului şi a 
celor de pe mare departe” (Ps 64:6) ş.a.  

Aspectele pe care le vom prezenta în continuare ar putea fi considerate 
relevante pentru ceea ce în bibliografia de specialitate este cunoscut drept asindet, 
acea figură de construcţie constând în elipsa conectorilor care exprimă relaţia unui 
grup sintactic, a unei propoziţii sau a unei fraze (v. ibidem: 751). Dacă în poezia 
                                                           

35 Este relevantă, în acest sens, definirea apoziţiei ca un tip special de relaţie, de echivalenţă 
discursivă, care se instituie între două secvenţe lingvistice coreferenţiale: baza (pe prima poziţie), 
respectiv apoziţia (pe cea de-a doua) (ibidem: 619). Echivalenţa dintre cele două elemente este 
posibilă graţie unicităţii referentului (ibidem: 621).  

36 Deşi nondependente sintactic de bază, propoziţiile apozitive pot fi introduse în enunţ prin 
conectori specifici subordonatelor (cf. GA 2005: 622); în textul psalmic, aceşti conectori sunt 
reprezentaţi în special prin pron. cel ce.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



17 STRUCTURI  SINTACTICE  CU  VALENŢE  STILISTICE  ÎN  PSALMI  127 

modernă acest tip special de elipsă este cultivat în scop stilistic (cf. ibidem), în 
creaţia psalmică, structurile asindetice reprezintă foarte probabil mărturia unor 
organizări sintactice arhetipale37, deşi nu excludem la modul absolut posibilitatea 
ca în textul biblic originar (ebraic) astfel de „omisiuni” să fi fost văzute inclusiv în 
calitatea lor de figuri generatoare ale unui efect estetic.  

În plan pragmatic-logic, acestei figuri (stilistice) îi corespund aşa-numitele 
performative implicite (în terminologia lui Austin 2005: 79), structuri semantico-
pragmatice relevante pentru caracterul arhaic al limbii în care au fost elaborate  
(cf. ibidem). 

Cum se admite în lucrările de specialitate (v., de pildă, Wald, Sluşanschi 
1987: 98 ş.u.), într-un stadiu primar de dezvoltare lingvistică, parataxa (mai puţin 
coordonarea) a fost utilizată ca mijloc al legăturii şi în fraza formată prin 
subordonare. Iniţial, se poate presupune că propoziţia secundară nu avea nicio 
trăsătură distinctivă faţă de una principală, raportul de dependenţă reieşind numai 
din context, din confruntarea sensurilor celor două predicate. Ulterior, dezvoltarea 
subordonării se va realiza paralel cu dezvoltarea în propoziţie a recţiunii. Textul 
biblic românesc − ca literatură „de gradul doi”, constituită prin actul traducerii − 
păstrează astfel de structuri asindetice implicite în virtutea conservatorismului (şi 
dogmatismului) bine cunoscut al scrisului religios. Astfel, în versiunea ortodoxă 
luată în discuţie, nu puţine sunt situaţiile în care propoziţiile constitutive ale unei 
fraze se găsesc într-un raport de falsă juxtapunere/coordonare, aşa cum se poate 
constata pe baza criteriului logico-semantic şi cum se poate deduce din context: 
„Dumnezeul meu, ajutorul meu şi voi nădăjdui spre Dânsul” (Ps 17:2); „În mâinile 
Tale, soarta mea, izbăveşte-mă din mâna vrăjmaşilor mei...” (Ps 30:15) ş.a. În 
realitate, aceste fraze „se decodează” astfel: „Voi nădăjdui spre Dumnezeu pentru 
că Acesta este [= a fost mereu] ajutorul meu”, respectiv „Îmi pun în mâinile Tale 
soarta mea ca să mă izbăveşti din mâna vrăjmaşilor mei”.  

Cele mai multe dintre structurile de adâncime înregistrate în textul psalmic 
„conţin” o subordonată cauzală, mult mai rar o consecutivă. Uneori, aceste valori 
se precizează şi printr-un corelativ (a se vedea, de pildă, corelativul pentru aceasta, 
care „reia” relativ frecvent subordonata cauzală respectivă). Nu lipsesc însă nici 
exemplele care pot fi caracterizate printr-o anumită ambiguitate/neunivocitate 
semantică (cf. infra, discuţia noastră).  

În majoritatea situaţiilor consemnate de noi, parataxa se realizează la nivelul 
unor enunţuri/propoziţii separate prin „punct şi virgulă”: „Din pârâu pe cale va bea; 
pentru aceasta va ridica capul” (Ps 109:7) ↔ „Va ridica capul pentru că va bea din 
pârâu”38; „Mai înainte de a fi umilit, am greşit; pentru aceasta cuvântul Tău am 
păzit” (Ps 118:67) ↔ „Am păzit cuvântul Tău pentru că am greşit”; „Socotit-am 
                                                           

37 În această ordine de idei, este important de precizat că astfel de organizări nu apar izolat în 
textul psalmic, ci, dimpotrivă, foarte frecvent, ele putând fi catalogate ca mărci stilistice specifice 
acestui tip de text (religios).  

38 Versetul conţine o imagine metaforică a recăpătării încrederii, a triumfului vieţii, a reînvierii 
din propria cenuşă: mitul păsării Phoenix se împleteşte cu cel hristic (Psalmul 109 este, de altfel, unul 
dintre psalmii mesianici).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



 DANA-LUMINIŢA  TELEOACĂ 18 128 

călcători de lege pe toţi păcătoşii pământului; pentru aceasta am iubit mărturiile 
Tale, pururea” (Ps 118:119) ↔ ; „Am iubit mărturiile Tale pentru că am socotit 
călcători de lege pe toţi păcătoşii pământului”; „Rodul muncii mâinilor tale vei 
mânca. Fericit eşti; bine-ţi va fi” (Ps 126:2) ↔ „Vei fi fericit şi îţi va fi bine pentru 
că vei mânca rodul...” ş.a. 

Mult mai puţin numeroase sunt exemplele în care cele două enunţuri 
constitutive ale unei fraze sunt separate prin „două puncte” (cf. „Domnul împărăţeşte: 
să tremure popoarele [...]” (Ps 98:1) ↔ „Domnul este atât de mare/împărăţeşte astfel 
încât popoarele tremură/astfel încât se cuvine ca popoarele să tremure”), respectiv 
prin virgulă: „Domnul este ajutorul meu, nu mă voi teme de ce-mi va face mie 
omul” (Ps 117:6) ↔ „Nu mă voi teme de ce-mi va face omul pentru că Domnul 
este ajutorul meu”.  

Există şi situaţii în care o conjuncţie coordonatoare (cel mai adesea copulativul 
şi) îndeplineşte, în structura de adâncime, funcţia unui conector subordonator (de 
regulă, cu sens consecutiv sau final): „În mare este calea Ta şi cărările Tale în ape 
multe şi urmele Tale nu se vor cunoaşte” (Ps 76:18) ↔ „Calea Ta este aşa de bine 
ascunsă în mare şi în ape multe, că/încât urmele Tale nu se vor cunoaşte” (context 
care dezvoltă, de fapt, o metaforă a lui deus otiosus, inaccesibil umanului); „Şi-i va 
ajuta pe ei Domnul şi-i va izbăvi pe ei şi-i va scoate pe ei din mâna păcătoşilor [...] 
(36:40) ↔ „Şi-i va ajuta pe ei Domnul ca să-i izbăvească şi ca să-i scoată din mâna 
păcătoşilor” ş.a. 

Cum remarcam şi mai sus, o serie de structuri pot primi mai multe 
citiri/interpretări, în structura de adâncime:  

– cauzal – conclusiv: „Lipitu-s-a de pământ sufletul meu; viază-mă după 
cuvântul Tău” (Ps 118:25) ↔ 1. „Pentru că sufletul meu s-a lipit de pământ, 
trezeşte-mă la viaţă” sau 2. „Sufletul meu s-a lipit de pământ, prin urmare, 
trezeşte-mă la viaţă!”; 

– condiţional – cauzal – final: „[...] ridicaţi mâinile voastre spre cele sfinte şi 
binecuvântaţi pe Domnul./ Te va binecuvânta Domnul din Sion...” (Ps 133:2–3) ↔ 
1. „Dacă Îl binecuvântaţi pe Domnul, atunci şi voi veţi primi binecuvântarea Acestuia”; 
2. „Să Îl binecuvântaţi şi Domnul pentru ca şi voi să aveţi parte de binecuvântarea Lui” 
sau 3. „Domnul vă va binecuvânta întrucât a primit laudele voastre” ş.a. 

Performative implicite se actualizează şi în cazul a numeroase contexte 
conţinând interogative retorice; şi în astfel de situaţii, valoarea semantică a 
subordonatei din structura de adâncime este cel mai adesea tot una cauzală: 
„Domnul este luminarea mea şi mântuirea mea; de cine mă voi teme?” (Ps 26:1) ↔ 
„Nu mă voi teme de nimeni, întrucât Domnul este luminarea mea şi mântuirea 
mea”; „Domnul este apărătorul vieţii mele; de cine mă voi înfricoşa?” (Ps 26:2) ↔ 
„Nu mă voi înfricoşa de nimeni pentru că Domnul este apărătorul vieţii mele” ş.a.  

„Evitarea” relaţionărilor sintactice prin conectori (în speţă, subordonatori) 
presupune un oarecare efort din partea cititorului, în scopul actualizării 
semnificaţiilor latente ale unui text. Implicarea şi participarea receptorului la 
descifrarea sensurilor unui text conferă, fără îndoială, o notă de modernitate 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



19 STRUCTURI  SINTACTICE  CU  VALENŢE  STILISTICE  ÎN  PSALMI  129 

textului respectiv (ce poate fi definit ca text „deschis”39, „în mişcare”, în condiţiile 
în care acesta se performează propriu-zis în actul receptării), cu precizarea că, în cazul 
discuţiei de faţă, conceptul de modernitate se defineşte în termeni specifici, fiind vorba 
despre o modernitate involuntară, rod al unei „expresivităţi involuntare”40: anumite tipare 
arhaice, cum sunt, bunăoară, şi structurile asindetice implicite, sunt percepute, din 
perspectiva unei receptări actuale, drept structuri stilistice (poetice) propriu-zise, şi nu ca 
reminiscenţe ale unei organizări sintactice arhetipale. Într-o asemenea situaţie discursivă, 
arhaicul devine, paradoxal, una dintre sursele modernului şi, implicit, ale conotaţiei, deci 
ale poeticului41. Enunţurile concentrate, în care „ignorarea” integrării sintactice (în 
speţă, a subordonării) „lasă loc” unei interpretări neunivoce, constituie adesea cadrul 
discursiv adecvat de manifestare a unei deosebite bogăţii semnificative, ce trebuie 
înţeleasă – aşa cum am arătat şi cu alte ocazii (v., de pildă, Teleoacă 2013) – în 
relaţie cu acea doză de incertitudine semantică ce caracterizează textul sacru.  

Vom încerca să ilustrăm această afirmaţie42 referindu-ne la versetul 10 al 
Psalmului 111. La o primă vedere, în componenţa acestui verset intră trei enunţuri 
„nelegate” semantic-referenţial între ele: „Începutul înţelepciunii este frica de 
Domnul; înţelegere bună este tuturor celor ce o fac pe ea. Lauda Lui rămâne în 
veacul veacului”. Potrivit învăţăturii versetului citat, omul atinge o treaptă 
superioară în propria evoluţie spirituală atunci când îşi defineşte locul în univers în 
raport cu Divinitatea supremă. Frica este, de fapt, mărturia dobândirii acestei 
conştiinţe43. Conţinutul acestui enunţ devine şi mai clar prin transpunerea sa în topica 
firească (cu subiectul plasat pe primul loc, aşa cum, de altfel, şi apare în Pildele lui 
Solomon44, Ps 1:7): „Frica de Domnul reprezintă/echivalează cu începutul 
înţelepciunii” (un enunţ ce îmbracă forma unei definiţii, aspect relevant pentru 
caracterul didactic al textului). Sintagma „începutul înţelepciunii” sintetizează un 
concept-cheie în descifrarea sensurilor poemului psalmic, în măsura în care acesta 
constituie condiţia sine qua non pentru o evoluţie spirituală ulterioară. Cel de al doilea 
enunţ al versetului (cf. „înţelegere bună este tuturor celor ce o fac pe ea”) se referă, 
în ultimă instanţă, tot la frica de Domnul45: toţi cei care împărtăşesc – spiritual 
vorbind – frica de Domnul fac dovada unei „înţelegeri bune”, sintagmă în care 
adjectivului calificativ bună i se opune noţiunea de „distorsionat”, „răstălmăcit”, 
                                                           

39 În sensul în care acest concept este definit de Umberto Eco, în Opera aperta, 1962.  
40 Concept impus în literatura de specialitate de Eugen Negrici, Expresivitatea involuntară, 

Bucureşti, Editura Cartea Românească, 1977.  
41 Aceasta dacă excludem întru totul posibilitatea ca, în originalul ebraic, astfel de structuri 

asindetice să fi fost valorificate (în mod conştient) şi ca figuri de stil.  
42 Deşi corpusul de exemple/contexte prezentat anterior va fi furnizat, probabil, unele 

argumente în acelaşi sens. 
43 La nivelul mentalului popular, această idee este sintetizată în expresia „Nu ţi-e frică de 

Dumnezeu!?”. 
44 Prin urmare, avem a face cu o secvenţă recurentă în textul biblic, aparţinând categoriei 

„discursului repetat”, în terminologie coşeriană (v. Coşeriu 2000: 258). 
45 Într-o structură semnificativă de suprafaţă, cliticul o face trimitere la substantivul înţelegere 

(bună); în acest caz, interpretarea „s-ar rezuma” la ideea raportului dintre o stare de lucruri şi efortul 
mai mic sau mai mare pe care omul îl face pentru a atinge condiţia respectivă.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



 DANA-LUMINIŢA  TELEOACĂ 20 130 

„în contradicţie cu realitatea adevărată, cu ceea ce este autentic”. Prin urmare, 
înţelegerea bună se leagă de... „înţelepciune”, ba, mai mult, înţelepciunea ar putea 
fi definită drept o „înţelegere bună”. Este o relaţie circulară: dacă ai înţelepciune, 
poţi înţelege; dacă faci în mod constant efortul de a înţelege (cf. „[…] tuturor celor 
ce o fac pe ea”), şansele de a dobândi înţelepciunea vor fi pe măsura strădaniilor 
tale. Cu alte cuvinte, stă în puterea omului, „la discreţia” propriului său liber-arbitru de 
a accede sau nu la spiritual. Relaţionarea primelor două enunţuri ale versetului, într-o 
structură semnificativă de adâncime, este susţinută inclusiv la nivel etimologic: atât 
verbul a înţelege, cât şi substantivul înţelepciune fac parte din aceeaşi familie lexical-
etimologică (lat. intelligere > înţelege; lat. intellectionem > înţelepciune). Ultimul 
enunţ, „Lauda Lui rămâne în veacul veacului”, joacă rolul unei propoziţii regente 
pentru celelalte două enunţuri, care, la rândul lor, pot fi „încărcate” cu un conţinut 
cauzal: „Îl lăudăm pe Domnul pentru că «Începutul înţelepciunii este frica de 
Domnul»”. Lauda vine însă, în egală măsură, şi în continuarea „argumentaţiei” din 
versetul anterior, cuvenindu-se a fi înălţată pentru izbăvirea adusă poporului israelit: 
„Izbăvire a trimis poporului Său. Sfânt şi înfricoşător [epitet ce „evocă” sau, mai 
degrabă, în acest context, anticipează sintagma/conceptul frica de Domnul 46] este 
numele Lui” (Ps 111:9). În acelaşi timp, nu este exclusă nici interpretarea tuturor celor 
trei enunţuri constitutive ale versetului drept propoziţii principale, aflate (primele 
două) în raport de coordonare copulativă (un şi „filigranat”: cf. „Începutul 
înţelepciunii este frica de Domnul şi înţelegere bună este tuturor celor ce o fac pe 
ea”), respectiv conclusivă, cât priveşte relaţia sintactică dintre primele două 
propoziţii şi cea de-a treia: „Începutul înţelepciunii este frica de Domnul [...], deci 
lauda Lui rămâne [= se cuvine să rămână] în veacul veacului”. În această lectură şi 
prin considerarea unei topici fireşti a subiectului (cf. „Frica de Domnul este 
începutul înţelepciunii şi înţelegere bună este tuturor celor ce o fac pe ea”), devine 
mai clară semnificaţia celui de-al doilea enunţ al versetului, care, aşa cum 
remarcam mai sus, face trimitere tot la „frica de Domnul”. Astfel transpusă, prima 
parte a versetului 9 se actualizează într-o structură de paralelism sintactic 
sinonimic, având în vedere echivalenţa contextuală „înţelepciune – înţelegere 
bună”, dar şi reiterarea conceptului „frica de Domnul” în ambele secvenţe.  

3. Consideraţii finale 

Drept mărturie a unei comunităţi culturale arhetipale, arhaice, context în care 
trebuie să fi fost fost create poemele incluse în Cartea Psalmilor, stau nu numai 
figurile semantice valorificate în acest cadru discursiv47, ci şi o serie de aspecte 
definitorii pentru organizarea formală a textului psalmic.  
                                                           

46 Temă „cu prelungiri” şi în Psalmul 111: „Fericit bărbatul care se teme de Domnul; întru 
poruncile Lui va voi foarte” (Ps 111:1).  

47 Aspect tratat de noi într-o contribuţie recentă, aflată sub tipar, anume Dana-Luminiţa 
Teleoacă, Repere ale articulării esteticului în creaţia psalmică modernă: figurile semantice şi 
relevanţa lor în decodarea semiotică a unui text. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



21 STRUCTURI  SINTACTICE  CU  VALENŢE  STILISTICE  ÎN  PSALMI  131 

Studiul nostru a evidenţiat numeroase aspecte care, la o analiză profundă, se 
dovedesc a fi relevante (inclusiv) cât priveşte arhaicitatea lingvistică a textului biblic 
(psalmic).  

În acest context, cel mai adesea, conceptul de arhaicitate se decodează în 
termenii unor structuri implicite (eliptice, asindetice) sau, dimpotrivă, ai unor 
construcţii redundante (intensive, tautologice, în ultimă instanţă, retorice).  

În aceeaşi ordine de idei, sunt de menţionat şi construcţiile neintegrate 
sintactic (apozitive), respectiv o serie de structuri orale. Cât priveşte acest ultim 
aspect, cum se ştie de altfel, oralitatea este înţeleasă în lucrările de specialitate 
inclusiv în relaţie cu arhetipalul. Acest mod cultural de a fiinţa (civilizaţia orală) 
presupune valorificarea unor instrumente specifice (definite, în speţă, prin opoziţie 
cu „instrumentarul” aferent culturii scrise), menite să faciliteze crearea, însuşirea, 
reproducerea şi transmiterea unor bunuri culturale (în cazul de faţă, valori religios-
estetice). Din perspectiva celor afirmate, multe dintre figurile sintactice tratate în 
lucrarea noastră au putut fi văzute (şi) în calitatea lor de „catalizatori mnemonici” 
sau ca „puncte de reper” în realizarea unui act cultural.  

Arhetipalul nu exclude însă poeticul/esteticul: în cele mai multe dintre situaţiile 
prezentate, se poate admite funcţia stilistică a diferitelor structuri sintactice, cultivate ca 
atare în textul ebraic, în concordanţă cu legile cărora li se circumscrie poezia retorică, 
în termenii căreia se defineşte, în ultimă instanţă, poemul psalmic. Totuşi, uneori, 
această interpretare se cuvine, mai degrabă, a fi limitată la nivelul unei receptări 
moderne a textului psalmic, cel puţin până în etapa în care cercetări sistematice, 
consacrate unor aspecte de genul celor abordate în studiul nostru (a se vedea, de pildă, 
construcţiile asindetice sau fraza nominală) ar putea invalida o astfel de teorie.  

Problemele tratate în studiul de faţă, dar şi altele similare acestora, care fac 
obiectul de investigaţie al unei cercetări mai ample (care va fi publicată într-un 
articol intitulat Semiotica discursului religios. Probleme de poetică, stilistică şi 
retorică), pot fi văzute ca „auxiliare” ale unei poezii religioase retorice, în care 
patetismul, grandilocvenţa, emfaza sau, dimpotrivă, implicitul, elipticul, doza de 
incertitudine semantică etc. se constituie ca mărci specifice de definire a esteticului 
liric în aria culturală religioasă.  

BIBLIOGRAFIE 

a. Surse 

Ps = Psalmii, în Biblia sau Sfânta Scriptură (tipărită sub îndrumarea şi cu purtarea de grijă a Prea 
Fericitului Părinte Teoctist, Patriarhul B.O.R., cu aprobarea Sf. Sinod), Bucureşti, Editura 
Institutului Biblic şi de Misiune al B.O.R., 1988. 

b. Lucrări de referinţă 

Austin 2005 = J.L. Austin, Cum să faci lucruri cu vorbe, traducere din limba engleză de Sorana 
Corneanu, prefaţă de Vlad Alexandrescu, Piteşti, Editura Paralela 45. 

Anania 2001 = Biblia sau Sfânta Scriptură, ediţie jubiliară a Sf. Sinod, versiune diortosită după 
Septuaginta, redactată şi adnotată de Bartolomeu Valeriu Anania, Arhiepiscopul Clujului, 
Bucureşti, Editura I.B.M.B.O.R.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



 DANA-LUMINIŢA  TELEOACĂ 22 132 

Anania 2011 = Bartolomeu Anania, Arhiepiscop al Vadului, Feleacului şi Clujului, Despre Cartea 
Psalmilor sau Psalmii lui David – Sfânta Scriptură, Biblia (apud www.catehetica.ro › ... › 
Bartolomeu Anania).   

Benveniste 1973 = E. Benveniste, Indo-European Language and Society, translated by Elizabeth 
Palmer, London, Faber and Faber. 

Borţun, Săvulescu 2005 = Dumitru Borţun, Silvia Săvulescu, Analiza discursului public, Şcoala Naţională 
de Studii Politice şi Administrative, Facultatea de comunicare şi relaţii publice „David Ogilvy”. 

Budagov 1961 = R.A. Budagov, Introducere în ştiinţa limbii, Bucureşti, Editura Ştiinţifică. 
Coşeriu 2000 = Eugeniu Coşeriu, Lecţii de lingvistică generală, Chişinău, Editura ARC. 
DTM = Dicţionar de termeni muzicali, Institutul de Istoria Artei „G. Oprescu”, Bucureşti, Editura 

Enciclopedică, 2010.  
Gomboş, Psalmii = Stelian Gomboş, Psalmii veterotestamentari (apud www.crestinortodox.ro/.../cartea-

psalmilor-spiritualitatea-ortodoxa-121200.html, site consultat în februarie 2013).  
GA 2005 = Gramatica limbii române, II, Enunţul, Bucureşti, Editura Academiei Române.   
Hăulică 1981 = Cristina Hăulică, Textul ca intertextualitate, Bucureşti, Editura Eminescu.  
Irimia 1999 = Dumitru Irimia, Introducere în stilistică, Iaşi, Editura Polirom. 
ILRLV 1997 = Istoria limbii române literare. Epoca veche (1532–1780), coord.: Ion Gheţie, 

Bucureşti, Editura Academiei Române.  
Maingueneau, Costa 1995 = D. Maingueneau, F. Cossuta, L’analyse des discours constituants, în 

„Langages”, vol. 29, no 117, p. 112–125. 
Miclău 1977 = Paul Miclău, Semiotica lingvistică, Timişoara, Editura Facla. 
Munteanu 2008 = Eugen Munteanu, Lexicologie biblică românească, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Popescu 1991 = Iulian Popescu, Stil şi mentalităţi (eseu), Constanţa, Editura Pontica.   
Saussure 1998 = Ferdinand de Saussure, Curs de lingvistică generală, traducere şi cuvânt înainte de 

Irina Izverna-Tarabac, Iaşi, Editura Polirom.  
Simenschy, Ivănescu 1981 = Th. Simenschy, Gh. Ivănescu, Gramatica comparată a limbilor indo-

europene, Bucureşti, Editura Didactică şi Pedagogică.  
Teleoacă 2012a = Dana-Luminiţa Teleoacă, Particularităţi morfosintactice ale textului contemporan 

de rugăciune (II), în „Limba română”, Chişinău, XXII, nr. 3–4, p. 142–149.   
Teleoacă 2012b = Dana-Luminiţa Teleoacă, Strategii discursive în rugăciunea creştină – conferinţă 

la Academia Română, susţinută la 22 martie 2012.   
Teleoacă 2012c = Dana-Luminiţa Teleoacă, Conservatisme et expressivité dans la littérature 

religieuse. Quelques repères dans la définition d’un style scientifique (didactique) au niveau 
religieux, în „Biblicum Jassyense”, vol. 3, Iaşi, p. 55–79. 

Teleoacă 2013 = Dana-Luminiţa Teleoacă, Inovaţia lexicală în textul biblic modern: construcţie vs 
deconstrucţie, identitate vs alteritate – conferinţă la Academia Română, susţinută la 7 martie 2013.  

Vinţeler 1983 = Onufrie Vinţeler, Probleme de sinonimie, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 
Wald, Sluşanschi 1987 = Lucia Wald, Dan Sluşanschi, Introducere în studiul limbii şi culturii indo-

europene, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică.   

SYNTACTIC  STRUCTURES  WITH  A  STYLISTIC  FUNCTION   
IN  OLD  TESTAMENT’S  PSALMS  

ABSTRACT 

In the category of proofs of an archetypal, archaic cultural community, a context in which the 
poems included in the Book of Psalms must have been created, we could mention not only the 
semantic figures of this kind of discourse frame, but equally an entire series of aspects that reveal the 
formal organisation of the psalm text.  

Our research has shown numerous aspects that, at a more profound analysis, prove to be 
consistent and also show the linguistic archaicity of the biblical text. This is a concept which we 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei



23 STRUCTURI  SINTACTICE  CU  VALENŢE  STILISTICE  ÎN  PSALMI  133 

should interpret mostly in comparison with an entire series of implicit (elliptic, asyndetic) structures 
or on the contrary redundant (intensive, tautological, rhetoric) structures. In the same way, it is worth 
pointing out the non-integrated structures from the syntactic point of view or the constructions that 
show the orality of the psalm texts and which were defined in our research, in the sense of this 
interpretation, as mnemotechnic catalysts or ”reference points” in the expression of a cultural act, in 
particular a religious and aesthetic act.    

 “The archetypal” does not exclude however “the poetical”/”the aesthetic”: in many of the 
cases presented in our study, it is possible to admit a stylistic function of different syntactic structures, 
valued as such in the Hebrew text, in compliance with the laws to which the rhetoric poetry is 
circumscribed, a quality which the psalm poem ultimately has.  

There are aspects whose validity is conformed following a detailed investigation of several 
syntactic structures identified in a modern Orthodox version of the biblical text, namely the syntactic 
parallelism, the anadiplosis, the refrain, the repetition (anaphoric and epiphoric), the elliptic and 
appositive constructions, as well as an entire series of implicit structures.   

Keywords: syntactic, stylistic, syntactic parallelism, appositive structures, implicit performatives.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:00:41 UTC)
BDD-A25152 © 2014 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

