
 
 
 
 
 

BAROCUL ȚIGANIADEI  
 

GABRIEL MIH ĂILESCU1 
 

Facultatea de Litere, Universitatea din București 

 
 
 

THE BAROQUE OF ŢIGANIADA 
 
 

Abstract 
 
 

In the present study we set to prove with new arguments that Țiganiada (1812), Ion 
Budai-Deleanu’s masterpiece, belongs to the European Baroque themes and structures. In this 
regard, I analysed the structures of duality and multipolarity; those of hypertextuality (in the 
meaning assigned by G. Genette), as a triumph of factitious over the nature; those of rhetoric 
ostentation; the themes of the „world upside down”, of illusion and self-deception. From this 
point of view, the author’s Enlightenment ideas – which focused so far literary historians’ 
attention – are nothing but the surface coating of a deeply deluding Baroque work.  

Keywords: Țiganiada, Ion Budai-Deleanu, Baroque, hypertextuality, multipolarity, 
illusion, „world upside down”. 

 
Ţiganiada, capodopera lui Ioan Budai-Deleanu, a intrat târziu şi cu multe 

poticniri în circuitul literaturii române. Teodor Codrescu a publicat, pentru 
prima dată, varianta A, nedesăvârşită, a epopeii în revista Buciumul Român, din 
Iaşi, în 1875 (Prologul şi Epistolia închinătoare) şi în 1877 (textul şi notele). 
Cea de-a doua variantă, definitivă, a Ţiganiadei a fost neglijată şi scoasă din 
circulaţie, prin publicarea variantei A, pentru aproape încă 50 de ani, şi a fost 
editată, cu multe erori de lecţiune, abia în 1925 de către bibliotecarul şi 
bibliograful Gh. Cardaş (Ed. Casei Şcoalelor, Bucureşti). O ediţie mai bună a 
                                                 

1  Gabriel Mih ăilescu este conferențiar în cadrul Departamentului de Studii Literare a 
Facultăţii de Litere, Universitatea din Bucureşti. Este doctor în Filologie din 2000. Predă 
cursuri de istoria literaturii române și de cultură și civilizație românească. Este specializat în 
literatura română veche. Volume publicate: Universul baroc al „Istoriei ieroglifice”. Între 
retorică și imaginar, București, Fundația Națională pentru Știință și Artă, 2002; Viața sfintei 
Maria Egipteanca: cele mai vechi traduceri, manuscrise și versiuni. Studii și texte, 
București, Editura Universităţii Bucureşti, 2008. Pentru acest din urmă volum i-a fost 
acordat, în 2010, Premiul „Bogdan Petriceicu Hasdeu” al Academiei Române; e-mail: 
angela_mihailescu@yahoo.com. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:45 UTC)
BDD-A25136 © 2016 Editura Universității din Bucureşti



GABRIEL MIHĂILESCU 62 

Ţiganiadei (B), purificată, în mare măsură, de erorile din 1925, este scoasă în 
1953 de J. Byck. Publicarea Ţiganiadei (B), în 1969, şi, apoi, a ambelor variante 
şi a poemului Trei viteji (în cele 2 volume de Opere din 1974-1975) de către 
Florea Fugariu, reprezintă prima restituire cu adevărat critică a textului 
principalelor opere literare ale lui Budai-Deleanu. Ediția diplomatică a variantei 
B și a poemului Trei viteji, alcătuită de Eugen Pavel și Gheorghe Chivu și 
apărută la Editura Fundației Naționale pentru Știință și Artă, în 2011, corectează 
unele lecțiuni greșite și inconsecvențe în transcrierea textului existente totuși în 
ediția critică a lui Florea Fugariu.  

Publicarea târzie a celor două variante ale epopeii (şi, mai ales, a 
variantei B) a făcut ca opera lui Budai-Deleanu să nu contribuie în nici un fel la 
grăbirea procesului de maturizare şi modernizare a literaturii române în secolul 
al XIX-lea. Ţiganiada este şi din această cauză o creaţie poetică singulară, fără 
posteritate literară2. 

Multă vreme posteritatea critică a Ţiganiadei a fost dominată de două 
direcţii interpretative: 

a. analiza conţinutului ideologic, de factură iluministă, al epopeii: raţionalism, 
deism, anticlericalism, afirmarea dreptului natural etc.; 

b.  studiul sursologic şi comparatist, aplicat unei opere de tip clasic, altoită 
pe modele ilustre. Această cale exegetică este deschisă de Budai-Deleanu 
însuşi, care – cum am văzut – îşi divulgă cu seninătate izvoarele, de la 
Homer şi Virgiliu, până la Ariosto, Tasso, Tassoni şi Voltaire.  

În ultimele decenii, receptarea operei lui Budai-Deleanu cunoaşte câteva 
răsturnări spectaculoase şi radicale de sens. Mai întâi este înlăturată „prejudecata” 
clasicismului Ţiganiadei. „Prin potenţialul expresiv al graiului său, Budai-Deleanu 
săvârşeşte un dublu sacrilegiu faţă de clasicismul ortodox (s.n. G.M.): substituie 
tipului general particularul concret şi extinde vocabularul până la periferia 
argoului” (Cornea 1962: 64); „În ciuda faptului că structura Ţiganiadei se 
constituie pornind de la o sugestie clasică, poema lui Budai-Deleanu ajunge 
finalmente să ilustreze (ca şi tragicomedia barocă sau drama) o formulă literară 
net anticlasică (s.n. G.M.), aceea a unei specii mixte” (Petrescu 1974: 187), prin 
coexistenţa eroicului cu eroicomicul. 

De la „anticlasicism” s-a ajuns, în chip firesc, la considerarea epopeii din 
perspectivă barocă şi chiar romantică (argumentele invocate în acest sens fiind: 
peisajul nocturn de la începutul cântului VI, lamentaţia de „damnat romantic” a 
lui Satan din acelaşi cânt, elementele de folclor şi credinţele populare etc.) (vezi 
Anghelescu 1982: 61-68). Deşi revendicându-se de la interpretarea în spirit 

                                                 
2  Cu toate acestea, de-a lungul întregului secol al XIX-lea, încercările – fără excepţie, ratate – 

de „transplantare” a genului epopeic în literatura română nu au lipsit, începând chiar cu 
ardeleanul Vasile Aaron, contemporanul lui Budai-Deleanu, care traduce, în versuri 
stângaci-populare, primele opt cărţi din Eneida şi publică la Sibiu, în 1808, o prelucrare 
prolixă a Messiadei lui Klopstock. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:45 UTC)
BDD-A25136 © 2016 Editura Universității din Bucureşti



BAROCUL ȚIGANIADEI 63 

baroc a epopeii, interpretarea lui Nicolae Manolescu merge mai departe, înspre 
relevarea modernă (şi postmodernă) a purei gratuităţi a operei, precum şi a jocului 
„de-a literatura” ca fiind dominante în Ţiganiada (vezi Manolescu 2008: 123-132).  

Credem, împreună cu o bună parte dintre istoricii literari – Nicolae Balotă 
(1970), I. Istrate (1982), Eugen Negrici (2000), Mihai Zamfir (1986) –, că 
lectura epopeii lui Budai-Deleanu din unghi baroc este totuşi cea mai apropriată 
textului şi mai fecundă, între altele şi prin posibilitatea integrării celor mai 
diferite perspective exegetice3. Să mai notăm, în treacăt, că obișnuința, 
transmisă îndeosebi prin manualele școlare, de a citi capodopera lui Budai-
Deleanu exclusiv în cheie iluministă privește doar conținutul ideatic al epopeii 
(știut fiind faptul că iluminismul nu dispune de o estetică sau de o poetică 
proprie) și este, în general, păgubitoare pentru înțelegerea Ţiganiadei ca o 
creație artistică și în care se regăsesc totuși principiile unei anumite poetici sau 
ale unei Weltanschauung proprii unui anume curent literar.  

Ţiganiada sau tabăra ţiganilor – poemation eroi-comico-satiric alcătuit 
în doaosprăzece cântece se desfăşoară pe trei planuri narative distincte, care se 
intersectează adesea între ele. Lor le este supraordonat un al patrulea „palier” 
narativ, cel divin, care – conform regulilor genului, de la Homer încoace – 
influenţează decisiv acţiunile oamenilor şi le determină acestora destinul. În 
conceperea universului supranatural creştin, bipolar şi ierarhizat – pe de o parte, 
Satana şi subordonaţii săi, Velzavuv, Mamona, Velial, Asmodeu etc., protectori 
ai Semilunei, pe de altă parte, Dumnezeu, „vecinicul împărat”, îngerii şi sfinţii, 
ajutându-i pe creştini – sunt prezente însă şi personificări alegorice amintind de 
mitologia clasică (de pildă, Urgia, sălăşluind în Haos, este fiica Satanei şi a Zavistiei). 

Acţiunea epopeii este plasată în Ţara Românească în vremea lui Vlad 
Ţepeş şi a războaielor acestuia cu turcii. Budai-Deleanu îi atribuie domnitorului 
muntean hotărârea (ilustrativă pentru spiritul iluminist al textului) de a-i dezrobi 
pe ţigani şi de a le dărui un teritoriu între Bărbăteşti, Inimoasa şi Spăteni. 
Ţiganii se adună între Alba şi Flămânda, unde cetele cu conducătorii lor 
(ciurari, căldărari, aurari, lingurari etc.) sunt trecute în revistă de către Vodă. Ei 
primesc şi arme pentru a lupta împotriva oştirii otomane. Vicisitudinile ţiganilor 
în drumul lor către Spăteni, jalonat de popasuri şi discuţii nesfârşite, încercările 
nefericite de afirmare războinică, tentativa de a se organiza într-un stat propriu 
şi bătaia generală prin care ia sfârşit „drumul lor spre fericire” se constituie în 
primul plan narativ al Ţiganiadei. 

Pe un alt plan se mişcă Parpangel, şeful argintarilor, plecat pe urmele 
Romicăi, pe care Satana o răpeşte din mijlocul ţiganilor şi o ascunde la „curtea 
vrăjită”, unde erau ademeniţi şi vitejii oastei muntene, pentru a fi ţinuţi departe 
                                                 

3  Barocul, în general, poate fi citit în cheie clasică (ca un clasicism degradat), în cheie 
romantică (ca prefigurând teme, modele şi gusturi romantice, inclusiv vocaţia pentru 
folclor) sau în cheie modernă (a se vedea afinitatea modernilor pentru poezia barocă, pe 
care aceştia o redescoperă şi o revalorizează).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:45 UTC)
BDD-A25136 © 2016 Editura Universității din Bucureşti



GABRIEL MIHĂILESCU 64 

de luptă. Peripeţiile lui Parpangel (oprirea la „curtea vrăjită”, rătăcirea prin 
codru, întâlnirea cu eroul armatei lui Vlad, Argineanu, schimbarea hainelor cu 
acesta, după ce băuse din izvorul cu apă vie, în cele din urmă, călătoria 
„dantescă” prin iad şi, apoi, prin rai) reprezintă în epopeea ţiganilor un vast 
episod digresiv, de „poemă romantică” – spune D. Popovici (1972: 476). 

În sfârşit, cel de-al treilea plan narativ, de epopee eroică, priveşte luptele 
purtate de Vlad Ţepeş cu turcii, mai întâi, retrospectiv, prin mijlocirea unui 
povestitor de la „curtea nălucită”, Florescu, apoi, în alternanţă contrapunctică cu 
rătăcirile ţiganilor şi ale lui Parpangel, prin relatarea faptelor de vitejie ale lui 
Argineanu şi ale lui Vlad însuşi, în incursiunea sa nocturnă în tabăra otomană. 
Finalul poemei (doar în varianta B) aparţine registrului eroic: Vlad Vodă este 
înştiinţat printr-o „cerească solie” că: „« Zădarnică-i a ta măiestrie!.../Vecinice 
hotărâri nemutate/Vor poporul tău încă să fie/Lungă vreme în păgână robie! »” 
(Budai-Deleanu 2011: 425). El se supune şi ia calea exilului. În locul său, un alt 
viteaz, Romândor, iese în faţa oştirii îndurerate şi o îndeamnă să continue neînfricat 
lupta. Mulţimea îl urmează, parcă în extaz, pe noul, charismaticul ei conducător: 
„« Du-ne (strâgând), macar în ce parte,/Ori la slobozie, sau la moarte! »” 
(Budai-Deleanu 2011: 429). Sunt cuvintele cu care se încheie epopeea. 

Ea se deschide cu două „preludii” programatice: Prolog şi Epistolie închinătoare 
cătră Mitru Perea, vestit cântăreţ. Intenţiile estetice ale autorului sunt dezvăluite 
aici într-o construcție ironic-ambivalentă, contradictorie, caracteristică stilului 
baroc. Este relevat mai întâi rolul esenţial al „scriptoriului”, al retoricii şi 
poeziei, în constituirea memoriei culturale şi a tradiţiei istorice învestite cu o 
puternică funcţie civilizatoare: „Să fie preceput ş-alte neamuri a Europei preţul 
voroavei şi dulceaţa graiurilor bine rânduită, adecă ritorica şi poesia, cum au 
înţălesu-o elinii şi romanii, o! câţi eroi slăviţi să ar ivi dintre varvari sau doară 
din cei ce să numea sălbateci, pe carii oameni luminaţi, lipsind, întru neamul lor 
şi pe vremile când au trăit, un Omer ş-un Virghil, vecinică i-au acoperit 
nepomenire” (Budai-Deleanu 2011: 5). În conformitate cu topos-ul exordial al 
afectării modestiei, Budai-Deleanu îşi declară neputinţa de a realiza o asemenea 
restituire culturală: „[…] mai vârtos când nice eu mă încredinţăz în putere, iar 
neajungerea limbii cu totul mă dezmântă...” (Budai-Deleanu 2011: 6). El 
optează, în consecinţă, pentru „această poeticească alcătuire, sau mai bine zicând 
jucăreauă (s.a.), vrând a forma ş-a introduce un gust nou de poesie românească” 
(Budai-Deleanu 2011: 6). Aşadar, pe de o parte, intenţie gratuit-ludică şi, pe de 
altă parte, tendinţă formativ- educativă. Dedublarea intenţională a autorului este 
prezentă şi în alte locuri ale celor două prefeţe. Surselor istorice autentice 
(„scriptorii de la Vizant”4 – Budai-Deleanu 2011: 10), pentru războaiele lui 
Vlad Ţepeş, le sunt contrapuse „izvoadele” fictive de la mănăstirea Cioarei şi a 
Zănoagei. În același timp, Budai-Deleanu insistă pe ideea că „aceast operă 

                                                 
4  Istoricii literari au identificat aceste surse în cronicile bizantine ale lui L. Chalcocondil şi Ducas. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:45 UTC)
BDD-A25136 © 2016 Editura Universității din Bucureşti



BAROCUL ȚIGANIADEI 65 

(lucrare) nu este furată, nici împrumutată de la vreo altă limbă, ci chiar 
izvoditură noao şi orighinală românească” (Budai-Deleanu 2011: 10-11), dar 
continuă imediat cu o listă (prelungită în notele de subsol ale Ţiganiadei) de 
modele literare din care împrumută copios (o va recunoaşte singur) motive, 
procedee, personaje. Dublul sens, paradoxal, al compoziței sale poetice este 
sugerat astfel cititorului de la bun început. 

În același spirit, mixajul tematic şi stilistic şi, prin urmare, coexistenţa 
deconcertantă a mai multor nivele de interpretare posibile sunt asumate, în mod 
explicit, de către autor. Într-una dintre notele primei variante ale Ţiganiadei, Mitru 
Perea explică astfel titulatura epopeii: „Apoi, după titula Poemation iroi-comico 
satiric, să cunoaşte că această alcătuire trebue să fie o mestecătură din trei 
feliuri de poesii, adecă din iroicească (ce va să zică vitejească), comicească (ce 
va să zică de râs şi şuadă) şi din satiricească (ce va să zică batjocoritoare) [...]. 
În urmă, precum socotesc eu, toate ce s-au adunat într-această poesie, măcarcă 
nu să ţin de olaltă, totuş' să vede că autoriul, şi prin aceasta, au satirisit pe-alţi 
poeţi!” (Budai-Deleanu 1975: 184). Spiritul baroc, definit, de către unul dintre 
cei mai iluștri teoreticieni ai săi, Eugenio d’Ors, prin „starea de ruptură 
interioară cu tendinţă spre multipolaritate” (d’Ors 1971: 206), este evident și în 
această declaraţie de intenţii divergente.  

Aceeaşi schemă barocă „multipolară” o regăsim şi dacă re-analizăm 
Ţiganiada prin prisma hipertextualităţii 5, i.e. a numeroaselor şi mult discutatelor 
raporturi cu modelele sale livreşti6. Spre deosebire de Trei viteji, unde frapantă 
era amplificarea „pe verticală” a hipertextualităţii (hipertext al unui alt 
hipertext)7, în Ţiganiada uimeşte diversificarea „pe orizontală”, a tipurilor de 

                                                 
5  Termenul este luat, aici, în accepția propusă de Gérard Genette: „J´entends par là toute 

relation unissant un texte B (que j´appelerai hypertexte) à un texte antérieur A (que 
j´appelerai, bien sûr, hypotexte) sur lequel il se greffe d´une manière qui n´est pas celle du 
commentaire” (Genette 1982: 11-12). 

6  Hipertextualitatea trebuie pusă în legătură și cu o altă trăsătură caracteristică barocului: 
cultivarea intensă a artificiului și a artificialului, a deghizării și a măștii („Oricât de ciudat 
ar părea, omul are acum – în epoca Barocului, n.n. G.M. – certitudinea liniștită că poate 
face lucrurile mai bine decât natura și că aceasta a fost definitiv învinsă de către artificiu”, 
Ciorănescu 1980: 74-75; cf. și „omul este deghizare într-o lume care este teatru și decor”, 
Rousset 1976: 33; vezi și infra, nota 12). 

7  Miza poemului Trei viteji este dublă: satirică şi parodică. Satirică, prin sugestia stării 
morale şi sociale din cele trei ţări române, înfăţişată sub chipul smintiţilor lor 
reprezentanţi, înnobilaţi iluzoriu prin ridicole genealogii fictive. Parodică, prin imitaţia 
caricaturală a unui model, Don Quijote, la rândul lui, copie burlescă a idealului 
cavaleresc. În terminologia, mai riguroasă, a lui Gérard Genette, „parodie” înseamnă, aici, 
„travestire burlescă”, adică o transformare stilistică cu funcţie degradantă a unui model 
literar (în cazul de faţă Don Quijote de Cervantes). Remarcabil la Budai-Deleanu este 
faptul că poemul Trei Viteji se raportează ca hipertext la un alt hipertext, ca o travestire la 
o altă travestire, căci însuşi romanul lui Cervantes este, până la un punct, travestirea 
burlescă a literaturii epice cavalereşti, ceea ce ilustrează situaţia complicată a unei 
literaturi de „gradul trei”.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:45 UTC)
BDD-A25136 © 2016 Editura Universității din Bucureşti



GABRIEL MIHĂILESCU 66 

prelucrare hipertextuală8: parodia, în sens strict9, în scena certei dintre 
Parpangel şi Tandaler din cauza Romicăi (Budai-Deleanu 2011: 70-72), prin 
transformarea, în registru ludic, a disputei similare dintre Ahile şi Agamemnon 
pentru Briseis (Homer 1955: 33-35); la fel, episodul nebuniei lui Parpangel 
(Budai-Deleanu 2011: 152-153), transformat după „nebunia” lui Orlando 
(Arioste: 484-487); travestirea (burlescă) – de exemplu, episodul homeric al 
defilării armatelor aheene prin faţa lui Agamemnon (Homer 1955 : 60-67) este 
transformat, în regim satiric, printr-un sistem de transpoziţii stilistice şi tematice 
devalorizante (vezi Genette 1982: 33), în episodul analog al defilării cetelor 
ţigăneşti dinaintea lui Vlad Ţepeş (Budai-Deleanu 2011: 36-46); transpoziţia – 
ca transformare, în registru grav, a unui hipotext – este aplicată incursiunii 
nocturne a lui Vlad Ţepeş în tabăra otomană (Budai-Deleanu 2011: 228-234); 
modelul urmat aici este fie cel homeric (către care ne trimite chiar autorul, la 
note, printr-unul dintre comentatorii săi fictivi: „Această năvală este asemene ce 
au făcut Ulis cu Diomed în tabăra traţienilor la Troada. [...] Erudiţian” – 
Budai-Deleanu 2011: 229), fie transpoziţia virgiliană a acestuia (incursiunea lui 
Nisus şi Euryalus în tabăra rutulilor – Vergilius Maro 2000 : 223-225). Şi mai 
bine ilustrat în Ţiganiada este cel de-al doilea tip mare de hipertext (cel realizat, 
nu prin transformarea stilistică a unui subiect dat, ci prin imitaţia modelului 
generic – stilul, în sens larg – al hipotextului, aplicat la un subiect diferit): 
pastişa (imitaţie în registru ludic – invocaţia către Muză este, adesea, imitată 
după Tassoni), şarja  (sau pastişa satirică sau eroicomică: procedeele homerice – 
comparaţia dezvoltată, epitetul caracterizant etc. – transpuse în planul degradat 
al acţiunilor ţigăneşti) şi, în sfârşit, forjeria  (imitaţia serioasă, urmată de Budai-
Deleanu, cu precădere, în elaborarea planului eroic al epopeii). 

Textul Ţiganiadei este prevăzut cu un sistem foarte elaborat de note, nu 
mai puţin „eroi-comico-satiric”. Dacă în varianta A la subsol erau prezente 
numai notele explicative ale autorului, în varianta B, ficţiunea epică 
„multipolară” de deasupra paginii este dublată dedesubt – ca într-o oglindă 
barocă deformatoare şi relativizantă – de o ficţiune exegetică analoagă. Unui 
adevărat sobor de comentatori, cu nume transparent semnificative, îi revine 
sarcina meta- sau paratextuală de a interpreta textul epopeii din cele mai variate 
puncte de vedere, de la lectura riguros specializată – filologică (Filologos), 
istorică (Erudiţian) sau poetică (Musofilos) – la cea diletantă și/sau încărcată de 
felurite prejudecăţi: lectura naivă („Minunat lucru spune aici poetul, care cu 
nevoie este de a-l crede, căci cum au putut el să ştie ce-au făcut și ce-au vorbit 

                                                 
8  Genette clasifică tipurile de hipertext în funcţie de două mari criterii relaţionale faţă de 

hipotext: 1. transformarea, care presupune păstrarea subiectului (în cazul nostru, al unui 
anumit episod epic), dar schimbarea stilului (în registru grav, ludic sau satiric); 2. imitaţia, 
adică schimbarea subiectului cu menţinerea stilului (vezi Genette 1982: 12 şi urm.).  

9  „Je propose donc de (re)baptiser parodie le détournement de texte à transformation 
minimale” (Genette 1982: 33). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:45 UTC)
BDD-A25136 © 2016 Editura Universității din Bucureşti



BAROCUL ȚIGANIADEI 67 

sfinţii în rai? C. Idiot.” – Budai-Deleanu 1975: 122), cea literală („Ba caută să 
crezi, vere, căci aşa este scris; şi dacă-i scris odată, îi scris!... Onoch.” – Budai-Deleanu 
1975: 101) sau cea îngust teologică („Toate ar fi cum ar fi, însă a scrie unele ca 
aceste nu să cade despre sfinţi; mai vârtos să să mestece la poveştile ţigăneşti. 
Păr. Desidemonescul” – Budai-Deleanu 1975: 126) etc.  

Aşa cum arată N. Manolescu, Budai-Deleanu tinde, prin sistemul său de 
note, „să epuizeze în general (s.a.) interpretarea textului” (2008: 129). În 
concordanţă cu diversitatea registrelor tematico-stilistice din textul propriu-zis, 
discursul exegetic de la subsol este stratificat stilistic şi nuanţat în funcţie de 
finalitatea şi credibilitatea fiecărui comentariu critic: registrului eroic al 
Ţiganiadei îi corespund intervenţiile serioase, explicative, cu finalitate 
formativ-educativă (în sens iluminist), ale lui Mitru Perea (care dublează 
deseori textul în versuri cu o repovestire în proză pentru cei „nedeprinşi cu 
stihurile”) sau cele erudite ale lui Filologos, Erudiţian, Musofilos; registrul ludic 
este reprezentat de comentariile lui Chir Mustrul ot Puntureni, mereu binedispus 
şi gata să intre într-un dialog vesel şi demitizant cu celelalte personaje (epice sau 
„exegetice”) ale epopeii; în sfârşit, registrul eroicomic este ilustrat de majoritatea 
celorlalţi interpreţi fictivi „epuizând posibilităţile de lectură eronată (s.a.)” 
(Istrate 1982: 334) ale textului şi instituind „ceea ce am putea numi o farsă 
critico-filologică” (Manolescu 2008: 129). 

Aplecarea spre retorică a autorului Ţiganiadei10 este responsabilă de o 
altă componentă barocă a epopeii (și totuși divergentă în raport cu dimensiunea 
ei, la fel de barocă, ludic-ornamentală): persuasiunea şi oratoria, „căci barocul 
este structural demonstrativ, persuasiv şi oratoric, chiar propagandistic” 
(Marino 1973: 244). Întreaga ţesătură de idei și discursuri iluministe din textul 
epopeii trebuie interpretată într-o asemenea lumină. Pe de altă parte – aşa cum 
au arătat mai toţi exegeții Ţiganiadei –, aventura ţiganilor este una mai cu 
seamă de factură retorică, drumul lor fiind jalonat de nesfârşite certuri, dispute, 
discuţii, culminînd cu cele trei discursuri extrem de elaborate, despre forma de 
guvernământ ideală (cânturile X şi XI). Inspirat, poate, de ideile lui Montesquieu 
(Despre spiritul legilor) şi Rousseau (Contractul social), Budai-Deleanu face, 
prin intermediul vorbitorilor-ţigani, apologia a trei tipuri de organizare statală: 
monarhia (Baroreu), democraţia (Slobozan) şi o formă mixtă, după modelul 
Republicii romane, cu posibilitatea – după circumstanţe – a introducerii 
dictaturii (Janalău). Această foarte dezvoltată digresiune retorico-politică 
(absentă din prima variantă) a fost „acuzată” de spargerea unităţii (oricum 
inexistentă) a operei (vezi Popovici 1972: 482-483). Semnificativă este 
„neputinţa” autorului (şi, împreună cu el, a ţiganilor) de a opta în cele din urmă 
pentru una dintre soluţiile propuse. Indecizia omului baroc, sfâşiat între tendinţe 
contrarii, covârşeşte gustul său pentru propagandă!  

                                                 
10  „Înfraţirea” dintre retorică şi poezie este afirmată încă din primele rânduri ale Prologului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:45 UTC)
BDD-A25136 © 2016 Editura Universității din Bucureşti



GABRIEL MIHĂILESCU 68 

Predilecția barocului pentru simulare, pentru „forma deschisă” și în 
mișcare, pentru așteptarea frustrată sau deziluzionată11 se regăsește în Țiganiada 
sub aspectul povestirilor întrerupte din diferite motive și lăsate neterminate. 
Astfel, pe când se afla la „curtea nălucită”, Parpangel începe să cânte, la 
stăruința unei fete misterioase cu fața acoperită, istoria lui Arghir și a Ilenei. 
Ajuns cu povestirea într-un moment de cumpănă – „un groaznic omoi c-un ochi 
frunte” îi aține calea viteazului Arghir, plecat și el în căutarea iubitei sale –, 
Parapangel pare s-o recunoască pe Romica în fata care lăsase să-i cadă vălul de 
pe față: „Tocma când fârșea ceste cuvinte/Copila cu fața coperită/Ce-l făcuse de 
jele să cânte,/Doară vrând să-l aducă în ispită,/Dezvălindu-și obrazul s-arată,/Și 
iacă povestea lui curmată” (Budai-Deleanu 2011: 99-100). Fata se face 
nevăzută, iar Parpangel pornește în căutarea ei, lăsându-și istorisirea 
neterminată. De asemenea, în cântul IX, același Parpangel le povestește 
țiganilor, aflați la nunta sa, „călătoria” pe care, chipurile, o făcuse în rai. La un 
moment dat, el îi întâlnește acolo, între cei fericiți – după modelul eroilor 
homerici și virgilieni –, pe tatăl și pe strămoșul său, Șundadel. Acesta din urmă 
îl pune să privească printr-un inel într-o fântână pentru a afla ce se va întâmpla 
în viitor cu neamul țigănesc. Parpangel zărește trei fete de împărat robite care 
trec prin mai multe întâmplări „minunate”, desigur, cu sens enigmatic. Eroul 
nostru îl roagă pe Șundadel să-i explice înțelesul imaginilor profetice 
întrevăzute în fântână. Acesta începe să-i spună: „« Dar dacă vrei să știi pentru 
heste/Trei fete (pă cum vezi) dă împărat… »/Ahasta grăind, fără dă 
veste/Cuvântul îi rămasă curmat,/Căci îndată venind nu știu cine/Mă luă și mă 
dusă cu sine” (Budai-Deleanu 2011: 313-314). Din nou povestirea rămâne 
„curmată”, sensul alegoric al imaginilor, nedeslușit, iar noi, cititorii, rămânem, 
la rândul nostru, sur notre soif.  

În universul epic al Ţiganiadei, oscilând între iluzia eroică şi deziluzia 
eroicomică, determinantă este totuşi o viziune asupra lumii profund 
decepţionantă, subsumabilă motivului baroc al lumii pe dos, „întoarse”12. 
Emblematică este, în acest sens, singura soluţie găsită pentru a-i face pe ţigani 
să meargă şi a-i scoate din inerţia odihnei fără sfârşit: aşezarea, ademenitoare, a 
carelor cu bucate în fruntea convoiului. Exacerbarea bucuriilor vieţii, a 
lăcomiei, a laturii profane şi amorale a existenţei, pentru care lumea ţiganilor 

                                                 
11  „Barocul impinge la paroxism dinamismul impulsiv, tendința structurală spre contrast și 

dezagregare […]. Opera barocă sugerează mobilitatea, fluiditatea, mișcarea […]. Natură 
structural ambiguă, bipolară, spiritul baroc răstoarnă sistematic iluzia în deziluzie, 
pierderea certitudinii realității este însoțită permanent de o inevitabilă decepție” (Marino 
1973: 228-230). 

12  „Lumea este pe dos sau « șovăitoare », în stare oscilantă, pe punctul de a se răsturna; 
realitatea este instabilă sau iluzorie ca un decor de teatru. Omul este de asemeni în 
dezechilibru, convins că nu este niciodată întrutotul ceea ce este sau pare a fi, ascunzându-și 
fața sub o mască de care se servește atât de bine încât nu se mai poate ști care este masca 
și care fața cea adevărată” (Rousset 1976: 33). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:45 UTC)
BDD-A25136 © 2016 Editura Universității din Bucureşti



BAROCUL ȚIGANIADEI 69 

este simbolică, face pandant cu afirmarea – subiacentă finalului epopeii şi 
explicită la începutul ei – a sentimentului deşertăciunii şi al vanităţii lumii: 
„Apoi zică cine câte ştie,/Eu cu mândru Solomon oi zice:/Toate-s deşerte şi 
nebunie!...” (Budai-Deleanu 2011: 17)13. Este, de asemenea, important de 
observat că doar norocul ţiganilor de a nimeri întâmplător peste tabăra părăsită a 
turcilor, plină de mâncare şi băutură, devine conjunctura deplin favorizantă a 
transformării ţiganilor (la începutul cântului X) în oratori desăvârşiţi şi filozofi 
politici: „Pân' ţiganii n'avea ce să îmbuce,/Gândeai că nu ştiu îmbina doao;/Dar 
acum, tot să cauţi să-ţi faci cruce/Întruna, cu mânile-amândoao,/ Cu câtă 
îndrazneală ş-istăţime/Sfătuieşte sătula mulţime” (Budai-Deleanu 2011: 318). 
Inversarea raportului firesc dintre spirit şi materie este ostentativ afişată: „Deci 
în pântece pline stă toată/Filosofia cea lămurată” (Budai-Deleanu 2011: 315)14. 

Imaginea, recurentă în epopeea lui Budai-Deleanu, a „bălţii puturoase” 
sau a „noroiului”, este ilustrativă pentru răsturnarea sistematică a iluziei în 
deziluzie. O întâlnim, prima dată, în Prolog, unde ea exprimă opţiunea „silită” a 
autorului pentru specia, „degradată”, a epopeii eroicomice: „Eu (spuind 
adevărul!) vrui să mă răpez într-o zburată, tocma la vârvul muntelui acestui, 
unde e sfântariul muselor, ca să mă deprind întru armonia viersului ceresc a lor; 
dar, ce folos! Căzui şi eu cu mulţi alţii depreună, şi căzui tocma într-o baltă, 
unde n-auzii numa broaşte cântând!...” (Budai-Deleanu 2011: 6). Deziluzie 
literară!... În cântul IV, Parpangel se trezeşte, la „curtea nălucită”, în pat cu mult 
căutata Romica. Cei doi îndrăgostiţi sunt gata să alunece în păcatul trupesc, 
când Sân Spiridon, trecând prin apropiere, şi ca să împiedice nelegiuirea „Trasă 
asupra curţii un semn de cruce,/De carele pier toate năluce” (Budai-Deleanu 
2011: 140). Prin urmare, Parpangel, rămas din nou fără Romica, dimpreună cu 
ceilalţi oaspeţi ai „curţii” se trezesc într-o „baltă puturoasă”. Deziluzie erotică!... 
În sfârşit, în cântul V, acelaşi Parpangel, îmbrăcat cu hainele viteazului 
Argineanu, pune pe fugă – prin simpla sa apariţie – oastea păgână, dar calul său 
se împiedică şi atunci „căzu călăreţul fără ispită/Cu capu în gios şi în tină 
rămasă” (Budai-Deleanu 2011: 171). Aşa, căzut în noroi, în stare de 
inconştienţă, are prilejul falsul erou să ajungă să călătorească în iad şi, apoi, în 
rai. Deziluzie a cunoaşterii suprafirești!... 

Acelaşi scepticism amar învăluie şi dublul final al Ţiganiadei15. După ce 
au istovit bucatele găsite în tabăra turcească şi, odată cu acestea, rezervele lor de 
                                                 

13  „Privită de aproape, întreagă această carte, teren al tuturor fanteziilor lacome, vorbeşte de 
tristeţea condiţiei omeneşti” (Negrici 2000: 308).  

14  În lumea barocului „totul se petrece ca şi cum materia ar mima spiritul, mistificaţia s-ar 
suprapune adevărului, minciuna aparentă ar înlocui esenţa, tranzitoriul ar lua locul 
idealului [...], profanul ar absorbi sacrul şi i s-ar substitui” (Marino 1973: 235). 

15  Nu altfel stau lucrurile în poemul neterminat Trei viteji. Lui Beşcherec Iştoc, cel mai 
apropiat dintre cei „trei viteji” de modelul quijotesc, îi lipsesc totuşi două trăsături 
definitorii pentru eroul lui Cervantes: generozitatea şi luciditatea (vezi Petrescu 1974: 
173). Ideea cavalerismului se degradează ireversibil şi total. Cavalerul Tristei Figuri 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:45 UTC)
BDD-A25136 © 2016 Editura Universității din Bucureşti



GABRIEL MIHĂILESCU 70 

înţelepciune, ţiganii se încaieră, se omoară între ei, iar cei rămaşi se împrăştie în 
toate zările. Şansa, acordată lor, de a întemeia un stat „mântuitor” al viciilor şi 
slabiciunilor omeneşti este astfel ratată. 

De cealaltă parte, îndârjirea lui Romândor şi a oştirii române de a nu 
înceta războiul împotriva turcilor este înălţătoare şi de un nobil patriotism. În 
contextul dat însă, al soliei cereşti prin care Vlad Vodă era anunţat că lupta le 
este zadarnică, gestul lor apare, simultan, într-o lumină ironică şi absurdă. 
Strigătul final de luptă al mulţimii întărâtate: „« Du-ne (strâgând), macar în ce 
parte,/Ori la slobozie, sau la moarte!»” (Budai-Deleanu 2011: 429), pare, în 
aceeaşi măsură, ecoul îndemnului lui Romândor, dar şi al celui al lui Tandaler 
către ţiganii amorţiţi de frică (din cântul VI): „Toţi în arme cu mine să vie,/Ori 
la biruinţă, ori cătră moarte!...” (Budai-Deleanu 2011: 206). Prin aceste versuri, 
perspectiva eroică şi cea eroicomică se întâlnesc în aceeaşi iluzie deşartă a 
luptei pentru libertate16. 

În concluzie, capodopera lui Budai-Deleanu funcționează aproape ca un 
text-școală în care pot fi urmărite, în eficacitatea lor estetică, marile teme și 
structuri ale barocului european translate în literatura română a începutului de 
secol XIX: dualitatea, multipolaritatea, artificialul, „lumea pe dos”, cultivarea 
iluziei, decepționismul și ostentația retorică. 

 
 
 

BIBLIOGRAFIE 
 
 

Anghelescu, M., 1982, Budai-Deleanu, Milton şi poza damnatului romantic, în vol. Scriitori şi 
curente, Bucureşti, Editura Eminescu. 

Arioste, L., [s.a.], Roland furieux, vol. I, introducere, traducere și note de C. Hippeau, Paris, 
Librairie Garnier Frères. 

Balotă, N., 1970, „Universul baroc la I. Budai-Deleanu”, în Luceafărul, XIII, nr. 6, p. 8. 
Budai-Deleanu, I., 1925, Țiganiada. Poemă eroi-comică în 12 cânturi, introducere, indice de 

nume și glosar de Gheorghe Cardaș, București, Tipografiile Române Unite, 1925. 

                                                                                                                        
mimează doar nebunia, refuzul realităţii fiind la el voit şi conştient, în vreme ce „eroii” lui 
Budai-Deleanu suferă de o nebunie consistentă şi „reală”. Nu ştim cum s-ar fi terminat 
acest ciudat poem baroc, dar viziunea filigranată în cele trei cânturi şi jumătate încheiate, 
este cât se poate de sumbră: într-o lume profund degradată moral, nici cărţile, nici refugiul 
obstinat în universul lor ficţional nu mai pot „mântui”, ci conduc iremediabil la sporirea 
coeficientului de nebunie universală. 

16  Cf. nota lui Florea Fugariu la aceste versuri, din ediţia sa critică: „Finalul Ţiganiadei este 
sumbru. Figura tânărului Romândor este o slabă rază de speranţă pentru poetul care a 
asistat la înăbuşirea în sânge a răscoalei ţărăneşti a lui Horia, la spulberarea idealurilor de 
dreptate socială şi naţională de după moartea împăratului Iosif al II-lea, la respingerea 
Supplex libellus-ului Valachorum de către cancelaria imperială, la întărirea persecuţiei 
feudale şi naţionale maghiare în Ardeal, şi, în fine, la trădarea revoluţiei franceze.” 
(Budai-Deleanu 1974: 480). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:45 UTC)
BDD-A25136 © 2016 Editura Universității din Bucureşti



BAROCUL ȚIGANIADEI 71 

Budai-Deleanu, I., 1953, Țiganiada, ediție îngrijită de J. Byck, studiu introductiv de Ion Oana, 
București, Editura de Stat pentru Literatură și Artă. 

Budai-Deleanu, I., 1969, Țiganiada, ediție critică de Florea Fugariu, studiu introductiv de Romul 
Munteanu, București, Editura Tineretului. 

Budai-Deleanu, I., 1974, Opere 1. Țiganiada (B), ediție critică de Florea Fugariu, studiu 
introductiv de Al. Piru, Bucureşti, Editura Minerva. 

Budai-Deleanu, I., 1975, Opere 2. Țiganiada (A), Trei viteji, ediție critică de Florea Fugariu, 
studiu introductiv de Al. Piru, Bucureşti, Editura Minerva. 

Budai-Deleanu, I., 2011, Opere. Țiganiada, Trei viteji, Scrieri lingvistice, Scrieri istorice, 
Traduceri,  ediție și note de Gheorghe Chivu și Eugen Pavel, studiu introductiv de Eugen 
Simion, București, Ed. Fundației Naționale pentru Știință și Artă. 

Ciorănescu, Al., 1980, Barocul sau descoperirea dramei, traducere de Gabriela Tureacu, Cluj-Napoca, 
Editura Dacia. 

Cornea, P., 1962, „I. Budai-Deleanu – Un scriitor de renaştere timpurie într-o renaştere întârziată”, 
în vol. Studii de literatură română modernă, Bucureşti, Editura pentru Literatură. 

Genette, G., 1982, Palimpsestes. La littérature au second degré, Paris, Seuil. 
Homer, 1955, Iliada, traducere de G. Murnu, studiu introductiv și comentarii de D.M. Pippidi, 

București, Editura de Stat pentru Literatură și Artă. 
Istrate, I., 1982, „Poemul epic burlesc”, în vol. Barocul literar românesc, Bucureşti, Editura Minerva.  
Manolescu, N., 2008, Istoria critică a literaturii române, Bucureşti, Editura Paralela 45. 
Marino, A., 1973, „Barocul”, în vol. Dicţionar de idei literare, vol. I, Bucureşti, Editura Eminescu. 
Negrici, E., 2000, Precedenţa şi consecinţele ei, în vol. Figura spiritului creator, ediția a II-a, 

Bucureşti, Editura Universalia.  
d’Ors, E., 1971, Trei ore în muzeul Prado. Barocul, traducere de Irina Runcan, Bucureşti, Editura Meridiane. 
Petrescu, I. Em., 1974, Ion Budai-Deleanu şi eposul comic, Cluj, Editura Dacia.  
Popovici, D., 1972, „În căutarea epopeii”, în vol. Studii literare I: Literatura română în epoca 

„Luminilor” , ediție îngrijită de Ioana Em. Petrescu, Cluj, Editura Dacia.  
Rousset, J, 1976, Literatura Barocului în Franța. Circe și Păunul, traducere de Constantin Teacă, 

București, Editura Univers. 
Tassoni, A., 1878-1880, Le seau enlevé, traducere de Miltiade de Bresse, Paris, Librairie de la 

Bibliothéque Nationale. 
Vergilius Maro, P., 2000, Eneida, intoducere, traducere în hexametri, bibliografie și indici de Dan 

Slușanschi, București, Paideia. 
Zamfir, M., 1986, „En marge du baroque roumain”, în Cahiers roumains d'études littéraires, 

nr. 4, pp.28-33. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:45 UTC)
BDD-A25136 © 2016 Editura Universității din Bucureşti

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

