
75 

FÊTES PASTORALES 

 

Ion POPESCU-SIRETEANU 

Université «A.I.Cuza», Iaşi 

  

Abstract 

Pre-Christian pastoral festivals are among those festivals that gave their names 

to Christian saints. In this article, we will analyze the beliefs, practices and customs 

that gave their names to pastoral festivals, but also to Romanian mountains, valleys, 

towns, and villages. 

 

Key words: pastoral festivals, tradition, belief, saint, name 

 

Résumé 

Parmi les fêtes pastorales il y en a, celles préchrétiennes, qui ont donné leur 

nom aux saints chrétiens. On va analyser dans cet article les croyances, pratiques et 

coutumes qui ont donné leur nom aux fêtes pastorales, mais aussi aux montagnes, aux 

vallées, aux villes et villages roumains. 

 

Mots-clés: fêtes pastorales, tradition, croyance, saint, nom  

 

0. Il y a beaucoup de fêtes pastorales, certaines (rares) sont des fêtes du 

calendrier, et d’autres (très nombreuses) sont préchrétiennes, héritées du monde des 

Thraco-Daces, dont on a donné, avec le temps, le nom des saints chrétiens. 

Alesul – la séparation est une fête des pâtres ou des bergers roumains qui est 

toujours célébrée la veille de Saint George, c’est-à-dire le 22 avril, le jour de Sân-Georgiu. 

Alesul – la séparation est le temps où le peuple part sur les champs et 

commence la vie pastorale,  où l’on fait les stalles et les huttes pour l’année à venir. Au 

sens restreint, Alesul – la séparation est le commencement de l’économie avec les 

moutons, leur première traie, la première séparation d’agneaux et de chevreaux, et la 
fête de cette séparation -  sevrage – lui en a donné le nom. Le 21 avril les bergers, 

c’est-à-dire les propriétaires des moutons, 3 ou 5 personnes, consentent à accompagner 

leurs troupeaux et, en tombant d’accord, chacun accompagne ses moutons, quelques 

20-50 ou 100 moutons dans un troupeau commun. 

Le 21 avril on choisit ou on prend aussi les pâtres pour le temps entre la fête 

Alesul et le St. Medru, à savoir le 26 octobre, st. v. Le même jour on choisit également 
le lieu où mettre la bergerie et les stalles et, en se mettant d’accord, certains pâtres vont 

au pâturage avec leurs moutons, les autres en apportant des poteaux et des cannes pour 

construire les stalles et les huttes. 

La propriétaire du troupeau ou les propriétaires, si les moutons appartiennent à 

plusieurs, font, le 21 avril après-midi, la graisse de brebis, sur le dos d’une chaise ou 
sur une planche propre, et en la couvrant d’un bout de tissu, la renvoient aux pâtres 

pour l’en avoir au coucher du soleil, quand les fées partent s’emparer du lait de brebis 

non ointes, et c’est toujours ce soir que commence le pouvoir des monstres et de tous 

les maux sur les moutons1. Marian présente d’importantes informations sur la 

                                                      
1 Marian, Sărbătorile la români, p. 276-284. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:20 UTC)
BDD-A25100 © 2016 Editura Sitech



Ion POPESCU-SIRETEANU 

76 

préparation du médicament appelé graisse de brebis, pour oindre la pulpe des brebis 

traites. Par la suite, p. 277-283, on consigne de nombreuses informations sur la défense 

du troupeau et des produits, contre les maux des fées et de leurs charmes. Les bergers, 
quand ils choisissent les brebis, crient bâr, oaie! ales, oaie, ales la strungă! et elles se 

séparent (DA). 

Dans le MDA, ales a les sens pastoraux suivants : «La fête du pâtre qui a lieu 

le 22 avril, à la première traie des brebis et à la première séparation des agneaux des 

brebis»; «Séparation des brebis laitières de celles stériles quand on les amène à la 

traie»; «Exclamation qu’on utilise lors de la  séparation des brebis dans la stalle». On 
nomme également ales ou răscol ou împărţitul oilor (séparation des brebis) la 

séparation des brebis par le propriétaire, l’automne, à la fin de la bergerie. 

1. Croyances et pratiques 

Saint André  

Saint André «est le chef des troupeaux, du bétail et des animaux sauvages», il 
est «le maître des loups», «le mal d’ours et de loup», «le défenseur des animaux 

sauvages». On le garde «pour les animaux», «pour les animaux sauvages», «contre les 

animaux», «contre les bêtes», «pour la protection des animaux», «contre l’attaque des 

bêtes», pour que ces bêtes «ne fassent mal aux troupeaux et au bétail», pour que les 

animaux «soient protégés des bêtes», pour que les hommes, l’hiver à venir, ne soient 
pas mangés par les loups, «contre les loups et les revenants», «pour que les charmes 

n’entrent pas dans la maison». Il y a toute une série d’interdictions: «ne pas mettre ce 

soir-là la corbeille et les ordures à l’extérieur de la maison», «les femmes ne doivent 

pas coudre», «ne pas balayer la maison, ni peigner la tête non plus», «ne pas faire sortir 

les ordures et ne pas prêter de feu», «ne rien faire: ni travailler, ni mettre les bouvillons 

à la voiture, ni balayer la maison, ni peigner les cheveux», «personne ne travaille, ne 

donne l’aumône, ne prêter rien de la maison à personne». On poursuit certaines 

pratiques: «on frotte les fenêtres et les portes à l’ail», «on frotte à l’ail les fenêtres à 

l’extérieur et la cheminée à l’intérieur et tous les membres de la maison mangent de 

l’ail», «on frotte à l’ail les fenêtres en en faisant le signe de la croix», «on frotte à l’ail 

le seuil et les fenêtres», «le soir, à la veille, on écrase l’ail et on graisse le museau des 

bovines», «on écrase l’ail et on frotte la porte, les fenêtres, les granges et les poêles», 

«les femmes au foyer frottent à l’ail la grande porte, les portes et fenêtres de la maison, 

la grange et d’autres enclos pour les animaux». La garde de l’ail est une préoccupation 

importante des gens, surtout des jeunes. 

Le soir avant Saint André, on serre les peignes auxquels on peigne les brins, 

« pour que la bouche des loups soit serrée et ne fasse pas de mal aux troupeaux». 
Les synonymes de cette fête en sont: sâmbăta ursului le samedi de l’ours, 

sărbătoarea lupului la fête du loup, Andreiul de iarnă l’André d’hiver. „O altă sâmbăta 

ursului cade primăvara, a cincea sâmbătă din post, în ajunul Floriilor”2/«Un autre 

samedi de l’ours est au printemps, le cinquième samedi du jeûne, à la veille du 

dimanche des Rameaux». Dans nos enquêtes en Bucovine nous avons consigné 
l’information que la nuit de Saint George les revenants ou l’apparition mettent une 

passoir au pied et marche ainsi sur les collines où paissent les moutons et disent: Tant 

de rosée couvre cette colline, et tant mes agneaux et ma vache soient protégés/Câtă 

rouă îi pi dialu ista, sâ hiie la uoili meli ori la vaca mea”. 

                                                      
2 Fochi, Datini și eresuri, p. 15-17. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:20 UTC)
BDD-A25100 © 2016 Editura Sitech



Fêtes pastorales 

77 

Le museau des loups est attaché si on fixe le jour de Saint André la porte du 

four, les peignes de laine, les ciseaux3.  

2. Croyances et coutumes 

Armindeni 

«Chaque berger égorge un agneau et fait un festin au milieu de la forêt», «ils 

mangent de l’agneau rôti», «ils mettent de l’absinthe en taille et au chapeau», «ils 

boivent du vin à l’absinthe sur l’herbe verte», «ils boivent de l’eau de vie à l’absinthe». 

L’Arminden est contaminé par le Marcul oilor, qui se passe, d’habitude, le 25 avril; 

«l’armenden est la fête des bœufs: on ne touche pas les cornes des bœufs, on ne les met 
pas au joug». On la respecte « pour que les bœufs ne meurent pas»4. Le jour de 

l’Arminden on enjolive les piliers des portes et des maisons, les entrées aux baraques 

des animaux par des branches vertes, pour la protection des gens et des animaux contre 

tout ce qui signifie une force maléfique. On met dans la cour, au milieu du village, à la 

bergerie ou entre les frontières un poteau ou un arbre ayant des branches vertes 

embellies de fleurs et d’épis de blé, appelé Arminden, Arminder, Maial, Pomul de Mai. 

C’est le jour de la fête en Bucovine, en Moldavie, en Valachie5.   

L’élévation de l’Arminden Ridicarea Armindenului est une «séquence 

cérémoniale de l’Arbre de Mai ; elle représente la naissance symbolique du dieu de la 

végétation, remplacé par un arbre coupé de la forêt, embéli par un groupe de jeunes 
hommes à des dates différentes (Sângeorz, Arminden, Ispas, Rusalii). L’Arminden 

embelli veille sur les récoltes, les troupeaux, éloigne les tempêtes et la grêle, ainsi que 

les sorcières qui essaient de voler le produit des cultures et le lait du bétail»6. 

Bárbura est une fête des vieillardes d’Almăj (Almăj, 147)7. 

Bărburătură 

« A la séparation, les agneaux sont marqués aux oreilles avec les signes 
suivants : berbărătură ou bărburătură [l’on dit] lorsqu’on coupe l’oreille en angle 

droit ». De bărburá, verbe qui n’est plus en usage (DA). 

Berbecarii est une fête dédiée aux loups (26-28 septembre)8. C’est l’épithète 

de l’un des trois Filipi et cette fête est célébrée en automne, le 26 septembre (DA). 

Căraga chez les Aroumains, au Nord, est « le samedi des morts». Aussi : 
căreagă, cârleagă. Căreagă, au Nord, est « une fête bergère célébrée au moment de la 

mise bas des brebis»9. 

Câşlegi est «le temps où l’on mange de la viande», en s’appelant aussi Dulcele 

Crăciunului, qui dure depuis Noël et jusqu’au Carême, synonyme de carnaval, 

cârneleagă, fărşang, frupt. On les appelle câşlegii de iarnă, ou câşlegile Crăciunului, 

pour les différencier des Câşlegile Paştelor, qui durent huit semaines après les Pâques ; 

câşlegile de toamnă, depuis la Sainte Marie jusqu’à l’Avent. Dans le DA, d’où l’on a 

repris ces explications, l’on présente aussi de nombreux exemples de la littérature. On 

dit aussi que «c’est le pluriel d’un ancien composé caş+leagă, selon le modèle de 

cârneleagă. Le sens du verbe a lega lier dans ces compositions est opposé au sens du 

                                                      
3 Morariu, Material etnografic și folclor ciobănesc din Munții Rodnei, p. 24-25. 
4 Fochi, op. cit., p. 22-25. 
5 Roman, Bucate, vinuri și obiceiuri românești, p. 183, 310, apud Blănaru, p. 34-35. 
6 Blănaru, p. 356. 
7 Fochi, op. cit. 
8 Latiș, Păstoritul în Munții Maramureșului, p. 117. 
9 DDA, p. 342, 245. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:20 UTC)
BDD-A25100 © 2016 Editura Sitech



Ion POPESCU-SIRETEANU 

78 

verbe dezlega délier, c’est-à-dire arrêter, interdire la viande, le fromage». C’est la 

période où l’on mange tout. Nous allons présenter quelques contextes de nos propres 

lectures: Trecu post, trecu câşlege10; Săracile fetele, Dacă vin câşlegile, Ele tot ca 

rozele11; Când punea mama laptele la prins, eu, fie post, fie câşlegi, de pe-a doua zi şi 

începeam a linchi groşciorul12. Les Aroumains disent câşleagă (DDA) et c’est toujours 

câşleagă que l’on dit dans la région de Bihor : Trecu vara şi toamna, Ş-acuş vine 

câşleaga13. 

Cârneleagă est la dénomination «du dernier jour qui finit les câşlegi, avant le 

Carême, la dernière semaine de carnaval, la semaine où il est permis de manger de la 
viande le mercredi et le vendredi, la semaine de la viande, avant dernière semaine des 

câşlegi d’hiver, la dernière semaine de l’Avent» (DA; voir aussi MDA). Il est précisé 

dans ce dictionnaire que ce mot s’explique par le lat. carnem ligat. Les Aroumains ont 

les formes carleadzi et cârleagă. 

Drăgaica ou Ursina «est une sainte qui assigne que le bétail de certains soit 
mangé par l’ours, c’est pourquoi la fête s’appelle également Ursină»14. 

Dochia est considérée la plus grande fête du mois de mai; elle n’est pas 

célébrée; l’on dit zilele babei Dochia et elle dure depuis le 1 et jusqu’au 9 ou 12 mars. 

Elle est partie avec les brebis et les chèvres à la montagne pour faire du fromage ; 

«dans la montagne de Ceahlău (Pionul) on retrouve une pierre en forme humaine que 
les gens appellent Dochia». Elle a été la fille de Decebal transformée en rocher avec 

ses brebis et ses chèvres.  

Filipii «sont les chefs des bêtes, des animaux sauvages, des troupeaux». La 

fête est célébrée pour «défendre les troupeaux, le bétail des animaux sauvages, pour 

défendre les moutons des loups», «pour protéger les hommes des animaux sauvages», 

«pour la garde du bétail», «pour que les loups ne viennent pas aux troupeaux», «pour 
que les loups ne fassent pas de dommages en moutons et porcs», «pour que les louves 

ne viennent pas enlever le bétail», «pour que les enfants ne soient pas attaqués par les 

animaux sauvages», «pour que les animaux sauvages n’attaquent pas les troupeaux», 

«pour que le bétail soit en bonne santé et défendu des animaux sauvages»... 

Il y a de nombreuses interdictions, parmi lesquelles: «qu’on ne fasse pas sortir 
les ordures du ménage pendant la durée des fêtes», «qu’on ne fasse pas retirer les 

cendres du foyer», «qu’on ne prête rien de la maison», «qu’on ne couse», «qu’on ne 

file», «qu’on ne peigne, qu’on ne lave la laine»… La plus importante fête c’est le 

Filipul cel şchiop. C’est une fête plus importante que le dimanche15. 

Gadineţ, «fête d’hiver tenue pour le bétail, pour que le loup ne le mange 

pas»16. 

Sf. Gheorghe «est le protecteur des terres et du bétail», «le chef des 

troupeaux», «le chef des animaux sauvages», «le chef des bêtes (loups)», «s’occupe 

des produits des troupeaux et des champs», «le grand chef des bêtes», «défend les 

vaches et les champs des voleurs des produits», «protège le produit du bétail»; pour ce 

                                                      
10 Oprișan, Folclor din Moldova de Jos, p. 361. 
11 Jarnik – Bârseanu, p. 435. 
12 Creangă, I, p. 177. 
13 Pavelescu, Cercetări folclorice în sudul județului Bihor, p. 80. 
14 Fochi, op. cit., p. 116. 
15 Idem, ibidem, p. 122-128. 
16 Densusianu, Graiul din Țara Hațegului, p. 209, 318. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:20 UTC)
BDD-A25100 © 2016 Editura Sitech



Fêtes pastorales 

79 

faire, on met des branches vertes à la porte et aux abris des animaux, «pour que les 

vaches donnent beaucoup de lait». Les hommes ne dorment pas ce jour-là «pour ne pas 

attraper le sommeil des agneaux». La nuit «les bergers jouent de la trompette, pour 
qu’on ne leur prenne pas le produit des brebis». Maintenant «les propriétaires mettent 

les troupeaux ensemble», «on ferme les champs et on fait les déplacements». 

Maintenant se produisent la séparation alesul et on prend la mesure des brebis  

măsurătoarea oilor; «on marque les agneaux», «on compte les brebis et on perce les 

oreilles des moutons avec un instrument spécial», potricala, ensuite on forme les 

troupeaux qu’on confie aux bergers; «personne ne marche pieds nus à l’intérieur des 
troupeaux», «les bergers sortent et viennent au travail», «ils vont aux pâturages en 

formant des bergeries», «à St. George on fait les troupeaux, et on défait les bergeries le 

jour de St. Dumitru»17.  

La fête de St. Elias, le 20 juillet, est au milieu de l’été pastoral. Dans les 

croyances chrétiennes ce saint a repris les attributions d’un dieu préchrétien du soleil et 
du feu et il est célébré  le jour des Nedei ou Sântilii, fêtes tenues dans les montagnes. 

Plus redouté qu’aimé, le Saint Elias était rappelé à son anniversaire et aux fêtes la 

précédant. Jusqu’à St. Elias «il était interdit aux bergers de descendre dans les villages, 

et ils ne pouvaient non plus être visités par des femmes». «Pour la prospérité du 

troupeau, ils devaient rester castes et ne voir aucun corps de femme». C’est toujours 
autours du jour de St. Elias qu’on tondait les agneaux sur les pâturages d’été». Miţuitul 

était la première rencontre des bergers avec leurs femmes depuis la montée des 

troupeaux à la montagne. Il y avait des croyances qui régissaient ces rencontres. 

«L’activité pastorale a été dépendante d’une idéologie solaire»18. Le St Elias est 

précédé par les fêtes appelées Ana-Foca, Pricolul, Panteliile, Ciurica, Circovii de 

vară, Marina, et il est suivi par: Ilie-Pălie, Foca, Opârlia, Sf. Ana, Pintilie 

Călătorul...19.  

La fête des bergers c’est le St. Elias, quand ils vont dans les villages, et à la 

bergerie restent les propriétaires des moutons  (information depuis Frumosu, 

département de Suceava). 

Le Lucin est fêté le 18 septembre. «Le Lucin est celui qui protège les bandes 

de loups dans cette période de l’année». «Le jour dédié à une divinité protectrice des 

loups. C’est d’ici qu’il commence  la formation des bandes, avant l’accouplement de 

ces animaux. La fête est moins rencontrée dans les zones de plaine, en étant spécifique 

aux milieux pastoraux, des zones montagneuses. Le jour du Lucin les habitants des 

villages de montagnes, spécialement les bergers, faisaient toute sorte de rituels pour 

prévenir les dommages provoqués par les loups»20. Ov. Densusianu, en Graiul…, 323, 

présente comme date de cette fête le jour de 18 octobre (Sf. Luca). On la célèbre dans 

le Pays de Haţeg. 

Lunea păstorilor, au Banat; «le premier lundi de Carême, le lundi caste, c’est 

le lundi des bergers; la mère qui a des fils aux bergeries fait le matin un  pain de farine 

pour la Sainte Mère Lundi, qui va protéger ses fils et les moutons des monstres». Ce 
jour, aucune femme ne travaille «autour du col des chemises » pour ne pas ouvrir la 

                                                      
17 Fochi, op. cit., p. 282, 306. 
18 Țintatu-Comănescu, Migraţiile interne şi enclavele culturale, p. 45. 
19 Idem, ibidem, p. 46. 
20 Panțiru, Obiceiuri și credințe la români, p. 287. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:20 UTC)
BDD-A25100 © 2016 Editura Sitech



Ion POPESCU-SIRETEANU 

80 

bouche des loups envers le troupeau»21. C’est le lundi après le Carême. La femme ne 

travaille pas, mais elle fait un pain de farine pour la Sainte Mère Lundi pour qu’elle 

protège ses fils et leurs troupeaux de loups»22. 

«Le Marc des bœufs et des vaches c’est le St. Marc l’évangéliste»; «on ne met 

pas les bœufs au joug, sinon ils tombent malades»; on boit du vin rouge pour avoir 

beaucoup de sang et une bonne santé pendant toute l’année23. «Marc l’évangéliste est 

pour les maladies du bétail»; «on ne met pas les bœufs au joug, ni les chevaux aux 

charrettes, pour ne pas se blesser»; «on ne met pas le bétail au travail»; «on ne travaille 

pas ce jour-là avec le bétail», parce que les animaux peuvent saigner et mourir. Par 
endroits, au lieu du Marc des bœufs on célèbre le St Modest. Cette fête n’existe pas 

dans d’autres endroits24. 

Martinii est une «fête respectée par les bergers; Martinii d’hiver en sont trois et 

sont célébrés 40 jours après Noël. C’est toujours contre les loups, pour qu’ils ne mangent 

pas les troupeaux et n’attaquent pas les hommes.  Les moutons ne sont plus amenés aux 
pâturages et, avant Martini, on jeûne. Le Martin moyen est le Jour de l’Ours»25. 

Ar. mâcătoare, s. f. et adj., pl. mâcători, «(jour) où l’on ne jeûne pas» (DDA). 

Mâtcălău est «une fête populaire, la semaine après les Pâques»26. 

Mina 

Le 11 novembre on fête le St. Mina; on ne démêle pas la laine, pour la santé 
des troupeaux. Une vieille femme lie les peignes avec du fil, pour que la langue du 

loup reste liée27. 

Năpustitul berbecilor s’appelle aussi Nunta oilor. C’est «le jour où l’on met 

ensemble les brebis et les béliers pour l’accouplement». «Nunta oilor commence le 

Vendredi Saint et marque le début du cycle de reproduction des brebis»28. Cette fête 

s’appelle Areţi29.  

Nedeia 

Les auteurs du MDA disent que l’appellatif nedeie a été attesté en 1654. Il a les 

variantes nedeaie, nidiaie, pl. nedei. Il vient du val. nedealia «dimanche». Il est connu 

avec les sens: 1) «festival folklorique rustique organisé d’habitude à l’occasion d’une 

fête ou d’une fête religieuse»; 2) «(rég.) marché qui est tenu pendant un jour férié » ; 3) 
« (rég.) marché tenu pendant la semaine»; 4) «lieu où les gens se réunissent pour faire 

la fête et danser le jour de nedeie»; 5) «(en Transylvanie) sommet de montagne sans 

végétation ou couvert d’herbe et de mousse»; 6) «(en Transylvanie) lieu par où on 

passe par-dessus les montagnes dans la localité voisine». 

Selon le DERS, 153, le toponyme Nedeie a été attesté premièrement en 1428 

comme nom topique en Moldavie, comme montagne en Valachie en 1520, 1533, et 

comme nom de village en Moldavie en 1490, 1497, et en Valachie en 1543. Nicolae 

Dunăre, en Civilizaţie, 121, précise que la localité Nedeile des Montagnes de Rodna a 

                                                      
21 Blănaru, op. cit., p. 244, 245. 
22 Marian, op. cit., I, p. 233. 
23 Fochi, op. cit., p. 22. 
24 Idem, ibidem, p. 21-22. 
25 Blănaru, op. cit., p. 247-248. 
26 Pătruț, Folclor de la românii din Serbia, p. 381. 
27 Capidan, Românii nomazi, p. 128. 
28 Blănaru, op. cit., p. 273. 
29 Țintaru-Comănescu, op. cit., p. 208. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:20 UTC)
BDD-A25100 © 2016 Editura Sitech



Fêtes pastorales 

81 

été attestée en 1373. Dans la même zone se trouvent aussi Nedeia Bârladelor, Nedeia 

Grajdului, Nedeia Mică, Nedeia Miraşii, Platforma Nedeilor. Toutes ces localités 

étaient des lieux pour la fête de nedei. On rappelle également Cornu Nedeii qui se 

trouve lui aussi dans les Montagnes de Rodna. Un berger informe T. Morariu que «Sur 

Nedeia Poienilor avait lieu le marché de bétail et des moutons»30. Nedeia Laptelui c’est 

le nom topique de Sângeorz-Băi31.  

De Bucovine on présente le nom Bâtca Nedeii, montagne, dans le bassin de la 

rivière Suha Bucovineană32. Un autre nom, Bâtca Nedeii, dans la zone d’Ostra, au 

carrefour des eaux entre la Vallée de Bistriţa et la Vallée de Moldova33; Cornul Nedeii, 

sur Dorne, en Bucovine34. Une montagne, Nedeia, du massif Parâng est rappellé par 

Conea, Plaiuri, 25; et c’est toujours ici qu’on retrouve Nedeile Borăscului. L’auteur 

nous dit que «Dans la montagne de Nedeia il y a deux sommets avec ce nom: La Nedei 

(2108 m) et Vârful Nedeii (2130 m). Radu Sp. Popescu, en Graiul, p. 139, cite les 

noms topiques Nedeia lu Cioace «terrasse sur la montagne», Nedeile, Nedeuţa. Du 

Pays de Lovişte, on retient ici le nom d’une montagne dans la Vallée du Lotru35. Il y a 

aussi d’autres noms topiques Nedeia. Une description des Nedei a été faite par Ion Pop 

Reteganul36. Voir, pour d’autres descriptions, Godea, Caracteristici, 154 et s.; Muşlea, 

Cercetări, II, 349-388; Apolzan, Carpaţii, 26; Buhociu, 263 et s..; Hasdeu, Et., 3, p. 

740 et s. Pour les nedei des montagnes, voir Oltean, 135-138; Ioniţă, Nume, 176-178; 

MDGR, IV, 475-476.  

De la riche bibliographie des nedei, on rappelle ici: Nicolae al Lupului, 

Povestiri olteneşti, Bucureşti, Fund. Cult. Regală, s. a., p. 175-200; Ion Cornea, Din 

geografia istorică a Carpaţilor, in BSRG, LV, 1936, p. 74-79; Ion Conea, Vechile 

târguri-nedei de pe culmile Carpaţilor, in „Buletin ştiinţific”, Secţia Ştiinţe geologice 

şi geografice, 1957; Conea, Plaiuri, Nedei, păstori, nume de munţi, p. 32-53; Vasile 

Cărăbiş, Nedeile [Craiova], 1966; Al. Neamţu, Date noi privire la nedei, in „An. Inst. 

Ist. şi Arg.”, 1978, Cluj-Napoca; Tufescu, Oameni din Carpaţi, p. 62 et s. A la page 63, 

Tufescu écrit que les nedei étaient « des spectacles des montagnes, avec, certes, un 

fonds pastoral ».  

Nedeia est une localité du sud du département de Dolj, ancien port au Danube. 

B. P. Hasdeu, en Etymologicum, considère que dans le nom Ledian du folklore bulgare 

et serbe on reconnaît le nom de la localité Nedeia de Dolj. Ce nom apparaît également 

dans un conte de fées, Le fils du chasseur Fiul Vânătorului, recueilli par Petre 

Ispirescu, mais ici il apparaît pourtant Nedeia-cetate. «En Olténie, nedeie signifie bâlci 

foire ou târg marché. Cependant, à l’origine, le mot semble avoir été commun à tous 

les Roumains»; «ce mot est très ancien chez les Roumains, mais aujourd’hui il est 

presque disparu». Hasdeu rejette l’explication de ce mot par le sl. nedelea «dimanche» 

et propose pour étymon le mot latin nundina, nundinae «foire, marché». Il trouve le 

mot attesté en 1530. «Les habitants de Nedeia sont des Nedeiani. A une époque 

indéterminée, un certain nombre d’entre eux ont émigré en s’établissant dans les 

                                                      
30 Morariu, op. cit., p. 14.  
31 ALLR, Transilvania, p. 17. 
32 Diacon, Vechi așezări pe Suha Bucovineană, p. 9. 
33 Tufescu, Pe Valea Moldovei, p. 27. 
34 Conea, Plaiuri carpatice, p. 121. 
35 Marinoiu, ToponimiaȚării Loviștei, p. 127-128.  
36 Densusanu, op. cit., p. 275-278. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:20 UTC)
BDD-A25100 © 2016 Editura Sitech



Ion POPESCU-SIRETEANU 

82 

montagnes de Moldavie et en constituant là-bas un village dans le district de Neamţ, 

appelé Nedeiani, d’où, par métathèse, Indeiani, village mentionné avec ce nom en 

1657. «Aujourd’hui ce village s’appelle Ghindăoani, par une étymologie populaire 
depuis gaindă»37. Hasdeu ne savait pas qu’au département de Gorj il y avait plusieurs 

noms topiques (colline, montagne, plateau, terrasses de montagne, mais aussi des 

villages dans le département de Dolj) portant ce nom38. 

Nedeile sont «des fêtes et des spectacles populaires roumains qui se passent 

aujourd’hui encore à Haţeg, en Apuseni, au Banat et en Olténie. Il y a des danses et on 

fait la fête à Clopotiva». Par le passé ces nedei se passaient sur les montagnes. «Il y 
avait une sorte de foires aux filles, comme celle de la montagne de Găina ; on montait à 

la montagne, pour les nedei, non seulement les bergers et la population pastorale, mais 

aussi les paysans agriculteurs – et ils y fêtaient, en dansant et en chantant et en 

mangeant des repas des pâtres, riches, en s’entendant aussi pour les futurs mariages 

entre les jeunes»39. 

Comănescu, 50, réalise une présentation de la fête appelée Nedeie dans 

diverses zones de montagne. «A Corbi on ne célèbre plus aucune nedeie depuis au 

moins 100 ans». L’auteur présente les informations d’après le volume I du livre 

Sărbători şi obiceiuri. Oltenia, 2001, p. 343-345; d’après Buhociu, Folclorul de iarnă, 

de Vidra-Vrancea. Les Nedei avaient un rôle commercial, social, artistique et spirituel. 

«Il s’agit des fêtes populaires auxquelles participe toute la société pastorale, hommes, 

femmes, enfants, dans des endroits et à des dates traditionnelles, spécialement les mois 

de juin-août, dans la zone de prés, de pâturage et sur les sommets des Carpates, parfois 

à 2000 m de hauteur». «Les Nedei ont lieu sur les sommets des Carpates, dans les 

zones de pastorat intense: les Carpates Méridionaux avec le Banat, Les Montagnes de 

l’Ouest, les Carpates du Nord – Rodna et Dornele, les Carpates Orientaux, 

spécialement de Bucovina et Vrancea». A ces nedei, «la foire était doublée des fêtes»; 

«il y avait des messes, ainsi que des échanges de bagues et même des mariages»40. 

«Au milieu de la saison pastorale, à Sântilie, les propriétaires des moutons et 

les femmes des bergers montaient aux bergeries pour miţuirea mieilor couper la laine 

des agneaux. Dans les temps anciens, dans cette période avaient lieu les nedei et les 

sântilii pastorales»41. 

Il y avait des foires aux moutons et des nedei aux moutons42. 

A Haţeg, «les nobles de petit rang ont leur nedeia à part [séparément], dansent 

à part des Roumains»43. 

Un autre connaisseur de la vie pastorale, Tiberiu Morariu, en Material, 14, 

présente l’information suivante des Montagnes de Rotna: «quand j’étais berger, la saison 

du foin, il y avait de jeunes filles et de jeunes hommes qui venaient à la montagne pour 

fêter par des danses et des chants. Maintenant on ne fait plus la foire et les jeunes hommes 

ne fêtent plus. Sur Nedeia Şasă, entre Poieni et entre Izvoru Lapcelui, Mniraşa et Nedeia 

Lapcelui, paissent maintenant les stériles, sur les lieux où avant l’on faisait la foire et où il y 

                                                      
37 Hasdeu, Etymologicum, 3, p. 740-743. 
38 DTRO, 4, p. 293-294. 
39 Conea, Clopotiva – un sat din Hațeg, I, p. 62. 
40 Țintaru-Comănescu, op. cit., p. 50. 
41 Ghinoiu, Cărările sufletului, p. 53. 
42 Vulcănescu, Etnologie juridică, p. 94.  
43 Conea, op. cit. I, p. 528. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:20 UTC)
BDD-A25100 © 2016 Editura Sitech



Fêtes pastorales 

83 

avait également des chemins sur lesquels y venaient les habitants de la vallée de Mures». 

Une information de Bucovina: c’était la nideia, fête ancestrale ; les bergers descendaient de 

la montagne les chemises souillées et fêtaient, à  Pojorâta (NALR. MB, Date, 53); «fête 
champêtre»; «chaque été il y en a, à Ignat aux Zlatna» („Apulum”, VI, 682). Dans le passé, 

Nedeia était une fête de St. Elias, à Câmpulung Moldovenesc. Voir aussi Vasile Cărăbiş, 

Nedeile româneşti: obiceiuri traco-dace, in „Noi Tracii”, XI, 1982, no 93, juillet, p. 8-12. 

Des synonymes du terme nedeie: govie, rugă. 

Il est probable qu’en pensant aux dires de Hasdeu que Vasile Lovinescu dans 

Creanga de aur, 40, donne l’explication suivante: «il convient de remarquer que Nedeia 

est une allitération de l’Inde». Et il poursuit: «Il est intéressant que chez nous Nedeia ne 

désigne pas seulement un lieu, mais aussi un moment de l’année très important».  

Dans le DERS, 153, l’on dit que le terme nedeie a été attesté comme toponyme 

en Moldavie en 1428, et comme montagne en Valachie en 1520, 1533. En tant que 

village il a été attesté en Moldavie en 1490, et en Valachie en 1543. 
Ion Conea trouve que la première attestation historique date de 1373 en tant 

que nom de montagne, Cornul Nedeii, en Transylvanie, ensuite comme appellatif en 

1484; en 1520 on rappelle 3 montagnes avec ce nom Nedeia dans le massif de Retezat. 

«Il y a même aujourd’hui une montagne ayant le nom de Nedeia Petreanului. La 

toponymie des Carpates possède de nombreux noms ayant des indications précises de 
nedei/.../: Nedeiul, Nedeuţa, Nedeuţul, Nedeuţele... Ion Conea a identifié dans le massif 

de Sebeş-Parâng environ 20 de montagnes sur lesquelles on faisait des nedei, et dans 

les montagnes de Lotru, autre cinq, dans les montagnes entre les rivières Olt – Buzău 

sept, en Vrancea la Nedeia sur Penteleu, dans les Carpates de Moldavie-Bucovine, 

d’autres toponymes-nedei, et dans les montagnes de Rodna, au moins huit montagnes 

avaient des nedei et des foires au bétail. Les montagnes de l’Ouest et le Banat 
possèdent aussi des noms de montagnes et de pics du même genre. En 1957 on 

connaissait ainsi environ 60 montagnes-nedei, et les recherches ultérieures ont compté 

plus de 100, qui avaient pour centre de gravitation la même zone du Retezat»44. 

Ion Ghinoiu croit que les anciennes nedei étaient liées «à la célébration d’une 

fête préchrétienne, dédiée au dieu du feu et du soleil». Dans le christianisme, 
l’ancienne fête a été couverte par celle de St. Elias. 

Ion Pop Reteganul écrivait: «La Nedeia est considérée plus importante que 

Noël, Pâques et Pentecôte ... Nedeia est plus que la Nouvelle Année. Personne dans le 

peuple ne compte les années à partir de la Nouvelle Année, mais depuis la nedeia, 

personne ne veut plus qu’eux l’arrivée de la nedeia»45. 

Nunta Oilor ou Năpustitul Berbecilor est ainsi nommé le jour où l’on 
mélange les brebis aux béliers pour l’accouplement. C’est le début de la période de 

reproduction46.  

Petrecania oilor est la mesure ou la mesure du lait des brebis de chaque 

propriétaire de brebis compris dans le troupeau (sur la Vallée d’Almăj). D’habitude 

avant le 1 mai47. 

                                                      
44 Țintaru-Comănescu, op. cit., p. 52, d’après Buhociu, Folclorul de iarnă, ziorile şi poezia 

păstorească, p. 270.  
45 Țintaru-Comănescu, op. cit., p. 53, d’après Conea, Țara Loviștei, p. 48. 
46 Blănaru, op. cit., p. 273; voir aussi Roman, op. cit. 
47 Blănaru, op. cit., p. 299. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:20 UTC)
BDD-A25100 © 2016 Editura Sitech



Ion POPESCU-SIRETEANU 

84 

Preir c’est «la veille de St. George»48; «le produit des vache est pris la nuit de 

preiru lu sântu-Ghiorghi»49. 

Răscolu oilor se produit en automne et s’appelle sélection des moutons ou 

séparation des moutons. C’est là qu’on vient à rascol pour prendre ses moutons. Voir Ales. 

Sacrificarea mielului 

«Le jour du sacrifice de l’agneau est une fête du printemps qui commence par 

la célébration de l’agneau à l’église, suivi par le sacrifice et la fête rituelle, le jour de 

St. George, l’ancien commencement de la Nouvelle Année Pastorale»50.  

Săptămâna Nebunilor s’appelle aussi la Semaine blanche ou la Semaine du 
fromage. Dans certaines zones de la Valachie, le jeudi de la semaine du fromage 

s’appelait le Jeudi de tous les animaux, spécialement le jeudi des fourmis. Les 

Roumains de ces zones célèbrent ce jour contre toutes les bêtes, surtout les fourmis51.

 Sâmbră est une importante fête des bergers et consiste dans la traie des brebis 

à la montagne, quand le village monte à la bergerie de montagne. Après la mesure du 
lait, on prend le repas ensemble à la bergerie52. 

Sânmedru est une importante fête des bergers. «En Olténie l’on croit que celui 

qui respecte strictement cette fête est protégé, lui et ses animaux, contre les dégâts des 

loups. Dans le département de Muscel, les bergers qui veulent savoir si l’hiver sera 

dure ou non, mettent leur vêtement au milieu des moutons et regardent lequel d’entre 
eux y couche. Si c’est le mouton noir, il est signe que l’hiver sera bon; si c’est le 

mouton blanc, à leur avis il en sera rude»53.  

Sângiorzul vacilor 

«Ce jour-là, depuis le coucher du soleil et jusqu’à minuit, ou mieux dire 

jusqu’aux chants, les esprits du mal, surtout les revenants et les revenantes visitent les 

maisons des gens pour voler les produits, c’est-à-dire le lait du bétail et surtout des 
vaches laitières». Pour ne pas leur voler les langues des machines à hacher, «les 

femmes, surtout celles ayant des vaches laitières, cachent la nuit de St. George les 

machines à hacher ou au moins leurs langues, pour que les revenantes ne les trouvent 

pas et ne les emportent»54. 

Sânpetru ou Sf. Petru «est le chef des loups»; «le chef des bêtes des forêts»; 
«des troupeaux de vaches»; «nul ne mange le bétail de quelqu’un sans l’accord de 

Saint Pierre»; «les loups se rassemblent aux carrefours et exigent en hurlant des 

aliments. St Pierre en arrive et les envoie ailleurs»; «Sf Pierre leur assigne la proie: 

brebis, vaches, bœufs»; «ils ne peuvent faire des dégâts dans le troupeau en l’absence 

de son ordre»55. On l’appelle aussi Sânpetru Lupilor. Ce saint «réunit les loups dans la 

forêt, une fois par an, et en fait le partage des proies. Celui qui essaie de le surprendre 

pendant cette nuit du partage sera mangé par un loup boiteux»56. Sânpetru d’hiver est 

                                                      
48 GS, III, p. 343. 
49 GS, II, p. 328. 
50 Blănaru, op. cit., p. 333. 
51 Idem, ibidem, p. 339. 
52 Pour sâmbră, voir aussi Ion Popescu-Sireteanu, Termeni păstoreşti în limba română, vol. I, p. 

274-275; Blănaru, op. cit., p. 340-341). 
53 Pamfile, Sărbătorile la români, p. 187. 
54 Marian, op. cit., p. 257-258; voir aussi p. 270, 271. 
55 Fochi, op. cit., p. 307-308. 
56 Blănaru, op. cit., p. 342.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:20 UTC)
BDD-A25100 © 2016 Editura Sitech



Fêtes pastorales 

85 

une divinité tumultueuse, ayant pour rôle de partager les proies aux loups, pour toute 

l’année, dans la nuit de 15-16 janvier : moutons, bétail, hommes57. 

Sântoader 

Tient depuis la première semaine du Carême; à une semaine du Mardi gras du 

Carême ; après le Mardi gras du fromage, dans «le samedi de la première semaine après 

la semaine blanche»; «dans la première semaine du Mardi gras du Carême». Il y en a 

aussi d’autres informations: c’est là «qu’on coupe la crinière des agneaux d’un an»; «on 

coupe les queues et les crinières des poulains», «on coupe la queue des chevaux, des 

bœufs et des vaches» (de leurs poils on fait des lacets; «Si on ne respecte pas la fête, les 
bêtes et les oiseaux de proie détruisent le bétail», «elle est surtout respectée par les 

hongrois venus de Transylvanie, qui s’occupent de l’élévation des moutons»58. 

Sfântul Lup 

«Le jour du 23 août, les bergers doivent suivre un certain rituel et invoquer le 

pouvoir du Saint Martyr le Loup. Quand le soleil brille sur le ciel, ile ne parlent, ni ne 

mangent, pour que la bouche du loup reste fermée quand il rend visite à la bergerie. 

Vers la soirée, ils jettent dans la nourriture des moutons les nœuds de la bande par 

laquelle ils égouttent le lait pour le fromage, pour qu’à l’entrée du loup dans la bergerie 

son nœud de la gorge se rompe et la bouge reste serrée59. 

Sfântu Trifon est le 1 février, à la veille du Jour du Seigneur: il est célébré 
pour défendre le troupeau contre les loups; le St. Trifon est le protecteur des loups. 

Ceux qui ne respectent pas cette fête subissent des dégâts concernant les moutons60.

 Mr. sirnitsa (=sirniţa) est la semaine du fromage ou, aux dires des Mégléno-

Roumains, săptămona din bronză. Du bg. sirnica61.  

Spartul Plaiului est «le départ des bergers de la montagne, en automne, mais 

aussi une fête des moutons (le départ des montagnes)»62. 

Tecle (de Tecla) 

Teclele Berbecilor est une «fête religieuse chrétienne des propriétaires des 

moutons, qui a lieu en septembre ou en janvier» (MDA). 

Tunderea vitelor 

 C’est la tradition de tondre le bétail à cornes et les veaux et pour les  chevaux 

et les poulains «de tondre la crinière et la queue et les cheveux de leur front », pour 

qu’ils poussent plus longs et plus beaux. Dans d’autres zones, on donne du sel enchanté 

au bétail63.  

Tunderea oilor et Fătarea mieilor sont deux grandes fêtes pastorales chez les 

Aroumains de l’Albanie64. 

Turta Arieţilor c’est ce qui s’appelle « un pain de farine ou de maïs préparé le 
jour d’Archange (le 8 novembre), quand on met ensemble les brebis et les béliers pour 

l’accouplement. Pour qu’on sache la situation des brebis après environ 21 semaines, la 

                                                      
57 Țintaru-Comănescu, op. cit., p. 42. 
58 Fochi, op. cit., p. 308-316. 
59 Voir Panțiru et al., Obiceiuri și credințe la români. 
60 Blănaru, op. cit., p. 350. 
61 Capidan, Meglenoromânii, p. 266. 
62 Preda, Contribuții lexicale. Spartul plaiului, p. 173-174. 
63 Marian, op. cit. I, p. 263-265. 
64 Bolintineanu, Călătorie la românii din Macedonia şi muntele Athos, Bucureşti, 1863, apud I. 

Neniţescu, De la românii din Turcia europeană, p. 191. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:20 UTC)
BDD-A25100 © 2016 Editura Sitech



Ion POPESCU-SIRETEANU 

86 

durée de gestation chez les ovines, le pain est jeté au milieu du troupeau et on fait la 

divination ; si le pain tombe avec la face vers le haut, c’est un bon signe, sinon, il en est 

mauvais65.  

Ziua Lupului est une fête populaire qui a lieu le St. André (30 novembre) 

pour défendre le bétail des loups du Pays de Haţeg66. 

Ziua Ursului est une «fête populaire du 1 août, célébrée pour défendre le 

bétail contre l’ours» du Pays de Haţeg67.  

 

BIBLIOGRAPHIE 

Academia Română, Atlasul lingvistic român pe regiuni. Transilvania. Date despre 

localităţi şi informatori (ALLR), Grigore Rusu, Viorel Bidian, Dumitru 

Loşonţi, Bucureşti, Editura Academiei, 1992. 

Academia Română, Dicţionarul limbii române (DA) A-L, 1913-1949. 

Academia Română, Dicţionarul elementelor româneşti din documentele slavo-române, 

1374-1600 (DERS), Bucureşti, Editura Academiei, 1981. 

Academia Română, Dicționarul limbii române (DLR), M-Z.  

Academia Română, „Grai şi suflet” (GS), I , 1923. 

Academia Română, Micul dicţionar academic (MDA), Bucureşti, Editura Univers 

Enciclopedic, 2001-2004. 

Academia Română, Marele dicționar geografic al României (MDGR), vol. I-V, 

București, Editura Stabilimentul Grafic J. V. Socecŭ, 1898-1901. 

Academia Română, Noul atlas lingvistic al României. Moldova și Bucovina. Date 

despre localități și informatori (NALR MB) de Vasile Arvinte, Stelian 

Dumistrăcel, Ion A. Florea, Ion Nuță, Adrian Turculeț, București, Editura 

Academiei, 1987. 

Academia Română, Dicționarul toponimic al României. Oltenia (DTRO), sub redacția 

lui Gheorghe Bolocan, vol. 4 (J-N), Craiova, Editura Universitaria, 2003. 

Apolzan, Lucia, Carpații tezaur de istorie. Perenitatea așezărilor risipite pe înălțimi, 

București, Editura  Științifică și Enciclopedică, 1987. 

Blănaru, Alma, Dicţionar de termeni păstoreşti, Suceava, Editura Muşatinii, 2002. 
Buhociu, Octavian, Folclorul de iarnă, ziorile şi poezia păstorească, Bucureşti, 

Editura  Minerva, 1979. 

Capidan, Theodor,  Românii nomazi, dans DR, IV, 1, p. 183-352. 

Capidan, Theodor, Meglenoromânii, vol. III  Dicţionar meglenoromân, Bucureşti, 

Editura 1935. 

Cărăbiş, Vasile, Nedeile româneşti: obiceiuri traco-dace, dans „Noi Tracii” (Fondator: 
prof. dr. Josif Constantin Drăgan), nr. 93, 1982. 

Conea, Ion, Clopotiva – un sat din Haţeg, I-II, Bucureşti, Editura 1940. 

Conea, Ion, Plaiuri carpatice, Bucureşti, Editura Sport-Turism, 1984. 

Conea, Ion, Ţara Loviştei: geografie istorică, Bucureşti, Monitorul Oficial şi 

Imprimeriile Statului, 1935. 

Creangă, Ion, Opere, vol. I, ediţie de Iorgu Iordan şi Elisabeta Brâncuş, Bucureşti, 

Editura Minerva, 1970. 

                                                      
65 Blănaru, op. cit., p. 405. 
66 Densusianu, op. cit., p. 341. 
67 Idem, ibidem, p. 341. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:20 UTC)
BDD-A25100 © 2016 Editura Sitech



Fêtes pastorales 

87 

Densusianu, Ovid,  Graiul din Ţara Haţegului, Bucureşti, Atelierele grafice Socec & 

Co. Societate Anonimă, 1915. 

Diacon, Vasile, Vechi așezări pe Suha Bucovineană, Iași, Univ. „Al. I. Cuza”, 1989. 

Dunăre, Nicolae, Civilizație românească tradițională în Curbura Carpatică Nordică, 

București, Editura Științifică și Enciclopedică, 1984. 

Fochi, Adrian, Datini şi eresuri populare de la sfârşitul secolului XIX-lea. Răspunsurile la 

Chestionarele lui Nicolae Densuşianu, Bucureşti, Editura Minerva, 1976. 

Ghinoiu, Ion,  Cărările sufletului, Bucureşti, Editura Etnologica, 2004. 

Godea, Ioan, Caracteristici ale culturii populare din Bihor, București, Editura Sport-
Turism, 1977. 

Hasdeu, Bogdan Petriceicu, Etymologicum Magnum Romaniae. Dicționarul limbii 

istorice și poporane a românilor,  ediție îngrijită și studiu introductiv de 

Grigore Brâncuș, București, Editura Minerva, 1976. 

Ioniță, Vasile,  Nume de locuri din Banat, Timișoara, Editura Facla, 1982. 
Jarník, Ioan Urban, Bârseanu, Andrei, Doine și strigături din Ardeal,  ediție definitivă 

(studiu introductiv, inedite, note și variante) de Adrian Fochi, București, 

Editura Academiei, 1968. 

Latiș, Vasile, Păstoritul în Munții Maramureșului, ediția a II-a, Baia Mare, Editura 

Proema, 2000. 

Lovinescu, Vasile, Creangă şi Creanga de aur, Bucureşti, Editura Cartea Românească, 

1989. 

Marian, S. Florea, Sărbătorile la români, vol. I. Cârnilegile, București, Editura 

Fundaţiei Culturale Române, 1994. 

Marinoiu, Costea, Toponimia Ţării Loviştei, Bucureşti, Editura Vestala, 2001.  

Morariu, Tiberiu, Material etnografic și folclor ciobănesc din Munții Rodnei, extras 

din revista „Vatra”, V, Bistrița, Nr. 6-12 s.a. 

Mușlea, Ion, Cercetări etnografice și de folclor, ediție de Ion Taloș, București, Editura 

Minerva, 1972. 

Nenițescu, Ioan, De la românii din Turcia Europeană. Studiu etnic și statistic asupra 

aromânilor, București, Institutul de Arte Grafice Carol Göbl, 1895.  
Oltean, Dan, Munții dacilor. Călătorii pe plaiurile regești ale Sarmizegetusei, 

București, Editura Dacia, 2008. 

Oprișan, I.,  Folclor din Moldova de Jos, în Folclor din Moldova, vol. II, p. 1-444, 

București, Editura pentru Literatură, 1969. 

Pamfile, Tudor, Sărbătorile la români, ediție de Iordan Datcu, București, Editura 

Saeculum I. O., 1997. 

Panţiru, V., Gheorghe, I., Stancu, C., Obiceiuri şi credinţe la români, Piteşti, Editura 

Pământul, 2011. 

Papahagi, Tache, Dicţionarul dialectului aromân. General şi etimologic (DDA), 

Bucureşti, Editura Academiei, 1974. 

Pavelescu, Gheorghe, Cercetări folclorice în sudul județului Bihor, dans AAF, VII 

(1945), p. 35-122. 

Pătruț, I.,  Folclor de la românii din Sârbia, dans AAF, VI, 1942, p. 329-384. 

Petrovici, Emil, Folclor din valea Almăjului, dans „Anuarul Arhivei de Folclor”, III 

(1935), p. 25-158. 

Popescu, Radu Sp., Graiul gorjenilor de lângă munte, Craiova, Editura Scrisul 

Românesc, 1980. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:20 UTC)
BDD-A25100 © 2016 Editura Sitech



Ion POPESCU-SIRETEANU 

88 

Popescu-Sireteanu, Ion, Chestionar păstoresc, Piteşti, Editura Tiparg, 2013. 

Popescu-Sireteanu, Ion, Termeni păstoreşti în limba română, I, Iaşi, Editura Princeps 

Edit, 2005. 

Roman, Radu Anton, Bucate, vinuri şi obiceiuri româneşti, Bucureşti, Editura Paideia, 

1988. 

Tufescu, Victor, Pe Valea Moldovei, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1970. 

Ţintatu-Comănescu, Elena-Cremona, Migraţiile interne şi enclavele culturale, Piteşti, 

Editura Tiparg, 2009. 

Vulcănescu, Romulus, Etnologie juridică, București, Editura Academiei, 1970.     
 

     

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:20 UTC)
BDD-A25100 © 2016 Editura Sitech

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

