
96 

STILISTICĂ ŞI POETICĂ 

ANA BLANDIANA – ÎNTRE CUVÂNT  
ŞI TĂCERE. DISCURS LINGVISTIC,  

DISCURS LITERAR 

ALINA-IULIANA POPESCU 
Universitatea de Vest din Timişoara 

Cuvinte-cheie: poetică, discurs literar, neomodernism, generatie, poezie 
 
Cercetarea stilului unui autor devine o problemă de o com-

plexitate extremă şi datorită capacităţii operei moderne de a declanşa 
incertitudini şi interpretări diverse, în spaţiul căutărilor intense de 
articulare a unui Sens. 

Găsindu-şi originile în modul de manifestare lingvistică a 
omului modern, stilul devine chiar „omul însuşi”, după cum îl 
defineşte Georges-Louis de Buffon, în al său Discurs asupra stilului, 
din 1753. Se observă, începând cu modernitatea, tendinţa tot mai 
acută a autorilor de texte de a opta pentru varietate nu doar struc-
turală, cât şi de conţinut, prin extrapolarea unor aspecte semantico-
textuale şi discursive ale limbii. În acest context, căutarea stilului 
unui autor ar implica cercetarea tuturor acelor mijloace adăugate 
expresiilor tranzitive, care aduc o notă distinctă, individuală şi 
subiectivă operei, detectată în interpretare. 

Depăşind sfera gramaticii tradiţionale, o analiză stilistică a 
operei unui autor presupune dovada vie a îngemănării dintre 
gramatică şi literatură, sistemul stilistic al unei opere constituind, în 
sine, un corpus lingvistic, retoric, metric etc., adică o structură 
reflexivă etajată, ce conjugă viziunea personală asupra lumii cu o 
reacţie umană. În căutarea stilului Anei Blandiana, cea aflată într-o 
permanentă căutare de sine, Joaquin Maria Aguirre Romero îi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:10:39 UTC)
BDD-A24975 © 2016 Editura Mirton; Editura Amphora



97 

defineşte poetica în termenii: „mai degrabă orientală decât occiden-
tală, o poetică a dizolvării, a restituirii unităţii pierdute, provocată de 
ruptura abisală dintre conştiinţă şi abstractizare” (Romero, 2009: 16), 
pendulând, permanent, între intelect şi emoţie a expresiei, în favoarea 
celei din urmă. Noua estetică, pe care o instaurează Generaţia '60, şi 
care vizează resurecţia lirismului pur, printr-o înlăturare definitivă a 
tot ceea ce nu fusese productiv, în arida perioadă a poeziei 
lozincarde, readuce întoarcerea către valorile naţionale reale, prin 
revigorarea marilor teme şi motive interbelice, printr-o resurecţie 
chiar a universului rural, pe care modernismul îl trecuse într-un plan 
secund, în favoarea promovării unei literaturi urbane. 

Pendulând, între coerenţă şi fragmentarism, între raţiune şi 
emoţie, părând să-i acorde o atenţie particulară acesteia din urmă, 
poezia Anei Blandiana constituie un amestec între un neomodernism 
autentic, de la care preia numeroase episoade, recognoscibile în 
întreaga sa creaţie, şi voce personală, izvorâtă din laturile cele mai 
intime ale fiinţei sale, fiind o formă a proiecţiei interioare, univers al 
căutării şi al regăsirii de sine. 

Profundele reflecţii poetico-stilistice, generate de lectura atentă 
şi de pasiunea pentru poezia Anei Blandiana, le-au oferit criticilor 
posibilitatea să ajungă la substratul identitar constitutiv al creaţiei 
artistice a poetei, care ţine, în primul rând, de selectarea şi de 
permanenta construire de sensuri noi, integrate nivelurilor fonetice, 
lexicale, semantice şi stilistice. În acest context, analiza complexă, 
abordată din unghiuri diferite, reuşeşte să ofere o nouă viziune 
asupra operei Anei Blandiana. Poetica nouă pe care o promovează 
Ana Blandiana este o reiterare a poeticii anterioare stănesciene, în 
care literatura, cuvântul, poate să devină o piedică: „Urăsc uneori 
literatura, aşa cum un podgorean ar putea urî vinul pentru insolenţa 
de a se socoti mesagerul în transcendent al viei, plătind vămile 
perfecţiunii cu adevărurile, uitate unul câte unul, ale butucilor” 
(Blandiana, 1970: 112). Poezia acesteia este scrijelită, cu unghia, pe 
pereţii sufletului, poeta definind, în oglindă, o altă estetică a urâtului, 
văzută dinspre interior către exterior. 

Cultivată cu precădere de Ana Blandiana, această formă de 
percepţie a exteriorului, printr-o filtrare interioară, presupune, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:10:39 UTC)
BDD-A24975 © 2016 Editura Mirton; Editura Amphora



98 

totodată un model de construcţie a unei noi realităţi (interioare), 
printr-o reconsiderare prealabilă a realităţii exterioare. Tonalitatea 
aparte, în care poeta rescrie noi realităţi, implică, dincolo de 
geometrie neomodernistă a formei, un ritual al ei: „Am hotărât/ Să 
ies din glasul meu,/ Ca dintr-o biserică părăsită,/ De Dumnezeu mai 
înainte,/ O celebră biserică,/ Devenită muzeu,/ Cu altar din silabe,/ Şi 
bolţi din cuvinte,/ Sub care, ameninţători/ De atâta iubire,/ 
Credincioşii se-nghesuie,/În pronaosuri sfinte.// Am hotărât/ Să fug 
din glasul meu,/ Ca dintr-o închisoare pe care/ Singură mi-am 
închinat-o,/ Pentru nenumăratele mele crime,/ O închisoare celebră,/ 
Devenită muzeu,/ Cu versuri zăvoare/ Şi gratii de rime–/ Publicul o 
vizitează/ Şi, înfiorat de torturi,/ Nu se miră/ Că nu zace, în ea, 
nime//” (Pasul) (Blandiana, 1970: 23). 

Natura paradoxală a unui stil care pendulează inegal în expresie, 
între intelect şi emoţie, în favoarea celei din urmă, se răsfrânge 
asupra conţinutului, deconstruind parţial canonul Generaţiei ‘60, prin 
instaurarea unui nou ceremonial. 

Vindecarea prin poezie sau poezia ca terapie devine formă de 
recuperare a unui timp pierdut, a unui spaţiu originar, aproape 
paradisiac, regăsibil şi înţeles doar cu ochii sufletului. Iar, dacă 
paradisul este un illo tempore, atunci calea cea mai simplă către el 
este poezia, adică zborul. „De boala de care sufăr/ Nu se moare,/ Ci 
se trăieşte –/ Substanţa ei este chiar eternitatea,/ Un fel de cancer al 
timpului/ Înmulţindu-se din sine fără oprire./ E o boală impecabilă,/ 
O suferinţă perpetuă ca o vocală de sticlă/ Laminată în văzduhul 
asurzitor,/ O cădere/ Căreia, numai pentru că e fără sfârşit,/ I se 
spune zbor. (Zbor)" (Blandiana, 1970: 35). 

Zborul stănescian, transpus în literă de femeie. Ţipătul 
neputinţei omului de a cuprinde infinitul, de a descompune 
materialul, pentru a scoate la iveală spiritualul, de a dizolva 
prezentul, pentru a reinstaura trecutul primordial al lumii. Zborul 
devine, astfel, o cale exterioară de căutare a Luminii, aşa cum 
Tăcerea devine o cale interioară. Iar „acest tip de idealism vitalist şi 
nu raţionalist este unul dintre elementele identitare ale poetei” 
(Romero, 2009: 17). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:10:39 UTC)
BDD-A24975 © 2016 Editura Mirton; Editura Amphora



99 

Cuvintele par să se interiorizeze şi ele, devenind limbaj al 
tăcerii, interesând, de fapt, ceea ce nu poate fi exprimat, adică 
sufletul, iar, în calea disperată a exprimării absolute a sufletului, 
cuvintele devin piedică sau chiar blestem: „Tragic mi-e darul, 
asemenea pedepselor vechi/ Ce strămoş mi-a greşit ca să-i port -
lauri-vina?/ tot ce-ating se preface-n cuvinte/ Ca-n legenda regelui 
Midas” (Blandiana, 1970: 72). Uneori, neîncrederea în cuvânt se 
preschimbă în căutarea cuvântului prim, al cuvântului creator de lumi 
(motiv subordonat temei condiţiei poetului), traseul poeziei capătând 
două direcţii: de a recompune realităţi şi de a ordona realităţile 
existente deja. 

Vorbind tocmai despre esenţa cuvintelor, despre limita lor 
interioară, despre puterea lor de expresie, în Postfaţa traducerii 
volumului Anei Blandiana, Proiecte de trecut şi alte povestiri, Marco 
Cugno identifică anumite elemente specifice: „Există, pe de-o parte, 
materialitatea cuvântului, percepută ca «dar tragic» («Tot ce ating se 
preface-n cuvinte / Ca-n legenda regelui Midas», scrie autoarea în 
poezia Darul, din cea de-a doua culegere, Calcâiul vulnerabil), iar de 
cealaltă, aproape vrând să scape de acest «blestem», nevoia de a 
ajunge la esenţa misterioasă a cuvântului, la sufletul acestuia. 
Aceasta «vânătoare» a «umbrei cuvintelor» este însă supusă riscului: 
cuvintele pot să-şi piardă umbra, partea lor cea mai de preţ, îşi pot 
vinde sufletul” (Cugno 2008, 141). 

Învestite, în mod aproape miraculos, cu o aură specială pe care 
Marco Cugno o numeşte, umbră, adică o inimă ascunsă, aflată în 
stare latentă, pe care doar dibăcia artistului o poate readuce la viaţă, 
făcând-o să pulseze, în ritmul propriu, cuvintele nu pot fi transpuse 
în idei, fără intervenţia sensibilului. În lipsa emoţiei, simpla lor 
formă, oricât de frumoasă, devine aridă de sens, de aceea „tocmai 
utilizarea cuvântului poetic, în scopuri etice, «morale», este simţită 
ca un risc, care i-ar putea compromite valoarea, pe plan estetic, 
datorita angajării excesive” (Cugno, 2008: 141). 

Viaţa prin artă presupune alegere şi renunţare în acelaşi timp, 
legile firii fiind astfel încălcate, iar în poetă răzbate glasul de 
întoarcere la datul firesc, mergând până la renunţare. Întoarcerea 
spre firesc poate fi şi o întoarcere către spaţiul edenic, primordial, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:10:39 UTC)
BDD-A24975 © 2016 Editura Mirton; Editura Amphora



100 

prin identificarea sinelui cu elementele originare ale existenţei: „Din 
tot ce e fluid în jur. Eu caut/Şi-s obosit de moarte şi de mers,/Silit să 
port rigid în mine punctul/de sprijin pentru univers”. (Întoarcere) 
(Blandiana, 1970: 57). 

Expresionismul blagian şi oboseala existenţială îmbracă o formă 
originală la Ana Blandiana, fluiditatea construind un loc nesigur, 
într-un mers invers dinspre moarte spre viaţă, timpul confundându-se 
cu spaţiul, realizând aceeaşi dedublare cu care autoarea obişnuieşte. 
Privit în oglindă, cu totul inversată, forţa explozivă a poemelor 
blagiene, încărcată de un optimism puternic, se atenuează, căpătând o 
notă rezervată, aproape pesimistă. 

Dar cum iubirea, ca „zenit al subiectivităţii” (Oancea, 1999: 36) 
„luminează poate cea mai semnificativă situare a omului în lume, 
devenind, în ultimă instanţă, terenul unor relaţii decisive asupra 
condiţiei umane” (Oancea, 1999: 36), resuscitând mediul diafan 
eminescian, Ana Blandiana alege această cale de rezolvare a crizei 
identitare, prin adevărate ode închinate purităţii primare, scrise într-
un limbaj postromantic: „Din apă, ieşeau trupuri albe de plopi/Cu 
forme somnoroase şi suave./Adolescenţi frumoşi sau doar 
femei./Dulce confuze, pletele jilave/Nu îndrăzneau dorinţa s-o 
ascundă./Apa era fără sfârşit rotundă,/Luna turna pe luciul 
ei/Ulei.//Păşeam desculţi şi limpezi/Îmi simţeam degetele adormite în 
mâna ta,/Era atâta dragoste pe ape,/că nu ne puteam scufunda,/Era 
atâta linişte, că timpul/Nu îndrăznea să spună vreo secundă,/Cerul nu 
rostea niciun nor./Apa nu-ngăima nicio undă,/Doar tălpile 
goale,/Călcând în lumina de lună,/Scoteau un sunet uşor.” (Din apă 
ieşeau trupuri albe de plopi) (Blandiana, 1970: 67). 

Reîntoarcerea în trecut sau poate în intimitatea fiinţei, cu 
ajutorul apei, care funcţionează precum o oglindă, reflectând, deci, 
reconstruind realităţi în sens invers sau retroproiectiv, se realizează 
într-o manieră originală a poetei de a reconstrui trecutul – privit ca 
formă individuală a tradiţiei universale – din prisma prezentului. În 
fond, criza identitară îşi are originile în copilărie, când poeta nu se 
regăseşte pe ea însăşi în propriul trup, parcă prea firav şi prea mic 
pentru imensul suflet pe care îl poartă1: „Din oglindă mă privea un 
                          
1Aluzie la expresionistul strigăt blagian din Daţi-mi un trup, voi munţilor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:10:39 UTC)
BDD-A24975 © 2016 Editura Mirton; Editura Amphora



101 

trup firav/Cu claviatura oaselor distinctă,/Inima-apăsa pe clape 
grav/Şi-ncerca să-apară în oglindă//N-am văzut-o, niciodată, dar 
ştiam/Ca-ntr-un joc de-a baba-oarba că-i ascunsă/(Precum inima 
salcâmului din geam/Coşul pieptului de crengi o face frunză)”. 
(Copilărie) (Blandiana, 1970: 21). 

Sub aparenţa unui joc în oglindă, poeta se proiectează în două 
medii totalmente diferite: oglinda (inanimatul) şi salcâmul 
(animatul). Se proiectează şi, de fapt, se reconstruieşte pornind de la 
organul vital al trupului (şi, deopotriva, al poeziei), inima. 
Suprapunerea între cadrul interior – văzut ca realitate esenţială şi 
reprezentat prin oglindă şi cadrul exterior, reprezentat de universul 
înconjurător, transpus metonimic prin copac, devine posibilă doar cu 
ajutorul acestui organ vital care este inima. Oglinda sau geamul, 
poate constitui, în mod indirect, o poartă către copilărie. Iar copilăria 
poate fi deschisă în două moduri diferite: indirect, prin intermediul 
memoriei, ea însăşi imperfectă prin neputinţa de a fi întru totul fidelă 
în procesul de reconstrucţie şi direct, prin trăirea vârstei maturităţii 
ca pe o veritabilă vârstă a copilăriei. 

Elementele cu forme non-rectilinii ale universului copilăriei, 
strâmbe, devin însă plăcute ochiului matur de mai târziu. De altfel, 
distorsionarea imaginii pe care ochiul de copil o percepe, transpusă 
într-un plăcut limbaj ludic, este distorsionarea imaginii din memorie, 
într-o încercare forţată de readucere a trecutului în prezent, printr-o 
nevoie de raportare a lui la vârsta actuală. Dispusă între segmentele 
timpului ireversibil, biografia autoarei, ea însăşi o permanentă 
căutare de sine, redevine, astfel, prelungirea operei, iar opera, 
prelungirea biografiei. Ambele, însă, deşi la fel de reale şi la fel de 
complexe, precum ea însăşi, curg, totuşi, în paralel, într-o sisifică 
încercare poetică de a le suprapune cumva. Învelişurile aparent 
clasice ale poeticii Anei Blandiana transpun, în fapt, numeroase 
pliuri sufleteşti, dintr-o riguroasă ierarhie a vârstelor. Când trecutul 
nu mai poate fi nici măcar reconstruit imagistic sau simbolic, 
bucăţile de timp ale universului copilăriei devenind inaccesibile 
sufletului prea obosit al autoarei, intervine poezia, ca taină, în sensul 
de ritual sacru, adică împărtăşanie, comuniune. Superioară înţelegerii 
comune, ea va permite stăpânirea şi descrierea unei lumi, în care 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:10:39 UTC)
BDD-A24975 © 2016 Editura Mirton; Editura Amphora



102 

fiinţa umană îşi caută, în permanenţă, rostul, iar viaţa îi devine 
sinonimă cu o cunoaştere parţială. De aceea, întreaga sa operă 
presupune existenţa numeroaselor feţe ascunse, care se vor descifrate 
precum sfinţii din picturile de pe pereţii de mănăstire medievală, abia 
întrezăriţi din peisaje. 

În final, poezia devine tot aceea care îi mijloceşte poetei 
împăcarea cu sine, când jertfa răstignirii sufleteşti se transformă şi 
ea, din ţipăt, în tăcere, adevărul constând în armonizarea exteriorului 
cu interiorul, prin acceptarea propriei condiţii umane. „În cele din 
urmă, acest adevăr presupune linişte, beatitudine, o stare de armonie 
între exterior şi interior, între om şi lume, o stare de repaus, în care 
cuvîntul nu mai este necesar, pentru că poezia nu mai are nimic de 
spus, nu mai trebuie să exprime nicio diferenţă. «Adevărul» poeziei 
se găseşte în tăcere, în singurătate, în recluziune, atunci cînd toate 
conflictele au încetat să existe. O astfel de tăcere este resimţită, 
atunci cînd inefabilul exterior se întrepătrunde cu ceea ce omul 
întîlneşte, în interiorul propriei sale fiinţe: asumarea acestei condiţii 
presupune situaţia în care omul «priveşte», fără prejudecăţi, un 
adevăr ce nu începe odată cu conştiinţa, dar care este resimţit în 
pântece şi care îl face să se cutremure – adevărul întregii fiinţe, 
adevărul întreg care cuprinde toate dimensiunile şi care se arată sub 
forma unei epifanii.” (Romero, 2009: 17). 

 
*** 

Ana Blandiana, pe numele său adevărat Otilia Valeria Coman, se 
naşte la Timişoara, la 25 martie 1942, ca fiică a preotului ortodox, 
Gheorghe Coman2, şi a soţiei acestuia, Otilia Coman, în urma 
căsătoriei cu scriitorul Romulus Rusan, devenind Otilia Valeria 

                          
2Tatăl poetei este originar din Murani, Timiş. După retrocedarea Ardealului de Nord, 

în 1944, familia Coman s-a mutat la Oradea, unde tatăl poetei a slujit ca preot la 
Biserica cu Lună, catedrala ortodoxă din Oradea. După instaurarea regimului 
comunist în România, preotul Coman a fost arestat ca „duşman al poporului". Ca 
fiică a unui deţinut politic, a trebuit să aştepte patru ani, până când autorităţile 
comuniste i-au permis înscrierea la Facultatea de Filologie din Cluj. Tatăl poetei a 
murit într-un accident de maşină, în anul 1964, la scurt timp după eliberarea din 
detenţia politică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:10:39 UTC)
BDD-A24975 © 2016 Editura Mirton; Editura Amphora



103 

Rusan, cei apropiaţi spunându-i Doina. Pseudonimul literar, sub care 
este cunoscută, este preluat de poetă de la numele satului Blandiana, 
din judeţul Alba, în care s-a născut mama ei, „desprinzând din 
aceeaşi denumire şi un prenume” (Ştefănescu, 2005: 396). Ana 
Blandiana devine, astfel, „un simbol al purităţii şi intransingenţei 
morale” (Ştefănescu, 2005: 396). 

Deşi harta neomodernismului românesc este de o extrem de 
mare diversitate, fiind constituită dintr-o pluralitate de voci lirice, 
Ana Blandiana devine o figură distinctă a acesteia. Traiectoria 
extrem de interesantă a liricii sale are ca premisă biografia4, care a 
fost supusă unei tulburate istorii. Debutul său literar este cenzurat de 
vitregiile ideologiei politice a momentului, urmând ca anii care 
continuă să stea sub acelaşi stigmat. O cunoaştere şi o cercetare 
îndeaproape a biografiei autoarei relevă modul în care nu doar 
întreaga experienţă culturală acumulată influenţează poetica acesteia, 
ci şi experienţele civice sau cele cotidiene, intime sieşi. 

În afara activităţilor literare, numele Anei Blandiana şi al soţului 
său, Romulus Rusan, sunt strâns legate de fondarea Memorialului 
Victimelor Comunismului şi al Rezistenţei, cunoscut şi ca 
Memorialul de la Sighet, format din Muzeul de la Sighet şi din 
Centrul Internaţional de Studii asupra Comunismului, cu sediul în 
Bucureşti. 

 
 

Referinţe bibliografice 
 

Aguirre Romero, Joaquín María, Ana Blandiana – o poetică a umilinţei, în 
„Observator cultural”, nr. 487, 2009. 

Blandiana, Ana, La Cules de îngeri, Bucureşti, Editura Cartea Românească, 1970. 
Oancea, Ileana, Poezie şi semioză, Timişoara, Editura Marineasa, 1999. 
Scurtu, Nicolae, Întregiri la biografia poetei Ana Blandiana, în „România Literară", 

nr. 11 (2012). 
Ştefănescu, Alex, Istoria literaturii române contemporane, Bucureşti, Editura 

Maşina de Scris, 2005. 
Sursa: http://www.anablandiana.com/, accesat iunie 2015. 
Sursa: http://ro.wikipedia.org/wiki/Ana_Blandiana/, accesat iunie 2015. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:10:39 UTC)
BDD-A24975 © 2016 Editura Mirton; Editura Amphora



104 

ANA BLANDIANA – BETWEEN THE WORD AND THE SILENCE. 
LINGUISTIC DISCOURSE, LITERARY DISCOURSE 

(Summary) 
 
Keywords: poetics, literary discourse, neomodernism, generation, poetry 
 
Cultivating a lyricism that swings between consistency and fragmentarism, 

between reason and emotion, seeming to pay particular attention to the latter, Ana 
Blandiana's poetry is a mixture between a genuine neomodernism from that she 
takes numerous episodes throughout his recognizable creative and personal voice, 
springing from the most intimate sides of his being as a form of inner projection, 
search and retrieval of the universe itself. Although the Romanian neomodernism 
map is highly diverse, being made up of a plurality of poetic voices, Ana Blandiana 
becomes a distinctive figure. The trajectory of her poetry starts with her very 
interesting biography that has undergone of a troubled history. Her literary debut is 
censored by political ideology hardships of the moment, following that during which 
continue to stand under the same stigma. In her poetry, Ana Blandiana rewrites the 
idea of a warm and a diaphanous Romanticism, which assigns meanings of a severe 
purity or the feeling of the mystery, through a work that restores the silence. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:10:39 UTC)
BDD-A24975 © 2016 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

