Diversité et Identité Culturelle en Europe

LE PASSAGE DE L'ALPHABET ARABE
A L’ALPHABET LATIN: QUELQUES CAS AU-
DELA DE LA REFORME DE
MUSTAFA KEMAL ATATURK

Xavier LUFFIN

Université Libre de Bruxelles
Académie Royale de Belgique
xluffin@ulb.ac.be

Abstract:

Mustafa Kemal Atatiirk is known as the man who led Turkey to the
adoption of the Latin alphabet for Turkish, written with the Arabic script until
1928. This reform was supposed to facilitate literacy and to help Turkey on the
path to modernization. Nevertheless, the idea was not new, it had been debated
since the years 1860 in Turkey and in Azerbaijan, and the reform had been adopted
elsewhere in Asia before. Around the end of the 19th century and the beginning of
the 20th century, the same process was launched in Africa, in a very different
political context. Finally, the Arabic language itself happened to be written with the
Latin alphabet, again in a very specific context.

Keywords:
Writing, Arabic, Latin Alphabet, Turkey, Azerbaijan, Africa.

Introduction

Lorsqu’il m’a été proposé de participer a un colloque consacré a la
roumanité, a la romanité et a la latinité, je me suis interrogé sur ce que
pouvait bien apporter un spécialiste des langues orientales. J’ai rapidement
pensé a la question de 1’alphabet dans le monde turc, d’autant plus que ce
sujet avait occupé mes recherches il y a quelques années, en me penchant
sur le cas particulier du passage de 1’alphabet arabe a ’alphabet latin en
Turquie. Néanmoins, le sujet a déja été étudié¢ a maintes reprises, et depuis

49

BDD-A24943 © 2016 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:31 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

longtemps. J’ai alors pensé a replacer cette opération dans une perspective
plus large, au-dela du cas de la République turque. En effet, le passage a
I’alphabet latin en Turquie, s’il fut le fruit d’une décision politique prise par
Mustafa Kemal Atatiirk, avait été déja été envisagé depuis longtemps en
Turquie et méme au-deld, en Azerbaidjan notamment. Par ailleurs, une
opération similaire avait également été opérée en Afrique, pour les langues
dites ‘ajamies, c’est-a-dire les langues africaines notées en caractéres
arabes, cette fois dans un contexte politique totalement différent.

Pour commencer, il faut se défaire d’une idée trés répandue qui
considére qu’un alphabet donné est attaché a une langue en particulier.
Depuis que I’écriture existe, celle-ci a voyagé d’une langue a I’autre, les
familles linguistiques ne constituant nullement des frontiéres. Rappelons a
titre d’exemple que si 1’écriture cunéiforme fut congue pour noter le
sumérien, elle permit aussi de noter des langues appartenant a des familles
linguistiques treés différentes, sémitiques comme 1’akkadien, le babylonien
ou I’assyrien, et indo-européennes, comme le vieux-perse ou le hittite. Il en
va de méme pour I’écriture hébraique, qui a permis de transcrire outre
I’hébreu, d’autres langues sémitiques telles que 1’arabe, ou encore indo-
européennes telles que le yiddish, I’espagnol ou le persan, sans parler des
langues turques — turc, tatar, azéri, etc. — ou méme du berbére. L’écriture
arabe elle aussi a permis de noter des langues tres différentes: I’arabe bien
siir, mais aussi le persan, le turc ottoman, I’ourdou, le malais, le swabhili, le
haoussa, le peul, etc. Un dernier exemple est celui de 1’écriture latine, qui
permet aujourd’hui de noter d’innombrables langues, des langues romanes
et germaniques au hongrois et au vietnamien, en passant par de nombreuses
langues africaines etc.

Tout cela signifie que de maniere théorique, toute langue peut Etre
rédigée en toute écriture, moyennant bien siir quelques aménagements plus
ou moins importants en fonction des exigences phonétiques ou
grammaticales de chacune.

Rappelons aussi que le nombre d’alphabets réellement créés ex
nihilo est relativement restreint, puisque les peuples ont souvent préféré
adopter et éventuellement adapter un systéme existant plutdot que de

50

BDD-A24943 © 2016 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:31 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

«réinventer la roue. » C’est pourquoi les Grecs ont emprunté 1’alphabet
phénicien, les Turcs 1’alphabet arabe, etc. Pourtant, il arrive fréquemment
qu’un peuple décide d’adopter un autre alphabet que celui communément
admis pour noter une langue donnée, méme lorsque la tradition est ancienne
et bien établie. La motivation en est généralement idéologique, liée a des
questions d’identité ethnique ou religieuse, ce qui explique par exemple
pourquoi certaines langues slaves sont transcrites en caracteres cyrilliques et
d’autres en caractéres latins, suivant généralement une division
confessionnelle entre chrétiens orthodoxes et catholiques.

A Dintérieur du monde turc, qui nous intéresse en particulier, on
pourrait multiplier les exemples des minorités religieuses turcophones ayant
adopté une autre écriture que ’alphabet arabe pour noter leur langue, afin de
se différencier de la population musulmane dominante. Il existait en effet
jusque dans les premiéres décennies du 20° siécle une littérature plus ou
moins abondante selon les cas en turc noté en caractéres grecs, en caractéres
arméniens, en caractéres géorgiens ou encore en caractéres hébraiques.

Si la motivation des différentes minorités de I’empire ottoman ayant
choisi un autre alphabet était certainement avant tout de se différencier de la
communaut¢ musulmane dominante en affirmant sa propre identité
religieuse, en utilisant ainsi un alphabet associ¢ a une religion donnée et qui
revétait méme parfois une certaine sacralité, d’autres raisons furent parfois
avanceées. Pour certains, il s’agissait de pédagogie — 1’alphabet grec aurait
été mieux adapté au turc et a ses huit voyelles que 1’alphabet arabe, qui ne
note pas les voyelles bréves et ne dispose que de trois voyelles longues.
Pour d’autres, la motivation était certes religieuse, mais imposée par la
majorité, puisque selon certaines sources les autorités ottomanes auraient
interdit aux chrétiens d’utiliser 1’alphabet arabe pour noter leurs propres
textes religieux”.

LA ce sujet, voir X. Luffin, ‘Le phénoméne de métagrammatisme dans le monde oriental’,
Acta Orientalia, 54, Budapest, 2001, pp. 339-360.
o1

BDD-A24943 © 2016 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:31 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Le passage de I’alphabet arabe a I’alphabet latin

Mais dans le cas de la réforme de 1’alphabet décidée par Mustafa
Kemal et mise en ceuvre dés 1928, nous nous trouvons dans un cas de figure
fondamentalement opposé a ceux qui ont été évoqués jusqu’ici, parce que la
décision est prise a la téte de I’Etat, mais surtout parce qu’elle concerne le
rejet de ’alphabet 1i¢ a I’identité religieuse dominante. Pour justifier ce
choix, les questions pédagogiques furent mises en avant par les défenseurs
de I’alphabet latin, revenant sur la fameuse question évoquée plus haut des
voyelles du turc improprement notées en caractéres arabes, néanmoins la
motivation premicre de Mustafa Kemal était évidemment I’occidentalisation
de la Turquie avec I’idée que ’alphabet latin était associé a des notions
telles que la modernité et le progres. On pourrait multiplier les exemples a
cet égard, mais il suffit de citer Mustafa Tung, dans un article publié¢ peu
aprés I’annonce de la réforme de I’alphabet: « le nouvel alphabet ne va pas
seulement améliorer 1’alphabétisation, il aidera aussi la Turquie, paralysée
jusqu’ici par les standards arabes et persans, a progresser et a se développer,
pleine de vie et de science »°.

Si Mustafa Kemal est désormais associ¢ a la latinisation de
I’alphabet turc, sa réforme ne fut pourtant pas la premiére tentative du genre
dans la sphere culturelle turque: d’une part elle était en gestation des le
siecle précédent, d’autre part elle fut adoptée avant lui par d’autres
populations turcophones et méme envisagée, voire expérimentée par
d’autres minorités musulmanes dans I’Empire ottoman.

En réalité, les demandes de réformer 1’alphabet turc émergerent dés
les années 1860 dans le monde ottoman ainsi qu’en Azerbaidjan, sans pour
autant envisager forcément 1’adoption d’un autre alphabet. Ce fut pourtant la
démarche de I’intellectuel azéri Ahunzade Mirza Fethali, qui proposa en
1863 un projet de latinisation de la langue turque, mais il ne fut pas suivi. A
I’époque, les raisons invoquées étaient d’ordre didactique: lors d’un
discours devant la Société scientifique ottomane prononcé en 1862, Antepli

2 L. Mignon, ‘The Literati and the Letters: A Few Words on the Turkish Alphabet Reform’,
Journal of the Royal Asiatic Society, 20, 1, 2010, p. 12.

52

BDD-A24943 © 2016 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:31 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Miinif se plaignait du caractére inapproprié de 1’alphabet arabe pour noter le
turc, en prenant I’exemple d’un terme ottoman que I’on pouvait lire de six
maniéres différentes’. Parallélement, les arguments avancés par Ahunzade
¢taient liés a la fois a la simplification pédagogique et a la notion de
progrés: « Nous avons besoin de chemins de fer. Mais nous avons surtout
besoin d’un changement d’alphabet. Nous avons besoins de télégrammes.
Mais nous avons surtout besoin d’un changement d’alphabet. Parce que la
plus importante de toutes les choses, c’est le savoir. Et le savoir dépend de
la simplicité de I’alphabet. A cause de la complexité de notre écriture, nous
sommes privés de science, nous sommes incapables d’acquérir le savoir et
I’éducation »*. De fait, les deux notions étaient liées, dans cette période ou
de nombreux intellectuels ottomans associaient déja le progres et
I’éducation a I’occidentalisation.

Mais il existe d’autres exemples de passage de ’alphabet arabe a
I’alphabet latin dans le monde turco-persan, peu avant la réforme kémaliste.
Dés 1921, I'idée de la romanisation de 1’alphabet arabe fut présentée au
Congrés de Tachkent, mais elle fut rejetée. En 1923, il fut aussi proposé
d’utiliser un alphabet arabe simplifi¢ en Ouzb¢kistan. En 1926, le Congres
de turcologie de Bakou, en Azerbaidjan, proposa d’adopter la latinisation de
I’alphabet pour toutes les langues turques d’URSS, toujours dans 1’optique
de moderniser la société, I’alphabet arabe étant encore une fois associé a
arriération®. Les Yakoutes et les Azéris d’abord, les Ouzbeks et les Tatars
de Crimée ensuite adoptérent ainsi 1’alphabet latin. Les Tadjiks, dont la
langue appartient a la sphére persane, adoptérent eux aussi ’alphabet latin
en 1926. En janvier 1928, parut le premier journal publié¢ intégralement en
ouzbek latinisé. Des 1931, tout était latinis¢, 1’alphabet arabe étant méme
officiellement interdit. Mais en 1940, coup de théatre: sur ordre de Staline,
les turcophones de IURSS durent adopter I’alphabet cyrillique. Enfin,

1d., p. 14.

* A. Ergun, Politics of Romanisation in Azerbaijan (1921-1992), Journal of the Royal
Asiatic Society, 20, 1, 2010, p. 35.

*> A. Ergun, Id., p. 36.

53

BDD-A24943 © 2016 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:31 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

depuis les années 1990, ces langues se notent a nouveau en caracteéres latin,
suite & la chute du communisme et de la domination russe®.

D’autres initiatives similaires avaient également vu le jour dans
I’Empire ottoman, a propos d’autres langues que le turc. Des 1879, soit une
cinquantaine d’années avant la réforme kémaliste, sous I’influence de
Shamseddin Sami Bey, grand admirateur de la culture frangaise, des
intellectuels albanais musulmans réunis a Istanbul proposérent de noter leur
langue en caracteres latins exclusivement, alors qu’a I’époque elle s’écrivait
aussi en caracteéres arabes et en caracteres grecs. Ensuite, la presse albanaise
de Sofia et de Bucarest adopta 1’alphabet latin et le diffusa ainsi dans
I’Empire ottoman. En 1908, une nouvelle proposition d’adopter 1’alphabet
latin fut soutenue par d’autres Albanais musulmans’.

En 1920, un projet de romanisation de la langue kurde, jusque-la
notée en caracteéres arabes également, fut proposé dans un ouvrage publié
par le Département de 1’Education a Bagdad, rédigé par deux intellectuels
kurdes de la ville de Souleimaniyeh, Muhammad Zaki Efendi et Mirza
Muhammad Bashka, assistés par des officiers britanniques, mais leur
initiative resta sans succes®. Finalement, le kurde fut tout de méme noté en
caracteres latins en Turquie, sous ’influence de la réforme kémaliste, tandis
que le kurde continua de s’écrire en caracteres arabes en Irak, en Syrie et en
Iran, et que les Kurdes du Caucase passerent aux caracteres cyrilliques.

Ainsi, la réforme de Mustafa Kemal avait été devancée par d’autres
initiatives dans I’Empire ottoman lui-méme, ainsi qu’en Azerbaidjan et en
URSS. Mais un autre cas offre un élément de comparaison intéressant, en
I’occurrence celui de I’Afrique. En effet, avant la colonisation du continent
plusieurs dizaines de langues africaines, de familles linguistiques
différentes, étaient traditionnellement notées en caracteres arabes, parfois
depuis plusieurs siécles. On les appelle les langues ‘ajamies, les plus répandues

® A. Ergun, Id., p. 40.

" F. Trix, The Stamboul Alphabet of Shemseddin Sami Bey: Precursor to Turkish Script
Reform, Journal of Middle Eastern Studies, 31, 1999, pp. 255-272.

8 C. J. Edmonds, Suggestions for the Use of Latin Character in the Writing of Kurdish, The
Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, 1, 1931, pp. 27-46.

54

BDD-A24943 © 2016 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:31 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

étant le haoussa et le peul en Afrique de 1I’Ouest, le swahili a I’Est, qui ont produit
une littérature abondante, mais ce fut aussi le cas de nombreuses autres langues
comme le malinké, le wolof, le dioula et méme 1’afrikaans.

La latinisation des langues ‘ajamies en Afrique présente quelques
différences notables avec tous les cas précédents. Tout d’abord, cette
latinisation fut imposée de 1’extérieur, par les autorités coloniales, sans
consultation de la population ou des autorités locales. Ensuite, la religion
joua encore une fois un réle dans le processus, mais de maniére différente,
puisque 1’idée avouée des colonisateurs était de « désislamiser » ces langues
en latinisant leur systéme d’écriture.

En réalité, dans un premier temps les administrateurs coloniaux ne se
montrérent pas hostiles a l'usage de I'écriture arabe, au contraire ils
l'utilisérent méme pour mieux asseoir leur pouvoir. Ainsi, au 19° siécle
certains traités entre pouvoir local et administration coloniale furent rédigés
en arabe ou en langue ‘ajamie. Ce fut le cas de certains accords signés entre
la France et des chefs sénégalais, ou encore entre les futures autorités
coloniales belges et quelques petits souverains de I’est du Congog. De
méme, les officiers britanniques en poste dans le nord du Nigeria, a 'époque
coloniale, apprenaient l'arabe ainsi que [’haoussa en caracteres arabes.

Parfois méme, les autorités coloniales allerent plus loin et
encouragerent cet usage de I’écriture arabe: 1’autobiographie en swahili de
Tippo Tip, célebre commercant swahili opérant dans I'est du Congo qui
travailla officiellement pour 1I'EIC, a été rédigée a la fin du 19° siécle a la
demande d'un diplomate allemand, Heinrich Brode'®, comme ce fut le cas
pour d’autres récits de voyage swabhilis de la méme époquell. Au Sénégal, la
rédaction en arabe, dans les années 1920, de la chronique historique peule
intitulée Zuhur al-Basatin par cheikh Moussa Kamara a probablement été
elle aussi encouragée par des administrateurs occidentaux, francais cette

% Voir notamment X. Luffin, Cinq traités en caractéres arabes du Marungu, Annales
Aequatoria, 28, Kinshasa — Gand, 2007: 186 a 215.

0 F Bontinck, L autobiographie de Hamed ben Mohammed el-Murjebi Tippo Tip (ca
1840-1905), Bruxelles, 1974,

1 Voir Nathalie Carré, De la Céte aux confins. Récits de voyageurs swahili. Paris, 2014,

55

BDD-A24943 © 2016 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:31 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

fois, en particulier Henri Gaden, alors gouverneur de Mauritanie®. Mais les
missionnaires protestants et catholiques, qui avaient généralement
I’éducation en charge, favorisérent tres tot 1’alphabet latin au détriment de
’alphabet arabe, de méme que certains administrateurs coloniaux.

L’¢évolution de I’écriture du haoussa est représentative de I’influence
de Dl’action coloniale en Afrique. L’écriture arabe fut appliquée a cette
langue au moins dés le 17° siécle. Comme I’haoussa servait de lingua franca
dans une région de I’Afrique trés morcelée linguistiquement, il intéressait
particulierement les Européens. La Church Missionary Society publia le
premier texte en caractéres latins, en boko (de I’anglais book), en 1848, et
elle se mit a Denseigner des 1865. Parallelement, les Britanniques
adoptérent 1’haoussa comme lingua franca dans 1’administration, sur
décision militaire de Frederick Lugard en 1900. En 1902, il considéra que
les officiers européens devaient apprendre le haoussa car les interpretes
locaux n’étaient pas fiables, il instaura alors des examens de langue
obligatoires pour les officiers. La méme année, il encouragea 1’'usage du
boko plutét que du ‘ajami et de la langue arabe, en usant des arguments
habituels a I’¢égard des langues ‘ajamies: 1’alphabet arabe était jugé
inapproprié pour noter le haoussa, mais surtout il fallait tenter de couper le
lien existant entre alphabet arabe et islam. Il apporta aussi un argument
nouveau: 1’usage des caracteres latins faciliterait son apprentissage par les
officiers britanniques, ce qui dispenserait du méme coup 1’administration
coloniale d’enseigner I’anglais a la population locale. C’est ainsi que des
1904, les Britanniques ouvrirent une école pour enseigner le boko aux
intellectuels locaux, a Bida.

Mais il y avait aussi des défenseurs du ‘ajami parmi les Britanniques,
comme le missionnaire Robinson et 1’officier Burdon, qui partaient de 1’idée
que puisque ce systéme était déja en place, il était plus judicieux de I'utiliser
que de tenter d’y substituer un alphabet nouveau. En 1908, Hans Vischer, un
autre officier, apporta encore un nouvel argument contre 1’'usage du ‘ajami,

12D, Robinson, Un historien et anthropologie sénégalais: shaykh Musa Kamara, Cahiers
d’études africaines, 28, 1988, pp. 89-116.
56

BDD-A24943 © 2016 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:31 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

en plus des raisons habituelles: favoriser 1’alphabet latin limiterait la
propagande anticoloniale ou nationaliste rédigée en caractéres arabes. Il
établit donc plusieurs écoles ou on enseignait le boko, mais la concurrence
du ‘ajami était trop forte — il y avait 10 000 écoles coraniques rien que dans
la région de Kano a I’époque — et la connaissance du ‘ajami resta un critére
d’admission pour les officiers britanniques dans années 19202,

Concernant le swahili, de I’autre c6té du continent africain, le
processus de latinisation fut assez similaire. Il s’agissait encore une fois
d’une langue africaine avec une tradition écrite en caractéres arabes assez
ancienne, associée bien slr a I’islam: si la plupart des documents conservés
aujourd’hui ne remontent qu’au 19° siécle, les documents antérieurs ayant
mal supporté I’humidité du climat tropical, selon Knappert le plus ancien
manuscrit qui soit conservé est un document rédigé a Pate en 1652 et
désormais conservé a la School of Oriental and African Studies, a Londres — il
s’agit de la Hamziyya, traduction du poéme arabe du méme nom d’ Al-Busiri 1“_
tandis que pour Zukhov il s’agit d’une série de lettres de Goa, remontant au début
du 18° siecle. Mais le swahili noté en caractéres arabes a vraisemblablement une
histoire plus ancienne, que certains font remonter au 11° siécle.

L’idée de noter le swahili en caractéres latins fut déja exposée vers
1850 par le missionnaire protestant Krapf, un défenseur du swahili comme
langue d’évangélisation, qui associait toutefois clairement les caractéres
arabes au danger de propagation de Iislam™. C’était aussi I'avis de Carl
Meinhof, qui proposa lors du Congres colonial de 1905 de désislamiser le
kiswahili en utilisant les caracteres latins et en remplacant méme les
nombreux termes empruntés a 1’arabe par des termes allemands — et
effectivement, dés 1’année suivante les autorités coloniales allemandes
arréterent d’utiliser les caractéres arabes pour noter le swahili dans leur
colonie. Dés 1880, 1’écriture latine concurrenga donc fortement ’alphabet

133, E. Philips, Hausa in the 20th Century: An Overview, Sudaic Africa, 15, 2004, pp. 55-84.
47, Knappert, Swahili Culture, 2, 2005, p. 439.

> D. R. Peterson, Language Work and Colonial Politics in Eastern Africa: The Making of
Standard Swahili and School Ki- kuyu, in D. L. Hoyt and K. Oslund, The Study of
Language and the Politics of Community in Global Context, Londres, 2006, p. 189.

S7

BDD-A24943 © 2016 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:31 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

arabe, depuis la cte swahili jusqu’en Afrique Centrale. Les missionnaires
catholiques et protestants mirent au point un systéme de transcription de la
langue en alphabet latin qui sera finalement adopté par la population locale,
y compris les musulmans, au détriment des caracteres arabes. C’est ainsi
que le pére Delaunay, un Pére Blanc, publia en 1884 sa Grammaire swahili,
et ’année suivante son dictionnaire francais-swahili, en caractéres latins™.
Ces livres seront suivis de nombreux autres, y compris des traductions de la
Bible ainsi qu’une abondante littérature religieuse et scolaire, achevant de
reléguer D’alphabet arabe a un usage marginal dans les communautés
musulmanes d’Afrique de I’Est.

Mais ici aussi 1’argument religieux n’était pas le seul, il était parfois
accompagné d’un argument pédagogique: dans le cas particulier du Congo,
Jérome Becker a la fin du 19° siécle ses différentes initiatives visant a
enseigner le swahili en caracteres latins, y compris a ceux qui sont déja
capables de I’écrire en caracteres arabes. Il mentionne le cas de deux jeunes
notables du Buganda venus lui rendre visite alors qu’il se trouve encore a
Tabora: «deux jeunes gens, d’une vingtaine d’années, fils de chefs de
I’empereur Mtécga ([Mtesa], sont arrivés ici, a leurs frais, avec une caravane
chargée d’ivoire. Comme ils se proposent, sinon de s’établir, du moins de
rester quelque temps a Tabora, ils se sont fait indiquer quelqu’un qui pit
leur enseigner le Ki-souahili, au moyen de nos lettres, bien moins
compliquées que les caracteres arabes i

Et la langue arabe notée en caractéres latins ?

La langue arabe elle-méme présente plusieurs cas de transcription en
caracteres latins. Le cas le plus connu, encore d’actualité d’ailleurs, est celui
du maltais, une forme vernaculaire d’arabe proche de 1’arabe tunisien,
laissée en héritage par les Arabes qui occuperent I’ile de 921 a 1091. On en
trouve les premicres traces en 1470, dans la fameuse « cantiléne de Pietro

10 3. Fabian, Language and Colonial Power, Cambridge, 1986, p. 13.
17, Becker, La vie en Afrique, 1887, II, p. 49.
58

BDD-A24943 © 2016 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:31 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Caxaro »°, notée en caractéres latins comme la quasi-totalité de la
littérature en langue maltaise.

Un deuxiéme cas, toujours d’actualité lui aussi, est celui de 1’arabe
de Juba, une forme créolisée d’arabe soudanais née au 19°™ sigcle dans le
sud du Soudan, et qui en est devenu la lingua franca. Encore une fois, cette
langue est notée essentiellement en caractéres latins (méme s’il existe aussi
des textes en caractéres arabes), sous I’influence de la colonisation
britannique et de 1’action missionnaire — la majorité de la population du sud
du Soudan étant chrétienne — qui diffusa au moins dés les années 1920 des
livrets de priére en arabe de Juba transcrit en caractéres latins™.

Le troisiéme cas, moins connu et tout aussi intéressant, est
I’initiative isolée d’écrire 1’arabe moderne en caractéres latins, due a un
intellectuel juif, Itamar Ben-Avi (1882-1943), probablement inspiré par son
pere, Eliezer Ben Yehuda. Ben-Avi décida d’abord d’écrire 1’hébreu en
caracteres latins. Il fit une premiere tentative en 1927, en publiant de cette
maniére la biographie de son pére intitulée Avi (« Mon pére »). L’année
suivante il continua 1’expérience en publiant un supplément hebdomadaire
du journal anglophone The Palestine Weekly en hébreu en caractéres latins
également, mais cette initiative fut assez mal accueillie. Il encouragea les
Arabes a faire de méme, dans un but de fraternisation, et en 1929, il publia
aussi un supplément en arabe en caracteres latins du méme journal, suscitant
un énorme tollé. Son initiative de latiniser 1’arabe ne rencontra guere plus de
succés que pour ’hébreu, et resta un cas isolé, mais pour le moins original®.

Conclusion

En conclusion, si les motivations didactiques furent parfois avancées
afin justifier I’abandon de I’alphabet arabe pour noter des langues telles que
le turc ou I’haoussa, il semble évident que les véritables motivations des

B G, Wettinger et M. Fsadni, Peter Caxaro’s Cantilena. A Poem in Medieval Maltese,
Malte, 1968.

19.C. Miller, Southern Sudanese Arabic and the Churches, RRL-LIV, 2009, pp. 383-400.

201, Aytiirk, Attempts at Romanizing the Herbrew Script and their Failure: Nationalism, Religion
and Alphabet Reform in the Yishuv, Middle Eastern Studies, 43, 4, 2007, pp. 625-645.

59

BDD-A24943 © 2016 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:31 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

acteurs de I’époque étaient avant tout politiques. Ainsi, 1’association entre
caracteres latins et modernité et progrés d’une part, entre caractéres arabes
et arriération d’autre était évidente dans le cas des intellectuels turcs et
azéris du 19° siécle et du premier tiers du 20° siécle. Des décennies plus
tard, 1’¢loignement d’avec la Russie et le rapprochement avec la Turquie et
I’Occident poussa les républiques turques de I’ancienne URSS et
abandonner 1’alphabet cyrillique au profit de D’alphabet latin, qu’elles
avaient été forcées de bannir a I’époque de Staline.

Les motivations furent parfois aussi religieuses: les mouvements
laics dans le monde turc voyaient dans le rejet de 1’alphabet arabe une forme
de prise de distance avec la religion, cette écriture étant clairement liée a la
religion musulmane, méme s’ils prirent toutes les précautions oratoires
nécessaires pour ne pas vexer les milieux conservateurs. De la méme
maniére, certains missionnaires européens en Afrique parlaient ouvertement
de «désislamiser » la culture africaine en remplagant 1’alphabet arabe par
I’alphabet latin. A Malte comme dans le sud du Soudan, ce fut encore et
toujours la question de I’identité religieuse qui motiva le choix de I’alphabet
latin pour noter la langue arabe elle-méme.

Notons enfin que les décideurs de ces changements d’alphabets
furent plus variés qu’il n’y parait a premiere vue: la latinisation de I’écriture
fut imposée de I’extérieur en Afrique, contre la volonté de la population
dans les régions islamisées, a 1’époque coloniale, mais avec son assentiment
dans les régions majoritairement chrétiennes, tandis qu’en Turquie et en
Azerbaidjan ce furent au contraire les intellectuels locaux, pourtant de
culture musulmane, puis les pouvoirs politiques nationaux, qui luttérent
pour la promotion de cet alphabet.

60

BDD-A24943 © 2016 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:31 UTC)


http://www.tcpdf.org

