
 

 505 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

IN SEARCH OF THE TRUTH 
 

Ovidiu-Marius Bocșa 
PhD Student, Technical University of Cluj-Napoca – Baia Mare Northern 

University Center 
 

 

Abstract: We could call rightfully Nicolai Harmann, Max Scheler and Theodor W. Adorno as 

”musketeers of philosophy”, as they are looking for the firm realm of values. The whole 

postmodernism seems entitled to try diversity (from the passing love of the rhetoric to a 

challanging axiology ) taking reality into a very serious play of extended opportunities (possible 

worlds related both to imaginative creativity and the task of changing the world, as well chances 

of "political subject" or "autonomous subject" dissolved in subjectivity) involving attitudes of 

contemporary thinkers . These describe them together with non-identity and appearance and non-

decidable attitude on the "undermining concepts" and keeping contradiction, both in terms of 

deconstruction and negative dialectics as they are reiterated in the speech of different types of 

modernism as well as of post-modernity characterized by, the "strategy of seduction", the role of 

media, and invading reality of virtual worlds, as well as new utopias may be seen (in the context 

of theoretical and interpretive violence, a poetics of polarization exercising gap, play and ritual 

or even fatality in the "fourth world" related to ”transpolitic”, incorporating profiles so called 

"obese", "hostage" and "obscene"),beyond exaggeration, the transition from law to rules and 

radicalized assumptions  

 

Keywords: postmodernism, values, truth, ethics of resistance, experiență. 

 

 

Introduction 

         Prin Formalismus in der Ethik (1916), Max Scheler ”a deschis porțile unui conținut 

orientat, o etică materială a valorilor”1, iar Nicolai Hartmann, zece ani mai târziu publică propria 

etică reluând și dezvoltând unele idei deja consacrate. Max Scheler propune o fenomenologie a 

valorilor, iar Nicolai Hartmann dezvoltă teoria valorilor și este preocupat de fenomenologia 

acțiunilor morale, în vreme ce Theodor Adorno se întoarce spre analiza conținutului de valori, a 

sensului lor ce poate fi intuit odată cu experiența umană semnificantă, ce se precipită în cadrul 

limbajului, prin persistența unor analogii ale răspunsului la diverse situații pornind de la priorități 

de autoconservare. Respectul vieții ca valoare în sine, ar putea aduce acel echilibru căutat de 

marii gânditori.  

Afinități 
1A) Max Scheler își focalixează atenția pe valorile având o existență oarecum similară 

lumii ideilor lui Platon, în vreme ce raționalismul adornian nu îngăduie decât cel mult o raportare 

față de un ideal, căci îl critică și pe Kant când acesta tinde să absolutizeze, căutând să scape de 

propriile contradicții, vorbind de ceva ”dat”. Adorno nu se poate referi la ceva dat, deoarece atât 

experiența sensibilă, cît și cea intelectuală țin mai curând de un impuls (explicabil ca fiind de 

ordin biologic și anthropologic, dezvoltat prin evoluție, dinspre auto-conservarea biologică la 

auto-conservarea coerenței spirituale. Există o asemănare a lui Adorno cu Scheler din 

                                                 
1 http://plato.stanford.edu/entries/nicolai-hartmann/. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24737 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 506 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Fenomenologia acțiunii, cînd acesta promoveză ideea urmării unei căi (germană ”Streben” ; 

franceză: ”poursuite”; engleză: ”conation”), după un îndemn inițial neorientat dat de conținutul 

de valori și reprezentări, condiție pentru formularea conștientă de scopuri și acte de voință. 

Acțiunea este astfel orientată pentru a realiza o valoare având conținut specific pentru o situație 

sau un lucru. Scheler are în vedere ”baza cea mai generală a experienței, distinctă de senzație, 

percepție, reprezentare, ca și de sentimente”.2 Vorbind despre o nevoie, sau un impuls, un fel de 

neliniște care se trezește în noi, ne atrage atenția asupra faptului că încă înainte de deveni 

conștienți spre ce suntem direcționați ( putând urma chiar și un "îndemn prost"), ceea ce ne 

călăuzește spre ceva extern sau intern, ca în cazul dorinței,   sau ceva ca o teamă ce ”se ridică în 

noi", acest îndemn sau această orientare încă neclară poate rezulta dintr-un stimul, ca atunci când 

simți setea, chiar înainte de-a o gândi.3  

          Atât Scheler cât și Adorno păstrează drept reper pe Kant care crede în ”direcția 

unitară a moralității”, în sensul cel mai caracteristic și cel mai important al eticii lui care trebuie 

privită din toate cele considerate ca aparținând binelui, când  "voința bună", este voința guvernată 

de datorie. Pentru Scheler oricare ar fi structura specifică a persoanei, ordo amoris condiționează 

ce este experiența persoanei, a terenului valorilor obiective.4 Scheler susține că datorită limitării 

evaluării morale a persoanelor care acționează la conținutul voinței lor, păstrează ascunse unele 

nivele ale acțiunii, de fapt, evaluate deootrivă de cei care participă la ele și observatori. 

Slăbiciunea kantiană este vădită în lipsa viziunii dinamiste a vieții etice, în care totul curge și se 

reînnoiește, și de multe ori duce la situații conflictuale. În mod paradoxal, situația de tip 

conflictual, pare a se atenua prin pierderea interesului pentru soluționarea ei, urmată de 

neimplicare, lene sau plictiseală. Dacă orientarea primară este dată, în primul rând, de conținutul 

de valori și reprezentări, care condiționează conștientul formularea de scopuri și eventualele acte 

de voință, determină măsurile întreprinse pentru a ajunge la o valoare cu conținut specific într-o 

situație sau un lucru.  

          Max Scheler susține primatul emoțiilor asupra cogniției, a iubirii asupra controlului 

și a recunoașterii asupra cunoașterii, după cum remarcă și Honneth (2005), reprezentant al celei 

de-a treia generații a Școlii de la Frankfurt. Încercând o reabilitare a virtuților, etica sa 

personalistă a bunătății, se întemeiază pe fenomenologia valorilor morale și sentimentelor5. 

Adorno nu se îndepărtează de virtuți, în special de cea stoică, a rezervelor față de impulsurilor 

primare și a gîndurilor primare, și de rezistență în fața acestora, un fel de cumințenie a deliberării 

actului moral și a dezvoltării unei reactivități morale. Pentru Scheler, pretutindeni cel ce iubește 

precede pe cel care cunoaște6.  

         Este un aspect pe care Adorno nu îl respinge cu totul, ci îl consideră un glas alăturat 

de cel al suferinței, mult mai puternic. Dacă pentru Schopenhauer ar fi suferința proprie, pentru 

Adorno este acela al alterității, acela ce duce la reactivitatea morală.  

                                                 
2 Max Scheler, Formalism in Ethics and Non-Formal Ethics of Value, Evanston, Northwestern University Press, 1973, 30, fn 24. 
3 Această pornire de tipul unui instinct, îmi amintește de cămila chemată de oază în deșert, una din cele trei metamorfoze de care vorbește 

Zaratustra lui Nietzsche și de ”implulsul” care ne orientează (Rolf Wiggershaus, trad. de Gerd Appelhans și de un impuls  sau moment nietzschean 

al Școlii de la Frankfurt ) dar și de unul din termenii heideggerieni,  indicând orientarea spre ceva.  
4EUGENE KELLY, MATERIAL ETHICS OF VALUE: MAX SCHELER AND NICOLAI HARTMANN ,ISBN:978-94-007-1844-8, P.46. 

HTTPS://BOOKS.GOOGLE.RO/BOOKS?ID=9DSAD29MEY8C&PG=PA45&LPG=PA45&DQ=TERM+OF+PERSON+LA+HARTMANN&S

OURCE=BL&OTS=XVTYDLR0F1&SIG=QVFNKXT48ALD743A9XGU2HDSN-
0&HL=RO&SA=X&VED=0CEQQ6AEWBGOVCHMIKRQJW_DDYAIVWDYSCH3ZVQW2#V=ONEPAGE&Q=TERM%20OF%20PERSO

N%20LA%20HARTMANN&F=FALSE. 
5 Cf. Theory, Culture & Society 2008 (SAGE, Los Angeles, London, New Delhi, and Singapore),Vol. 25(3): 17–51.DOI: 
10.1177/0263276408090656.  
6 V: 81 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24737 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 507 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

       ”Iubirea este cea care trezește cunoașterea și voința și este mama spiritului și 

rațiunii”7 -spune Scheler. Adorno nu refuză ideea ca ideal, chiar dacă (în Minima moralia ) spune 

că Scheler greșește mizând totul pe această iubire, și este de înțeles poziția lui Adorno care a trăit 

și el dramele secolului trecut, neputînd fi optimist cînd a văzut spectrul răului și coșmarul 

acestuia. 

      ”Fără iubire și pasiune, nu este nici percepție, nici voliție și nici lumea” ar spune 

Scheler, dar Adorno îi contrapune glasului suferinței, față de care se cuvine mila, compasiunea, 

gestul moral de ajutor și solidaritate. Desigur, nu este propriu-zis o contradicție în atitudinea celor 

doi, ci se completează. Preocupara față de suferință nu este străină nici lui Scheler și fostului său 

student (Papa Paul al II-lea), împreună încercînd să explice prezența acesteia în lume, tocmai prin 

reacția umană de a o înlătura. Este o problem asupra căreia meditează deopotrivă filosofii și 

teologii, adică problema manifestării răului și extinderii lui, tot prin intermediul omului fie că e 

indiferent, fie că greșește neștiind, fie că greșește cu voia față de sine și aproapele. 

         Preluând unele intuiții adorniene, Jürgen Habermas le-a reformulat în limbajul 

comunicării inter-subiectivității ” bazată pe recunoaștere liberă”8, aspecte prezente și la Scheler, 

dinspre epistemologia naturii care nu distinge între subiect și obiect, dar concepe în mod ideal 

toate relațiile de cunoaștere posibile ca relații mimetice.  

        Pornind de la cunoscuta relație ”eu-tu”, Ich und Du (Buber, 1979), teoria 

intersubiectivității din propunerea lui Max Scheler (pe linia lui Husserl, dar înlocuind percepția–

”Wahrnehmung”9, cu receptarea valorii ”Wertnehmung” prin intenționalitatea emoțională într-o 

ordine axiologică - ordo amoris), prezintă afinități cu etica solicitudinii din varianta lui 

Emmanuel Levinas10. Dacă etica speranței a fost adesea văzută ca una conflictuală între adevăr și 

speranță11, concilierea lor privește scrutarea acțiunii profesioniștilor situați pe marginea 

realismului și pacienții (vechi și noi utopii) de pe marginea speranței. Responsabilizarea și 

compasiunea pot fi echilibrate în grijă, astfel că s-ar ivi nevoia definirii solicitudinii și 

acceptabilului.Față de acestea, Adorno accentuează posibilitățile individului, cu rezistența 

specifică față de programarea genetică și socială, adică în sensul dobândirii unei conștiințe de 

sine, care doar rămânând trează ar mai avea șansa de a se delimita aceste determinări puternice, 

dar aceasta se întâmplă în rare cazuri fericite și fie modul solitar fie cel solidar ar aduce schimbări 

în înțelegerea necesității ca adevăr și a adevărului ca necesitate în lumea vieții. 

        Scheler afirmă că omul ”se transcede pe sine, viața sa și întreagă viața”, și este chiar 

mai-mult-decât om (în sens augustinean, nu nietzschean), adică este un ”căutător al divinității12, 

sau intenția și gestul transcendenței însăși, ”sub specie divinitatis”, ca ”ens amans” (X: 356). În 

ultima parte a cărții despre simpatie (VII: 209–58), Scheler pune problema celuilalt. El propune 

un experiment mental, realizat și de Daniel Defoe (referindu-se la orice fel de izolare/întemnițare 

în motto la cartea Robinson Crusoe), situează pe cel izolat pe o insulă pustie, în poziția originală 

propusă de Rawls. Adică, dacă Robinson Crusoe n-ar fi întâlnit niciodată o ființă asemănătoare 

lui, pe baza actelor reciproce, esențial sociale precum: iubire, ură, simpatie, tovărășie, 

responsabilitate, datorie, schimbul de daruri etc, n-ar fi putut avea nici certitudinea unui ”tu” ca 

membru al societății… 

                                                 
7 X: 356. 
8 Habermas, 1984, I: 390. 
9 VII: 41. 
10 Levinas explică în  Totality and Infinity (2000c, 46) că ceea ce e o persoană își poate permite să-și pretindă sieși , nu are dreptul a cere celuilalt, 

de unde deduce un tip de asimetrie metafizică.  
11 Adorno este permanent interesat de adevăr și consideră că filosofia speranței este singura îndreptățită pentru aceste timpuri. În aceeași direcție 
poate fi citită și enciclicele lui Joseph Ratzinger : ”Spe salvi” și ”Caritas in veritate”. 
12 ”(II: 293) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24737 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 508 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

        Dacă actele sociale nu-și găsesc împlinirea, nu este contrazisă modalitatea a priori a  

comunității, dimpotrivă poate aduce ”cea mai pozitivă intuiție și ideea  prezenței a ceva precum 

sferei lui ”tu”, încă necunoscut (VII: 230), adică se regăsește termenul Mitsein propus de 

Heidegger. Deși Adorno mizează pe individual, opunându-se oricărei generalizări, abstratizări 

sau organizări într-un sistem, el nu neagă obișnuința acestei organizări și critică doar faptul că 

organizarea urmează același principiu al dominației.  

Faptul de a ne regăsi împreună într-un cadru acceptabil sau nu, poate trezi reacția 

individului care își poate dori pentru sine sau pentru ceilalți libertatea, sau să reziste în fața 

inacceptabilului. În acord cu Husserl13, Scheler accentuează rolul empatiei (Einfühlung) în 

stabilirea intersubiectivității, adăugând în plus presupoziția unei trans-subiectivități nediferențiate 

inițial, respingând ”intersubiectivitatea transcendentală” de tip egologic.14 El ia în considerare  

identificarea  emotivă cu comunitatea  (Einsfühlung) drept o condiție material necesară. 

         Totuși, există la Scheler opinia că civilizația modernă a devenit atât de rațională și 

intelectuală  încât și-a pierdut capacitatea de a simți profunzimile unei unități vitale cu cosmosul, 

deoarece ”dezvoltarea nu împărtășește doar progresul, ci și decadența”15.El vorbește despre o  

”resublimare” a civilizației de tip occidental16, care ar putea readuce forța vitală a valorilor 

împotriva unui tip de dominație a intelectului. Adorno este mai explicit în explicarea acestui fapt 

când se referă la manifestările distructive ale rațiunii instrumentale, ilustrând prin tragedia 

Holocaustului.  

         În vreme ce Scheler caută un răspuns în tipul de educație de tip intuitiv (prin 

învățătorul interior în sensul unor gînditori precum Sf. Augustin, Thomas d`Aquino, Goethe, 

Novalis sau a exercițiilor spirituale ale Sf. D`Asissi17, Adorno face apel la un tip de educație 

concret, care să evite barbaria, adică astfel încât să nu se mai repete marile tragedii ale omenirii.  

Nu este o contradicție în pozițiile lor, dar Adorno este mai realist în înțelegerea, descrierea și 

avertismentul cu privire la extinderea răului și vulnerabilității, rațiunii, sentimentelor și chiar a 

impulsurilor. Experiența intelectuală despre care vorbește el, nu este prea îndepărtată de un 

exercițiu spiritual.  

        S-ar putea găsi un consens al acestor gânditori prin ideea cultivării sentimentelor de 

bunăvoință, la care se referă și Kant (voința bună). Amândouă pozițiile țin de adevăr și speranță 

în dezvoltarea potențialului uman în care amândoi cred.18  

 

1B) Nicolai Hartmann, cu acțiunile menite să se orienteze spre valori în lumea 

stratificată19 , urmărește 

-diferențe ale modalității de ființare (posibilă,necesară, actuală), sferele ființei (reale sau 

ideale) cu aspectele situării20;  

                                                 
13 În dezbaterea esteticii secolului XIX în Germania,  Robert Vischer a introdus conceptual de Einfühlung în relație cu arta. Theodor Lipps 

dezvoltă conceptul (în sensul de simpatie) referindu-se la iluzii vizuale și înțelegerea interpersonală.  Edward Titchener estimează unele 

diferențe prin traducerea termenului prin empatie. (Gustav Jahoda, Theodor Lipps and the shift from “sympathy” to “empathy”, Journal of 

the History of the Behavioral Sciences,Vol.41,Issue 2, pp. 151–163, 2005. 
14 Poziția sa e formulată cu trei ani înainte de  apariția Meditațiilor carteziene,1931. 
15 VII:43 
16 IX: 155–8. 
17 VII: 112–13 
18 Vezi și ultimul aforism adornian din MM. 

19Cf.Foundations of Ontology /Bazele ontologiei. 

20 Se face diferențierea:Dasein și Sosein / Existență și determinare, adică Dasein-ul copacului este Sosein-ul pădurii care se dezvoltă omogen față 

de relația materie- formă.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24737 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 509 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

-actele emoționale transcendentale acționând ca un fel de orientare pre-conceptuală pentru 

răspunsul la solicitările vieții;  

-diferențele ontologice ca articulații ale ființei.  

       Posibilitatea unor stratificări este explorată de Adorno la nivel social, cultural și 

lingvistic (semantic) pornind de la motivul diviziunii nuncii și al ”constelațiilor” (concept preluat 

de la Walter Benjamin). 

         Hartmann ia în considerare tipuri de entități cu aspecte fizice, biologice, psihologice 

și spirituale în manifestări diferite și determinate prin relații interne și externe. Entitățile 

relaționale devin un  "complex" păstrându-și rolul de membri, nu substraturi. Complexul se 

exprimă în situații categoriale, respectiv relații de super-formare (Überformung) și super-poziții 

(A.51-54) unde unele sunt mai slabe fiind parțial întemeiate pe categorii deja actualizate ale 

nivelului de mai jos21. Adorno se referă la două aspecte ce ar defini prioritar omul: impulsul 

(fizic, volitiv, afectiv, instinctual, depinzînd de gradul de evoluție, ca și în etapele dezvoltării 

morale la Kohlbeg, sau ca în fazele menționate de Kierkegaard) și rațiunea, uneori cu reflexul 

afectiv, fiecare putând să se deplaseze în sens progresiv sau regresiv. Este evident, că acestea nu 

sunt lipsite de valoare, dar pentru Hartmann, valorile22, ca entități ideale se extind dincolo de 

limitele ființei reale, fără a putea capta întreaga realitate, având o universalitate (diferită de cea 

ontologică).Sunt accesate prin emoții sau acte egologice structurate după nivele de profunzime23 

și informație adăugată privind:  

-deschiderea spre mediul înconjurător, simțirea corpului (răceala, căldura, starea de bine)  

-auto-modificarea prin stări de spirit (dispoziție bună, sau rea, cu nuanțe senzoriale sau 

psihologice) se manifestă urmând căi diferite în funcție de factori individuali, sociali). -alte 

modificări legate de caracter sau stilul de viață personal (strat profund privind rezistența 

toleranța, acceptarea, mulțumirea) și diferiți parametri.  

        Ricardo Maliandi, un cercetător interesat de opera lui Nicolai Hartmann,  crede că 

etica acestuia poate fi înțeleasă mai bine pornind de la aspectul fenomenologic al intenționalității, 

adică intenția de a percepe, intui, chiar ”ghici” modul adaptării pentru fiecare caz nou, care ”ar 

trebui să se întâmple aici și acum”24, chiar dacă etica filozofică nu este și nu trebuie privită doar 

din perspectiva cazuistică, ci mai degrabă e preferabil a nu renunța la spontaneitate: ceea ce este 

actualizat poate trezi și educa în om atitudinea și contactul viu intim al omului cu ceea ce ar 

trebui să constituie valoarea însăși. Adorno observă că ”ontologia este tacit înțeleasă ca 

disponibilitatea de a sancționa o ordine socială heteronomă, scutită de justificarea 

conștiinței”25.În contextul lumii sociale se observă că ”unii trebuie să colaboreze, pentru că altfel 

nu pot trăi, iar cei care pot trăi sunt ținuți oarecum deoparte, pentru că nu vor să colaboreze ” și  

mai departe ”Oricine refuză să urmeze exemplul, este suspectat de a fi cineva fără patrie, fără a 

avea patria în ființa...” 26 Termenii de ”intentio recta” și ”intentio oblica” prezenți în ND27 indică 

                                                 
21Vezi comparativ persoana la Adorno și Scheler. 
https://books.google.ro/books?id=uJuyJ4QCaX8C&pg=PA72&lpg=PA72&dq=on+person+at+Scheler+and+Adorno&source=bl&ots=M70kQDo

AJK&sig=hOIaGnaJ0_9uvisCrE1CwNq9rUw&hl=ro&sa=X&ved=0CGMQ6AEwCzgKahUKEwiWneHBpNTIAhUHZ3IKHX4cBKk#v=onepag

e&q=on%20person%20at%20Scheler%20and%20Adorno&f=false. 
22 Plato's Logic of Being (1909)/Logica ființei la Platon  pregătește înțelegere sferei ideale sau ființei abstracte de care aparțin valorile, oarecum 

asemănător lumii ideilor la Platon. 
23 Stratul spiritual este vizat în The Problem of Spiritual Being (1933), Ethics -3 vol.(1926) și Aesthetics (1953). 
24 Aspectul este remarcat și de Francisco Romero, Un filozof al problematicii (în Filosofia contemporană, 31, Buenos Aires. Losada, 1953.pp. 9-

24) . p. 11. 
25 Cf. ND pp. 69-73. 
26 MM 1 pp. 30. 
 27 Negative Dialectics (trad.Ashton), p.69. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24737 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 510 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

familiaritatea (o posibilă  ”fuziune de orizonturi”) cu opera lui Nicolai Hartmann28, care îi folosea 

după modelul Scolasticii (intentio prima, intentio secunda).  În vreme ce pentru Adorno, unele 

valori țin de interese (heteronomie, dominație), se opun libertății și au o dezvoltare social-istorică 

în cadru unui proces dialectic, Hartmann se referă la un fel de auto-construcție prin care se 

dezvăluie "demiurgul în om". Dacă etica investighează conflicte, contradicțiile morale, acestea 

oferă omului o cunoaștere care observă o parte ce trebuie definită din structura fenomenului 

moral.  

           Eventuala criză datorată unui "conflict de conștiință" ce ține de subiectivitate la 

Adorno, corespunde unui "conflict de valori" într-un amestec de realism și idealism presupunând 

”obiectivitatea" valorilor. Scheler și Hartmann se raportează la situații ideale, mizând pe 

"obiectivitatea" valorilor, "conflictul de valori", "contradicții axiologice", deoarece situațiile 

"reale" sunt legate de temporalitate29.  

1 C) Theodor Adorno, cel din (mai puțin cunoscuta lucrare) ”Zece teze ale vorbirii 

filosofilor)” acordând un rol esențial limbajului în lumea socială, când se referă la relația dintre 

formă și conținut, nu are în vedere doar aspectul teoretic, ci va explora  această relație și la 

nivelul practic, în conduita omului, observând că unele manifestări nu se incadrează sferei 

raționalității, ci apar ca pulsuri iraționale, sau mai curând urmează mecanisme declanșate fie de 

stări volitive sau afective fie, fie de un joc al imaginarului, posibile reflexe de specie. În orice caz, 

între actele de conduită și cele de limbaj pot fi bănuite unele analogii30. Adorno încearcă să le 

identifice pornind de la Kant și îndepărtându-se de acesta prin cercetarea unor excepții, a unor 

abateri de la cazul ideal când rațiunea omului este și libertatea lui, identificând situații când 

libertatea nu mai poate fi identificată cu rațiunea. Dacă rațiunea a apărut ca un ”complex” (preiau 

termenul preferat de Hartmann) de asigurare a supraviețuirii, unele manifestări ale rațiunii nu mai 

pot fi privite ca urmând această direcție, ci dimpotrivă sunt distructive. Acest aspect este 

dezvoltat pe larg de Adorno împreună cu Horkheimer în Dialectica luminilor31. El se referă 

deopotrivă la structura antinomică a eticii (având din nou punct de plecare pe Kant, dar 

depărtându-se de acesta prin problematizarea unor concepte, apropiindu-se implicit de Hartmann, 

la care etica se stratifică în antinomii similare, de fiecare dată când pot fi imaginate conflicte 

morale (Adorno preia exemple concrete din literarură și în special din piesele lui Ibsen), iar 

exemplele implică o mare dificultate. Etica lui Adorno poate fi numită ”etică a rezistenței”. 

Adorno consideră că ”Nu putem inventa o etică, nu putem decide să adoptăm un cod care merge 

împotriva propriei epoci”. Premisa kantiană vizează încredințarea sa că viața trebuie să se bazeze 

pe principii, iar Adorno subliniază o criză a individualității perioadei contemporane lui, similară 

cu cea  a elenismului timpuriu. El explică procesul gândirii anticipative în corelație cu avântul 

burgheziei în ascensiune, cu diminuarea nevoii de principii ale acțiunii, or atrăgând atenția 

acestui fapt subliniază nevoia unui efort deosebit ce ține de agilitate, flexibilitate și conformitate. 

Aceste calități indică acțiunea și corectitudinea ei în acord cu principiile, bazate pe puterea și 

stabilitatea sinelui, la Kant, dar dispărute azi.32 

                                                 
28 Nikolajs Hartmanis (1882- 1950), cunoscut în special prin opera sa Ontologia critică . https://ro.wikipedia.org/wiki/Nicolai_Hartmann. 
29Cf. Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis (4 Auflage, Berlin, W. de Gruyter & Co., 1949), Ch. 7a, pp. 76ss. Și capac. 20, pp. 169ss. Vezi, 

de asemenea, Zur der GrundlegungOntologie (3.Auflage, Meisenheima. Glan, A.Rain, 1948), Einleitung, 11, p.16, Ycap.24.,pp. 162SS. 
30 Această idee va duce la turnura lingvistică spre pragmatism la Habermas și Karl-Otto Apel. 
31 Dialektik der Aufklärung,1944. 
32 Adorno vorbește despre un ”ideal veștejit”. Corectitudinea lui Aristotel se referă la acțiuni în relativ acord  cu legea  ținând seama de 
circumstanțele particulare. Kant consideră că este vorba de heteonomie și o 'corectitudine' mereu inconsistentă. Adorno susține aici zădarnicia 

pretenției ignorării universalului și faptul că cel responsabil nu poate fi mulțumit deplin de legile dominante într-o societate anume. De aici se 

deduce un lucru valabil în privința bazelor eticii în conștiința naturală, adică compararea normelor dominante cu propria conștiință, fără pretenția 
imaginării imediate a unor norme noi, ci mai curând a reorganizării valorilor în acord cu realitatea. Cam în acest sens se referea și Nietzsche la 

transvaluarea valorilor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24737 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 511 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

 

Concluzii 

       La Adorno este evidentă reținerea pe care o are față de absolutismul unor norme (ceea 

ce el numește ”etica rea”, sau dogmatizarea), dar nu poate fi de acord nici cu relativizarea, ce 

poate induce confuzie, incertitudine, sau chiar o opoziție distructivă. Problema esențială 

întrevăzută de Hartmann este una de atitudine, de raportare corectă la valori, iar aceste valori, 

apar recomandabile prin cenzura conștiinței. Din punctul lui de vedere, etica nu poate oferi un 

răspuns determinat care să descrie un ”ce” măsurabil logic, ci doar   indică criteriile pentru a 

recunoaște datoria. Aceasta nu înseamnă că ea ar fi separată de situații care întruchipează 

realitatea morală, ci indicarea unei perspective. Pentru Hartmann, realitatea morală este atitudinea 

panoramică alcătuită din actul de a observa. Etica, în conformitate cu Hartmann,"nu intervine în 

conflictele vieții, și nu oferă precepte privind un caz;  nu este un cod de porunci și interdicții.33 

Atitudinea lui Adorno este motivată de experiența marilor nenorociri ale omenirii (prezență atât 

de vie încă în conștiința sa) dovedind eșecul rațiunii. La Scheler primează ”order amoris”, în 

vreme ce Adorno păstrează accentele din glasul suferinței. Când etică kantiană este în 

concordanță cu ea însăși - după remarca lui Scheler-, ea păcătuiește prin faptul că nu participă 

efectiv la conținutul actului. În această privință Adorno este de acord cu Scheler în sensul că 

anumite conținuturi necesită uneori diverse variante de realizare ce au forme de manifestare 

incompatibile și de aceea, orice formă de "rigoare" etică, de fapt ignoră conflictul real. Acest 

lucru nu se întâmplă numai în etică kantiană, dar, de asemenea ori de câte ori acțiunea umană este 

interpretată ca sistem rigid dând naștere la un fanatism moral, dezvoltând o ideologie, după cum 

observă și Adorno, subliniind deopotrivă vulnerabilitatea rațiunii. 

        Filosoful de la Frankfurt se incadrează unui perspectivism și constructivism acceptat, 

adică adevărul și moralitatea țin de o creativitate circumscrisă orizontului din care se pornește, ca 

orizont deschis. El vorbește despre experiența intelectuală de ieșire în arenă, de întâmpinare a 

adevărului, de rezistență în fața unor adevăruri”date”. O anumită distanțare de filosoful de la 

Königsberg, deschide un orizont de înțelegere a perspectivei pragmatist-utilitariste în sensul 

interesului strict pentru adevărul util, recunoscând-se și inabilități privitoare la înțelegerea unor 

idei sub semnul cărora  întreaga existență dobândește semnificații greu de cuprins în cuvinte. 

Pornind de aici găsim ”mai mult pietre, decât pâine”, spune Adorno referindu-se deopotrivă la 

confruntarea cu tentații și ispite, la iluzii, confuzii, priorități în selecția dorințelor și nevoia de 

semnificații. Adorno vrea să sublinieze că dincolo de o cauzalitate mecanică dezvoltată și de  

obișnuințele noastre, a unei inerții –inclusiv la nivelul gândirii, depindem și de altceva, care ne 

motivează în acțiunile noastre, fie că e vorba de interese, fie că privim spre ”idolii lui Bacon”, 

ideile , sentimentele și atașamentele noastre (față de Dumnezeu, mântuire, nemurire, libertate 

etc.), așadar nevoile noastre nu se referă doar la pâine (supraviețuire, și nevoile animalice), ci și 

la cele spirituale, poate în primul rând avem nevoie de adevăr.34 Rațiunea poate găsi adevărul, dar 

manifestarea rațiunii nu este identică cu aceea a adevărului. Rațiunea poate fi dominată 

de”adevăruri purtătoare de mască”. La modul ideal, adevărul poate susține rațiunea și aceasta ar 

fi una din nevoile esențiale. Dar –observă Adorno în  The  Message in the Bottle–chiar și 

adevărul, uneori, poate lua chipul Gorgonei. 

 

                                                 
33 Acesta ar fi un mod de înțelegere a perspectivei etice hartmanniene, propus din direcția unui cercetător precum Ricardo Malandi (Universidad 

de la Plata). 
34 Preocuparea pentru adevăr este prioritară la Adorno. Este remarcabil faptul că un mare etician român al zilelor noastre,Teodor Vidam stăruie 

asupra aceleiași valori a adevărului, care ar trebui să stea la baza piramidei nevoilor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24737 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 512 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Bibliografie și prescurtări bibliografice 

1. Adorno, Th. W., &  Horkheimer, M., Dialectica Luminilor, tr. Andrei Corbea, Ed.Polirom, 

Iași, 2012. ISBN: 978-973-46-2327-3. DL 

2. Adorno, Th. W., Minima Moralia: Reflecții dintr-o viață mutilată, ART, București, 2007. 

MM 

3. Adorno, Th. W., Negative Dialectics, tr. E. B. Ashton, Seabury Press, New York, 

1973./Negative Dialektik, GS 6 (1966). ND 

4. Bocșa O.M.,”Acordul inimii”/”The heart`s consent” în Etic și estetic. Modalități 

interpretative, contraste și controverse ,vol.colectiv, coord Marinela Rusu, Ed. Ars Longa 

vol. 1, Iași, 2015 pp. 318-330, ISBN: 978-973-148-205-7. 

5. Bocșa O.M.,”The Last Side of Hope: Cioran and Adorno”/"Dernier rivage de l'espoir: 

Cioran et Adorno" în LDMD2 (coord. Boldea I.) Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureş, 2014, 

pp.326-336, ISBN: 978-606-93691-9-7. 

6. Jarvis, S., Adorno: A Critical Introduction, Polity Press, London, 1998. 

7. Pensky, M., (ed.), The Actuality of Adorno: Critical Essays on Adorno and the 

Postmodern, State University of New York Press, Albany, 1997. 

8. Vidam T., Filosofia moralei incotro?, Ed. Argonaut, Cluj-Napoca, 2014. 

9. Vidam T., Introducere în filosofia moralei, Ed. Intertonic, Cluj-Napoca, 1994. 

10. Vidam T., Teritoriul moralității, Ed. Argonaut, Cluj-Napoca, 2014.  

e-sources 

      http://plato.stanford.edu/entries/nicolai-hartmann/ 

      http://plato.stanford.edu/entries/scheler/   

Abrevieri: MS =Max Scheler, NH=Nikolai Harmann, TA=Theodor W. Adorno  

Max Scheler: ET2 = Ethics. Vol 2. Moral Values; P = The Problem of Spiritual Being; G 

= Zur Grundlegung der Ontologie; M = Möglichkeit und Wirklichkeit; A = Der Aufbau der 

realen Welt; N = Philosophie der Natur; W = New Ways of Ontology; AE = Aesthetics. 

Capitolele sunt notate “Intro”. Mai departe “N. Intro5” și “N.3c” se referă la Secțiunea 5 din 

Introducere și cap. 3, Secțiunea c din Philosophy of Nature.   

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:24 UTC)
BDD-A24737 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

