
 

 373 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

DIE FREMDHEIT DER GESCHLECHTER IN MAX FR�����������������������÷���������������ò  
 

Stefan Anton Saulea 
University of Bucharest 

 

 

Abstract: This essay is aimed to dissect the philosophy and motives behind Max Frisch’s 

“Stiller”, which at first appears to be a crime novel, only to turn out to be, eventually, the picture 

of (a) man’s fighting with his inner demons. Part one seeks to put the novel into perspective, by 

drawing parallels to Existentialists like Jean-Paul Sartre and Albert Camus and their atheistic 

views on human fate, while part two is focused on Frisch’s recurring practice of contrasting 

stereotype and reality. In a final step, Anatol Stiller will be confronted with Walter Faber, in an 

attempt to illustrate the absurd hope of man's mastering his fate, thus closing the circle, by 

returning to the Existentialist philosophy and its motto ”hell is others”. The novel masterfully 

reflects the almost psychotic state of intense erotic and emotional commitment, reflected in a 

story about the dichotomy of love and hate. 

 

Keywords : Max Frisch, Stiller, Existentialist, love and hate, effigy 

 

 

Knapp ein Jahr nach der Uraufführung seines Don Juan erscheint Stiller, ein Roman der 

einen Teil der Problematik der Komödie aufnehmen und erweitern sollte. Anders als in der 

Komödie steht im Stiller jedoch nicht die Ehe als Kern der Handlung, vielmehr geht es um die 

Analyse der Unfähigkeit der Geschlechter innerhalb der ehelichen Bindung zueinander zu finden.  

 Im Wesentlichen werden im Roman die „drei Versuche eines Mannes und einer Frau, 

Bindungen einzugehen, die standhalten könnten“1 beschrieben, und zwar die in zwei gespaltene 

Ehe zwischen Stiller und Julika, die Ehe von Rolf und Sibylle und schließlich die Beziehung 

derselben Sibylle mit Stiller.  

In seinen Aufzeichnungen aus dem Gefängnis schreibt Stiller,  als sein Staatsanwalt ihn 

fragt, warum er, nach eigener Aussage, seine Frau ermordet habe: „Weil ich sie liebte.“2 Hier 

wird zum ersten Mal auf den verhängnisvollen Charakter der Liebe hingedeutet: Stiller, als Mann 

auf der Suche nach seiner Männlichkeit, gekränkt von Minderwertigkeitskomplexen in seiner 

Kunst, in seinem Mut, in seiner sexuellen Beziehung mit Julika, kann das Verständnis und die 

Güte seiner Frau nicht aushalten: „Und mit einem so noblem Menschen verheiratet zu sein, Herr 

Staatsanwalt, können Sie sich das vorstellen? Ich war neun Jahre lang verschwitzt, sehen Sie, vor 

schlechtem Gewissen. Und wenn ich es einmal pro Woche nicht aushielt, mein schlechtes 

Gewissen, und beispielsweise einen Teller an die Wand schmetterte, kam ich mir angesichts 

meiner Frau wie ein Mörder vor – ihr Mörder, jawohl, so schwer hatte es diese zarte Frau mit 

mir!“3 Selbstwahl und Schuldgefühl stehen hier somit in unmittelbarem Verhältnis zueinander 

und werden durch das Motto des Romans antizipiert: „Sieh, darum ist es so schwer, sich selbst zu 

                                                 
1 Hans Mayer: Anmerkungen zu Stiller in: Über Max Frisch I hrsg. von Thomas Beckermann, Suhrkamp Verlag 

Frankfurt a. M., 1971, 7. Auflage 1976, S. 24. 
2 Max Frisch: Die Romane, C.A. Koch’s Verlag Nachf., Berlin, Lizenzausgabe mit Genehmigung des Suhrkamp 

Verlages, Frankfurt a. M., o. J., S. 32. 
3 Ebd., S. 32-f. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 17:09:32 UTC)
BDD-A24721 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 374 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

wählen, weil in dieser Wahl die absolute Isolation, mit der tiefsten Kontinuität identisch ist, weil 

durch sie jede Möglichkeit, etwas anderes zu werden, vielmehr sich in etwas anderes 

umzudichten, unbedingt ausgeschlossen wird.[…] indem die Leidenschaft der Freiheit in ihm 

erwacht (und sie erwacht in der Wahl, wie sie sich in der Wahl selber voraussetzt), wählt er sich 

selbst und kämpft um diesen Besitz als um seine Seligkeit, und das ist seine Seligkeit.“4 

Diese Worte Kierkegaards5 lassen die Beziehung zwischen dem menschlichen Egoismus 

und seine Unfähigkeit zur Veränderung, sprich, zur Um- bzw. Selbstumdichtung erkennen. Im 

Versuch von seiner Vergangenheit wegzukommen, findet er nur einen einzigen der an seine neue  

Identität glaubt, und zwar seinen Wärter namens Knobel, „eine Seele von Mensch, der einzige, 

der mir glaubt, wenn ich etwas erzähle.“6 Ihm gesteht Stiller seinen „ersten Mord“, und zwar an 

seiner Frau. So meint Stiller: „Es gibt keine Flucht. Ich weiß und ich sage es mir täglich. Es gibt 

keine Flucht. Ich bin geflohen, um nicht zu morden, und habe erfahren, dass gerade mein 

Versuch, zu fliehen, der Mord ist. Es gibt nur noch eins: dieses Wissen auf mich zu nehmen, auch 

wenn dieses Wissen, dass ich ein Leben gemordet habe, niemand mit mir teilt“7 Stiller erscheint 

hier als ein Sisyphos, jedoch als ein Tragischer, kein Glücklicher, wie in Camus’, zwölf Jahre vor 

der Niederschrift des Stiller veröffentlichtem Essay8. Jedoch schiebt Stiller keinen Stein bergauf, 

es scheint eher so, als schoben Stiller und Julika denselben Stein nach vorne, in Richtung Liebe, 

aber leider von entgegengesetzten Seiten, und ihr Streben nach dem Anderen, nach der Liebe, 

zerschmettert am Stein, den jeder dem anderen zuschieben will, wie an einer Verkörperung der 

eigenen Schwächen.  

Vor allem in den 70er Jahren, so Lubich, erschienen differenziert existentialistische 

Textdeutungen des Stiller, unter denen vor allem „das Dreigestirn Kierkegaard-Heidegger-Sartre“ 

als Bezugsrahmen galt.9 Bezüge zum sartreschen Konzept des „l’enfer c’est les autres“ („die 

Hölle, das sind die anderen“), das in seinem 1944 (zehn Jahre vor Stiller) uraufgeführten Stück 

Huis Clos (Geschlossene Gesellschaft) behandelt wurde, werden in Frischs Roman ersichtlich. 

Dazu Sartre: „Je veux dire que si les rapports avec autrui sont tordus, viciés, alors l'autre ne peut 

être que l'enfer. Pourquoi ? Parce que les autres sont, au fond, ce qu'il y a de plus important en 

nous-mêmes, pour notre propre connaissance de nous-mêmes. Quand nous pensons sur nous, 

quand nous essayons de nous connaître, au fond nous usons des connaissances que les autres ont 

déjà sur nous, nous nous jugeons avec les moyens que les autres ont, nous ont donné, de nous 

juger. Quoi que je dise sur moi, toujours le jugement d'autrui entre dedans. Quoi que je sente de 

moi, le jugement d'autrui entre dedans. Ce qui veut dire que, si mes rapports sont mauvais, je me 

mets dans la totale dépendance d'autrui et alors, en effet, je suis en enfer. Et il existe une quantité 

de gens dans le monde qui sont en enfer parce qu’ils dépendent trop du jugement d'autrui.“10 

Der Mensch sei, so meint Sartre, nur die Summe der von den Anderen (les autres) 

entstandenen Projektionen über diesen Menschen, und falls die Beziehungen zu jenen Anderen 

den Menschen negativ beeinflussen, wird er von ihnen unmittelbar abhängig und befindet sich in 

                                                 
4  Max Frisch: Die Romane, C.A. Koch’s Verlag Nachf., Berlin, Lizenzausgabe mit Genehmigung des Suhrkamp 

Verlages, Frankfurt a. M., o. J., S. 32. 
5 Frisch zitiert aus Søren Kierkegaards Entweder-Oder 
6 Max Frisch: Die Romane, C.A. Koch’s Verlag Nachf., Berlin, Lizenzausgabe mit Genehmigung des Suhrkamp 

Verlages, Frankfurt a. M., o. J., S. 24. 
7 Ebd., S. 60. 
8 Gemeint ist Albert Camus’ Le Mythe de Sisyphe, Gallimard, 1942, coll. « Folio Essais » 
9 Frederick A. Lubich: Max Frisch: Stiller, Homo Faber und Mein Name sei Gantenbein,  Wilhelm Fink Verlag, 

München, 3. Auflage, 1996, S. 13. 
10 Extrait audio et texte de Jean-Paul Sartre, Huis clos, Emen © 1964 et Gallimard © 2004. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 17:09:32 UTC)
BDD-A24721 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 375 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

einer symbolischen Hölle (l`enfer).11 Julika ist in diesem Fall Stillers „Hölle“, denn solange sie in 

ihm nur den Anatol Ludwig Stiller sehen wird, bleibt Jim White nur eine Utopie. Dadurch 

scheitert der Versuch der „zweiten“ Ehe von Stiller und Julika an der Unfähigkeit beider 

Ehepartner, ihr Bildnis vom anderen zu vernichten und, durch Liebe, einen Neuanfang zu 

versuchen. So schreibt Frisch in seinem Tagebuch: „Man macht sich ein Bildnis. Das ist das 

Lieblose, der Verrat.“12  

 

 

Bildnisproblematik 
 

Lubich vermerkt sowohl die Worte Julikas, nämlich: „dass es das Zeichen der Nicht-

Liebe sei, also Sünde, sich von seinem Nächsten oder überhaupt von einem Menschen ein 

fertiges Bildnis zu machen, zu sagen: So und so bist du, und fertig [...], als auch die Meinung des 

Staatsanwaltes bezüglich Stillers Aufzeichnungen: „Das Bildnis, das diese Aufzeichnungen von 

Frau Julika geben, bestürzte mich; es verrät mehr über den Bildner, dünkt mich, als über die 

Person, die von diesem Bild vergewaltigt worden ist. Ob nicht schon in dem Unterfangen, einen 

lebendigen Menschen abzubilden, etwas Unmenschliches liegt, ist eine große Frage. Sie trifft 

Stiller wesentlich.“13, ohne aber auf die Mitschuld Julikas einzugehen. Denn auch sie erweist sich 

als unfähig, sich von der selbstentworfenen Projektion ihres Mannes loszureißen und seinem 

neuen Ich als Mr. White (Symbol des Neuanfangs, des weißen Blattes) entgegenzukommen. 

Stiller sieht in Julika seine eigene Nichtigkeit, genauer gesagt, er sieht in Julika genau das 

Entgegengesetzte dessen was Er ist. Ihr Bildnis vom ihm wird zum Eigenbildnis und darum kehrt 

er auch zu ihr zurück, denn erst muss er in ihren Augen sein Bildnis nicht mehr sehen können, 

damit er es auch im Spiegel nicht sieht.  

 Es heißt bei Lubich: „Dass man sich vom anderen falsche Vorstellungen machen kann, ist 

beklagenswert, und Stiller und seine Interpreten haben es hinlänglich getan. Dass man sich 

jedoch vom anderen überhaupt keine Vorstellungen mehr macht, wäre weitaus beklagenswerter 

und verhängnisvoller. Der Mensch, ob verliebt oder geliebt, ist kein ,homo absconditus’; ihn mit 

diesem göttlichen Nimbus auszustatten, kann nur zu zwischenmenschlichen Komplikationen 

führen. Das eherne Diktum „Du sollst dir kein Bildnis machen“ ist, genau betrachtet, Teil des 

Problems, nicht Teil der Lösung von Stillers Ehe- und Identitätskrise. Denn hinter dem Bildnis-

Verbot steht ein Wunsch- und Idealbild von sich und dem andern, welches so unerreichbar und 

unerkennbar ist, wie – das Göttliche selbst.“14 Genau dieses Idealbild ist es, was der liebende 

Mensch im Geliebten Menschen sieht und was mit der Zeit zu einem Bildnis wird.  

 Obschon die Bildnisproblematik Stillers „vielzitiert(e), wenn nicht zerdiskutiert(e)“15 

wurde, fand die Analyse der Entstehung des Bildnisses nur wenig Interesse von Seiten der Kritik. 

                                                 
11 Dazu Cunliffe: „Existentialistisches  Denken gibt einen Führer zur Interpretation nicht nur des Stiller ab (der 

Parallelen zu Camus und Camus aufweist, sondern auch zu Frischs anderen Romanen (Homo faber zum Beispiel ist 

kein humanistischer Traktat) und Stücken (zum Beispiel geht es in Andorra eher um Authentizität als um 

Antisemitismus).“ in: W. G. Cunliffe: Existentialistische Elemente in Frischs Werken in: „Über Max Frisch II“ hrsg. 

von Walter Schmitz, Suhrkamp Verlag Frankfurt a. M., 1971, 3. Auflage 1981, S. 158. 
12 Vgl. Frederick Alfred Lubich: Max Frisch: „Stiller“, „Homo faber“ und „Mein Name sei Gantenbein“, Wilhelm 

Fink Verlag München, 1990, 3. Auflage, S. 15. 
13 Vgl. Frederick Alfred Lubich: Max Frisch: „Stiller“, „Homo faber“ und „Mein Name sei Gantenbein“, Wilhelm 

Fink Verlag München, 1990, 3. Auflage, S. 15.. 
14 Ebd. S. 16. 
15 Ebd. S. 14. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 17:09:32 UTC)
BDD-A24721 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 376 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Da der Roman eine berichtartige Struktur hat, erfahren wir Details aus der Zeit vor Stillers Flucht 

erst bei seiner Rückkehr und nur durch seine eigenen Aufzeichnungen. Man bekommt also 

sowohl das individuelle Bild Stillers und Julikas, als auch das ihrer Beziehung, nicht in seiner 

Evolution zu sehen, sondern ausschließlich als Produkt der Ereignisse, die es entstehen ließen. 

Erneut wird der Bezug zum sartreschen Existentialismus ersichtlich, und zwar ist das Wesen des 

Menschen, so der französische Schriftsteller, die Summe seiner Taten, das heißt, es ist die 

Summe seiner Existenz.16 Stillers kann sein Bildnis nicht  mehr loswerden, da es inzwischen zu 

seinem Wesen geworden ist. Zur Selbstabstempelung Stillers als Versager führte vor allem sein 

Minderwertigkeitskomplex hinsichtlich Julika, der ihn zu einer Art Bewehrungsprobe seiner 

Männlichkeit zwang und der letztendlich zu ihrer (beider) Entfremdung führte. 

 

                                                                                                                                                                                                       

Konkurrenz der Geschlechter und die Angst vor dem Versagen 
 

 Karin Struck sieht Julika Stiller-Tschudy als „Ur-Bild aller männlichen Vorstellung vom 

Weiblichen, nämlich das männerverführende und männermordende Weibs-Bild Salome, den 

Sexualtrieb wie das Kastrationstrauma des Mannes gleichermaßen erregend.17. Sexualtrieb und 

Kastrationstrauma können bei Stiller eigentlich nur eng zusammenliegen, wie auch Julikas 

Tanzkunst im Vergleich zu seiner kreativen Frust, eine „soziale Konkurrenz der Geschlechter“18 

dessen (vielleicht ungewollter) Siegträger Julika war. 

Stiller versuchte nie Julika als Frau, als seine Frau, glücklich zu machen, sie war nur die 

leibliche Projektion seines inneren Frusts, vor allem in was „Männlichkeit“ anbelangt, und durch 

sie versuchte er sich eigentlich immerfort zu bestätigen.19 Ein Mensch kann seine Frust in sich 

vergraben und vergessen, doch Stiller sah sie täglich in den Augen Julikas, in den Augen ihrer 

Freunde als er die Geschichte aus dem Spanien-Krieg immer wieder erzählte und jedes Mal die 

gleiche Ausrede für sein Versagen verwendete. 

 Diese in ihrer physiologischen Natur fast unbewusste, magnetische Anziehung zwischen 

den beiden, kann auf erotischer Ebene gedeutet werden, und zwar steht im zweiten Heft von 

Stillers Aufzeichnungen: „Und auch Stiller, scheint es, stand damals unter der steten Angst, in 

irgend einem Sinn nicht zu genügen.“20 Dieser Kastrationskomplex, die Angst einer Frau sexuell 

nicht gewachsen zu sein, erklärt den Grund für seinen Drang nach eigenlöblichen Geschichten, 

wie die aus der Zeit des Spanischen Bürgerkriegs oder die von Isidor, der in der Fremdenlegion 

                                                 
16 Original franz.: L'existence précède l'essence. 
17

 Karin Struck: „Der Schriftsteller und die Frauen“ in Walter Schmitz (Herausgeber): Max Frisch, Suhrkamp 

Taschenbuch Verlag, Frankfurt a. M., 1987, 1. Auflage, S. 14-f. 
18 Ebd. 
19 Dieses Motiv der Selbstbestätigung durch die Partnerin ist auch in Frischs Theaterstück Biografie: Ein Spiel 

präsent. Kürmanns Versuch eines Neuanfangs scheitert an seiner Unfähigkeit, sich vom Einfluss der Frau auf sein 

Leben zu distanzieren. Dazu Bradley: „Kürmann sieht jedoch nicht, dass die Missachtung der Bedürfnisse seiner 

Partnerin, sei es Katrin, sei es Antoinette, nur die Kehrseite seines lebenslangen Bedürfnisses ist, sich mit Hilfe einer 

Frau selbst zu bestätigen.“ In: Bradley, Brigitte L.: Max Frischs Biographie: Ein Spiel in: Über Max Frisch II, hrsg. 

von Walter Schmitz, Suhrkamp Verlag Frankfurt a. M., 3. Auflage, 1981, S. 363. 
20 Max Frisch: Die Romane, C.A. Koch’s Verlag Nachf., Berlin, Lizenzausgabe mit Genehmigung des Suhrkamp 

Verlages, Frankfurt a. M., o. J.,  S. 88. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 17:09:32 UTC)
BDD-A24721 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 377 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

„zum Mann wurde“ oder die von Rip van Winkle, der immerfort Heldenhafte Geschichten von 

seinen Jagdpartien dem erzählt, wer gerade Lust  dazu hat ihm zuzuhören.21 

„Die fast neurotische Angst des Menschen sich zu binden“22, ist eigentlich die Angst des 

Menschen verlassen zu werden. Lusser-Mertelsmann deutet es bei Stiller als „Sexualangst“ aber 

im Grunde hängt es nicht vom Bereich ab sondern vom Grund. Und der Grund dieser Angst liegt 

bei Stiller in der Enttäuschung vor sich selbst, mag es als Gatte, als Mann oder als Mensch sein. 

Stiller sah in Julika eine „Projektionsfigur“23 seiner selbst, eine so zu sagen „sublimierte“ 

Variante in was die Sexualität, die Kunst und die Menschlichkeit anbelangt, er sah sich als 

„stinkender Fischer mit einer kristallenen Fee.“24   

Der Kampf Stillers, Julika glücklich zu machen, war eigentlich der Kampf um seine 

eigene Würde, ein Kampf in dem aber auch sie zu leiden hatte.  

Bei Julika handelt es sich eher um ein Gegenspiel zwischen der Angst vor der Frigidität: 

„jedenfalls hatte die schöne Julika ein heimliche Angst, keine Frau zu sein“25 und dem mehr oder 

weniger entgegengesetzten Drang zum Exhibitionismus, symbolisch durch ihren Beruf als 

Balletttänzerin suggeriert: „es störte ihn nicht, dass Julika auch in der Landschaft ausschließlich 

von Ballett plauderte, (...) das war ja doch ihre Welt“26 

 Die Beziehung der beiden stützte sich quasi auf die Angst vor dem persönlichen Versagen 

im Umgang mit dem anderen: „aber fast alles, was sie erzählt, deutet doch darauf hin, dass sie 

ihren Stiller nur durch sein schlechtes Gewissen glaubte fesseln zu können, durch seine Angst, 

ein Versager zu sein  bzw. „eine andere Frau, eine gesunde, hätte Kraft von ihm verlangt oder ihn 

verworfen. Julika konnte ihn nicht verwerfen; sie lebte ja davon, einen Menschen zu haben, dem 

sie immerfort verzeihen konnte“27, schreibt Stiller in seinen Aufzeichnungen. 

Sibylle Heidenreich meint, dass obwohl die „Überlegenheit der Frau im Werk oft 

anerkannt wird, diese nicht als eine dominante Figur betrachtet werden kann“28 und das weil sie 

selbst ein Opfer darstellt, sogar ein noch tragischeres Opfer. Denn Stiller ist nicht nur den Henker 

seiner selbst, sondern auch der von Julika. 

 

                                                 
21 Zum männlichen Minderwertigkeitskomplex einer Frau nicht gewachsen zu sein schreibt Frisch in seinem ersten 

Tagebuch: „Wenn der Unselige, der mich gestern besucht hat, ein Mann, dessen Geliebte es mit einem andern 

versucht, wenn er ganz sicher sein könnte, dass die Gespräche eines andern, die Küsse eines andern, die zärtlichen 

Einfälle eines andern, die Umarmung eines andern niemals an die seinen heranreichen, wäre er nicht etwas 

gelassener? Eifersucht aus Angst vor dem Vergleich. [...] Du redest von Betrug, und dabei schreibt sie ganz offen, 

ganz ehrlich, dass sie mit Ihm verreist ist – Was, mein Freund, willst du eigentlich? Man will geliebt sein.“ Dieses 

Bild passt jedoch besser zur Beziehung zwischen Rolf und Sibylle, als zwischen Stiller und Julika, und erinnert an 

den Kontrast zwischen Rolfs depressiven Zustand und Sibylles Unbefangenheit, mit der sie ihm ihr Verhältnis zu 

einem anderen Mann mehr oder weniger indirekt gesteht. In: Max Frisch: Tagebuch 1946-1949, Suhrkamp Verlag 

Frankfurt a. M., 1950, S. 421-422 Vgl. auch Jürgen Schröder: Spiel mit dem Lebenslauf. Das Drama Max Frischs in: 

Über Max Frisch II, hrsg. von Walter Schmitz, Suhrkamp Verlag Frankfurt a. M., 3. Auflage, 1981, S. 40. 
22

 Klaus Müller-Salget: Literaturwissen Max Frisch, Phillip Reklam jun. Verlag, Stuttgart, 1996, S 45. 
23 Frederick A. Lubich, Max Frisch : « Stiller », « Homo Faber, « Mein Name sei Gantenbein », 3. Auflage, Wilhelm 

Fink Verlag, München, 1996, S. 127. 
24 Max Frisch: Die Romane, C.A. Koch’s Verlag Nachf., Berlin, Lizenzausgabe mit Genehmigung des Suhrkamp 

Verlages, Frankfurt a. M., o. J.,  S. 341. 
25 Max Frisch: Die Romane, C.A. Koch’s Verlag Nachf., Berlin, Lizenzausgabe mit Genehmigung des Suhrkamp 

Verlages, Frankfurt a. M., o. J.,  S. 88 
26 Ebd. 
27 Ebd., S. 89. 

28 Sybille Heidenreich: Max Frisch, Homo Faber – Untersuchungen zum Roman, Joachim Beyer Verlag 

Hollfeld/Ofr., 3. Auflage, 1980, S. 10. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 17:09:32 UTC)
BDD-A24721 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 378 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

  

Egoismus und Ignoranz als Liebesvernichter – Anatol Stiller und Walter Faber im 

Vergleich 

 

 Wenn die erste, gescheiterte Phase der Ehe mit Julika, Stiller einsehen lässt, dass er ihr 

symbolischer Mörder gewesen ist29, stellt sich nun die Frage, wieso er denn zu ihr zurückkehrt.  

Der charakterliche Typus Stillers hat in dem von Julika sein Gleichgewicht gefunden und 

umgekehrt. Sie bilden zusammen ein Ganzes, eine Kommunion entstanden aus gegensätzlichen 

Attributen, unter denen Egoismus bzw. Aufopferung emporstehen. Denn Julika steht als Beispiel 

für die Frau die durch den Anderen lebt, die für den Anderen geschaffen worden ist, nicht für sich 

selbst, und das nicht nur im Verhältnis zu Stiller. Sie ist eine Künstlerin, lebt also auch beruflich 

für und durch den, bzw. die Anderen, in diesem Fall ihr Publikum. Ferner betreibt sie während 

Stiller als verschollen galt eine Ballettschule in Paris, die sie augenblicklich aufgibt, als sie 

erfährt, dass man ihren Mann gefunden hat.  

 Es ist Anziehungskraft zwischen Stillers Bedürfnis der Anerkennung seiner Männlichkeit 

durch Julika, und Julikas Bedürfnis der Aufopferung für ihren Mann, die für sie bis zuletzt 

verhängnisvoll sein sollte. Als Stiller bei einem Gespräch mit seinem Wärter Knobel retrospektiv 

die Frage stellt: „So, frage ich, und seine Frau hat er einfach in Davos liegen lassen, krank wie sie 

war?“, wogegen Knobel antwortet: „Vielleicht war es ein Segen für sie!“30 

Anders als bei Stiller metamorphosiert sich bei Walter Faber der unmenschliche 

Egoismus in eine fast nüchterne  Ignoranz. So sieht Faber Mann und Frau als ein 

„werkkonstitutives Gegensatzpaar“31, als zwei untereinander unverständliche Pole von „Verstand 

und Gefühl“ und das nachdem er Hanna geschwängert hatte. Andererseits gefiel ihm das 

Mannequin Ivy als seine weibliche Projektion, so zu sagen als „Laufsteg-Roboter“32, ein 

menschliches Symbol des „American way of life“: „Alles ist unecht und pervertiert, wirkliche 

Liebe und Freundschaft gibt es nicht.“33 

„Die feige Haltung gegenüber dem Leben“34, zu glauben, dass der technische Fortschritt 

und die Wahrscheinlichkeitsrechnung die Schlüssel zum Wahren sind, das wurde Faber zum 

Verhängnis. Denn hier ist eben das „Wahre“ nur „scheinbar“. Es schien Faber am Anfang nicht 

so, als könnte Herbert, der antipathische Schweizer aus dem Flugzeug, ihm bis zuletzt, zum 

Wiederfinden des für ihn verlorenen Begriffs der Freundschaft, verhelfen. Während Stiller von 

Anfang an seine Schuld einigermaßen einsah, versuchte sie Faber immer wieder zu verdrängen 

und sich selbst davon zu überzeugen, dass er das Richtige getan hat. Dazu Heidenreich: „Faber ist 

so blind nicht, wie er sich gibt. Denn in all den Jahren, die er Hanna aus dem Augen verloren 

hatte, konnte er sie nicht vergessen, Alle möglichen Gründe schob er für sich selbst vor die 

Tatsache, dass es nicht zu einer Ehe zwischen ihnen kam. [...] Zunächst schiebt er  wirtschaftliche 

                                                 
29 In seinen Aufzeichnungen aus dem Gefängnis schreibt Stiller,  als sein Staatsanwalt ihn fragt, warum er, nach 

eigenen Aussagen, seine Frau ermordet habe: „Weil ich sie liebte“ (S. 32.) 

30 Max Frisch: Die Romane, C.A. Koch’s Verlag Nachf., Berlin, Lizenzausgabe mit Genehmigung des Suhrkamp 

Verlages, Frankfurt a. M., o. J.,  S. 18. 

31 Max Frisch: Die Romane, C.A. Koch’s Verlag Nachf., Berlin, Lizenzausgabe mit Genehmigung des Suhrkamp 

Verlages, Frankfurt a. M., o. J.,  S. 437.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              

32 Rhonda L. Blair: „Homo Faber „Homo ludens“ und das Demeter-Kore Motiv“ in Walter Schmitz (Herausgeber): 

Frischs Homo Faber, Suhrkamp Taschenbuch Verlag, Frankfurt a. M., 1983, 1. Auflage 
33 Sybille Heidenreich: Max Frisch, Homo Faber – Untersuchungen zum Roman, Joachim Beyer Verlag 

Hollfeld/Ofr., 3. Auflage, 1980, S. 37. 

34 Ebd. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 17:09:32 UTC)
BDD-A24721 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 379 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Gründe vor, legt auch Hanna die eigentliche negative Entscheidung zur Last, ohne dabei nach 

seiner Rolle zu forschen.“35  

 Die Liebe, die er nicht ernst nehmen wollte, rächt sich, lässt ihn sich in seine eigene 

Tochter verlieben, und macht ihn somit zu ihrem Mörder.  

So wird Faber einer der vielen, ungewollten bzw. indirekten Frauenmörder aus Frischs 

Gesamtwerk: „Die Männer in den Büchern sind Mörder oder bezichtigen sich selber als Mörder: 

Stiller sieht sich als Mörder seiner Frau Julika und hat außerdem die Abtreibung seines Kindes 

von Sibylle verursacht, Faber ist unfreiwilliger Verursacher des Todes seiner Tochter.“36, neben 

denen man auch Don Juan, als Verursacher von Donna Annas Freitod, dazuzählen muss.  

 Kurz nach der Veröffentlichung des „Stiller“ hat Max Frisch sozusagen die 

Konsequenzen gezogen und seine erste Frau Gertrud zusammen mit ihren drei Kindern verlassen. 

Wenige Jahre später und nur ein Jahr nach der offiziellen Scheidung von Gertrud macht er 

Ingeborg Bachmann einen (zurückgewiesenen) Heiratsantrag. Die Männer und die Menschen in 

Frischs Werks sind nichtsdestotrotz weder Abbilder seiner selbst, noch eigenständige literarische 

Figuren, sondern symbolische Personifizierungen des unstillbaren und meist unerfüllten 

menschlichen Strebens nach emotionaler Bindung. Im „Gantenbein“ reduziert er dabei dieses 

Streben auf ein Rollenspiel, auf eine Katharsis spielerischer und mimetischer Natur, jedoch 

tauscht er damit nur zwei Gesichter untereinander aus, die im Wesen gleich sind, das lachende 

und das weinende Gesicht der menschlichen Welttheaters. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Blair, Rhonda L.: „Homo Faber „Homo ludens“ und das Demeter-Kore Motiv“ in Walter 

Schmitz (Herausgeber): Frischs Homo Faber, Suhrkamp Taschenbuch Verlag, Frankfurt a. M., 

1983 

Bradley, Brigitte L.: Max Frischs Biographie: Ein Spiel in: Über Max Frisch II, hrsg. von 

Walter Schmitz, Suhrkamp Verlag Frankfurt a. M., 3. Auflage, 1981 

Cunliffe, W. G.: Existentialistische Elemente in Frischs Werken in: „Über Max Frisch II“ 

hrsg. von Walter Schmitz, Suhrkamp Verlag Frankfurt a. M., 1971, 3. Auflage 1981 

Frisch, Max: Die Romane, C.A. Koch’s Verlag Nachf., Berlin, Lizenzausgabe mit 

Genehmigung des Suhrkamp Verlages, Frankfurt a. M., o. J. 

Frisch, Max: Tagebuch 1946-1949, Suhrkamp Verlag Frankfurt a. M., 1950 

Heidenreich, Sybille: Max Frisch, Homo Faber – Untersuchungen zum Roman, Joachim 

Beyer Verlag Hollfeld/Ofr., 3. Auflage, 1980 

Lubich, Frederick A.: Max Frisch: Stiller, Homo Faber und Mein Name sei Gantenbein, 

Wilhelm Fink Verlag, München, 3. Auflage, 1996 

Mayer, Hans: Anmerkungen zu Stiller in: Über Max Frisch I hrsg. von Thomas 

Beckermann, Suhrkamp Verlag Frankfurt a. M., 1971, 7. Auflage 1976 

Müller-Salget, Klaus: Literaturwissen Max Frisch, Phillip Reklam jun. Verlag, Stuttgart, 

1996 

Schröder, Jürgen: Spiel mit dem Lebenslauf. Das Drama Max Frischs in: Über Max 

Frisch II, hrsg. von Walter Schmitz, Suhrkamp Verlag Frankfurt a. M., 3. Auflage, 1981 

                                                 
35 Sybille Heidenreich: Max Frisch, Homo Faber – Untersuchungen zum Roman, Joachim Beyer Verlag 

Hollfeld/Ofr., 3. Auflage, 1980, S. 36-37. 
36 Karin Struck: Der Schriftsteller und die Frauen in: Max Frisch, hrsg. von Walter Schmitz, Suhrkamp Taschenbuch 

Verlag, Frankfurt a. M., 1987, 1. Auflage, S. 15. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 17:09:32 UTC)
BDD-A24721 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 380 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Struck, Karin: „Der Schriftsteller und die Frauen“ in Walter Schmitz (Herausgeber): Max 

Frisch, Suhrkamp Taschenbuch Verlag, Frankfurt a. M., 1987, 1. Auflage 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 17:09:32 UTC)
BDD-A24721 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

