JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

BENEFACTRICUM HUJUS CONGREGATIONIS ET EX SINGULARI
CONGREGATIONIS BENEVOLENTIA ADMISSARUM

Diana-Maria Ddian, PhD Student, “Babes-Bolyai” University of Cluj-Napoca

Abstract: The following paper aims to bring into discussion the existence of a Marian sodality
under the Jesuit guidance that functioned in the seventeenth-century Calvinist Transylvania. By
exploring the album of this congregation found in the Roman-Catholic Archives from Alba-lulia,
we intend to show the way in which its members were integrated in a devotional network, in a
circuit with a pious finality with the purpose of building a strong and united Catholic presence.
The foundation of this congregation was a clear proof of the fact that the Jesuits tried to
distinguish the Catholic “faith truths” from the “heretical” and “schismatic” teachings. Taking
into consideration the confessional pluralism and the competition between the Transylvanian
Catholic community numerically reduced and the representatives of the other confessions (in
particular, the Protestant denominations), a sodality dedicated to the Virgin Mary was able to
ensure the fraternal support so as to encourage its members to proceed in the Catholic faith. The
collaboration between the Catholic missionaries and the laics represented the basis of the
pattern, we mean of the personalized model of analysis regarding the Counter-reformation in
seventeenth-century Transylvania, the territory situated at the margins of the Christendom,
preparing the path for the Catholic Reformation initiated by the Habsburgs.

Keywords: corpus Christianum, Catholic Reformation, seventeenth-century Transylvania,
Marian sodality, Jesuits

Crestinismul european de dinainte de epoca marilor Reforme a fost paragonabil unei limbi
impartasite de toti credinciosii, desi vorbitd in dialecte diverse in functie de loc, de conditia
sociald si de gradul de instructie al vorbitorului.! Era vorba asadar despre o religie in cadrul
careia aspectele doctrinare ocupau un spatiu relativ restrans in viata laicilor de rand; in Evul
Mediu tarziu, unui nucleu restrans de idei fundamentale, focusate asupra valorii mortii si
resurectiei lui lisus, corespundea o gama vasta de practici si comportamente religioase, mai mult
sau mai putin mediate de autoritatea ecleziastica.? In interiorul acestui ansamblu variat, se contura
ideea de pietate (pietas), adica de devotiune religioasa. Conform viziunii generale, fiecare oras si
sat avea o dimensiune spirituald: dincolo de inclinatia pentru coabitarea umana, era un corp
religios, un corpus Christianum. Gandit prin prisma pietdtii crestine, unitatea sa era o expresie a
dragostei crestine, pe cand furnizarea de ajutor reciproc un exercitiu, o punere in practicd a
carititii.®

Probabil una dintre cele mai ilustrative forme de implicare a corpus-ului de credinciosi in
sfera vietii religioase este reprezentatd de asociatiile spirituale laice. Cercetarile privitoare la

! Louis Chatellier, La religione dei poveri. Le missioni rurali in Europa dal XVI al XIX e la costruzione del
cattolicesimo moderno, Garzanti Editore, Milano, 1994, p. 153.

2 |bidem.

3 Benjamin J. Kaplan, Divided by Faith: Religious Conflict and the Practice of Toleration in Early Modern Europe,
Harvard University Press, Harvard, 2007, p. 60.

326

BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

originea confraternitatilor au subliniat originea incertd a acestor asociatii spirituale, putand fi
identificate antecedente in lumea Antichitatii tarzii (asociatiile de fossores la Roma, de
parabolani la Constantinopol, de fossores sau de spoudaei). Acestea se bazau pe sentimentul de
uniune fraterna, deloc strdin corporatiilor pagane (collegia), dar dezvoltat in mod particular de
crestinism, precum si pe iubirea lui Dumnezeu®, cu mentiunea ci exista o vizibild diferentd
comparativ cu confreriile medievale, un fenomen tipic medieval de o varietate complexa.®
Asociatiile spirituale aflate sub coordonarea spirituald a ordinelor religioase catolice
(confrerii, confraternititi, congregatii, sodalititi) ® au jucat un rol major in religia urbani in Evul
Mediu tarziu. Ele au fost pe bund dreptate descrise ca ,,expresia primard, organizatd a vietii
religioase catolice laice din secolul al Xlll-lea pana in secolul al XVIII-lea”’, dovedindu-se a fi
institutii relativ flexibile: puteau fi utilizate de ordinele religioase sau de preotii parohiali cu
scopul de a promova noi forme de devotiune sau de a directiona pietatea populard inspre practici
deja existente, dar 1n acelasi timp puteau fi infiintate de grupuri de laici sau de comunitati rurale.
Confreriile au indeplinit roluri multiple: unele au urmat indeaproape tipologia organizatiilor
tarziu medievale si au servit asigurarii rugaciunilor pentru cei decedati, altele erau de factura
devotionala, oferind absolvirea de pacate pentru a Incuraja practici devotionale particulare, in
timp ce altele, de altfel si cele mai numeroase, au indeplinit deopotriva functii devotionale,
protective si intercesoriale. Aceste asociatii au avut un rol important in promovarea devotiunii

4 Domenico  Schiappoli, Carlo Alfonso Nallino, Gennaro Maria Monti, “Confraternita”,

http://www.treccani.it/enciclopedia/confraternita_%28Enciclopedia-Italiana%29/, accesat la data de 17.07.2016, ora
21:56.

5 Urme ale unor confraternititi au fost depistate in Franta in secolul al VII-lea, iar in anul 852, in cadrul capitolelor
de la Reims, se punea problema reprimarii abuzurilor comise de confrerii de cétre preotii parohi. Dezvoltarea lor a
fost strans legata de aparitia oraselor si a burgurilor medievale (secolul al X-lea), cu mentiunea ca initial, confreriile
reuneau toti clericii dintr-un oras. Abia din secolul al XII-lea, confraternitatile primeau in randul lor si laici, care in
scopuri devotionale dispuneau de un altar, de o capeld sau de o biserici. In cazul Italiei, unii cercetitori asociaza anul
1144 cu aparitia primelor asociatii spirituale laice, in timp ce altii opteaza pentru anul 1260 (Perugia) sau chiar 1264
(Roma). Multe dintre acestea derivau din migcarea mistica a flagelantilor care, pentru a pacifica factiunile guelfilor si
ale ghibelinilor, au apelat la predicile itinerante, promovand concordia si penitenta. Ibidem; vezi si Emanuela Boaga,
“Confraternite laicali e la Chiesa in Italia”, in Dizionario Storico Tematico La Chiesa in Italia, vol. I. Dalle Origini
all’Unita Nazionale, Roma, 2015, http://www.storiadellachiesa.it/glossary/confraternite-laicali-e-la-chiesa-in-
italia/?print=pdf, accesat la data de 13.07.2016, ora 19:09;
http://www.sapere.it/enciclopedia/confrat%C3%A8rnita.html, accesat la data de 18.07.2016, ora 19:20; a se vedea si
Paolo Chinazzi, Le confraternite. Storia, evoluzione, diritto, Edizioni Universitarie Romane, Roma, 2010, p. 21.

6 Ghilda (breasla) reunea totalitatea mesterilor dintr-o localitate, fiind bazati deci pe apartenenta la acelasi mestesug
si avand o dimensiune preponderent profesionali. In ajutorul breslei, care prin natura sa nu putea implini exigentele
devotionale ale membrilor sai, era pusa confreria profesionald, a carei menire principald era aceea de a organiza i
ghida viata religioasd a asociatiei de mestesugari. Confreria era cea care asigura devotiunea patronului spiritual
(sfinti, aspecte ale divinului precum Trinitatea sau Crucea), a carei intercesiune o cauta, presta servicii spirituale in
folosul membrilor sdi sau al binefacatorilor cu scopul obtinerii mantuirii, contribuia la organizarea procesiunilor cu
ocazia marilor sarbatori, dar in acelasi timp, se ingrijea si de realizarea funeraliilor pentru defuncti, cultivind un
puternic sentiment de solidaritate In fata mortii. Fiecare confrerie avea un spatiu de inmormantare si un altar (in
unele cazuri, o capeld) intr-o bisericd locald. Existd o diferentd intre confreriile tertiare, modelate dupad Regula
Ordinului céruia se integreaza, confreriile profesionale (mestesugaresti) si confreriile funerare sau asociatiile de
rugdciuni, ale caror scopuri erau pur devotionale. Lidia Gross, Confreriile medievale in Transilvania (secolele XIV-
XVI), Presa Universitara Clujeand, Cluj-Napoca, 2004, pp. 170-179.

7 Nicholas Terpstra, “Confraternities”, apud Robert Bireley, “Early Modern Catholicism”, in David M. Whitford
(ed.), Reformation and Early Modern Europe: A Guide to Research, Truman State University Press, Kirksville,
2008, p. 225.

8 Marc Forster, Catholic Revival in the Age of the Baroque: Religious Identity in Southwest Germany, 1550-1750,
Cambridge University Press, Cambridge, 2001, pp. 133-134.

327

BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

individuale: pe de o parte, confreriile erau sub aspectul formei si functiei, un loc de intalnire intre
mesajul clerical si initiativa populara, iar pe de alta parte Bruderschaften, datorita capacitatii de
adaptare, puteau forja forme de devotiune individuali si comunala.®

Trendul pentru confraternitati, ca oriunde in Europa catolica, era dat de ,.evolutia
devotiunii spre rugiciunea individuali si dialogul direct intre credincios si divinitate”.*° In acelasi
timp, confraternitatile puteau fi privite si ca o tentativd de progres pe calea spre perfectiunea
crestind fird a necesita separarea de lume (cazul membrilor ordinelor religioase).!! Pe misuri ce
au continuat sd creasca numeric si din punctul de vedere al membrilor pe parcursul secolului al
XVl-lea, ele si-au inmultit activitatile caritabile pentru a veni in intampinarea categoriilor sociale
mai putin privilegiate. Conciliul din Trento (1545-1563) a manifestat exigenta de a plasa
confreriile sub supravegherea episcopului si, deci, de a pune aceste asociatii spirituale sub
jurisdictia Bisericii, clerul intervenind in organizarea lor, indiferent daca scopul lor era unul
eminamente cultual sau unul mixt (spiritual si temporal).'?

Tot in aceastd perioadd, papii au acordat numeroase indulgente si privilegii
confraternitatilor, stabilite prin intermediul unei bule sau breve papale si si-au concentrat atentia
asupra reorganizirii lor juridice.’® Astfel, in anul 1595, papa Clement VIII, in continuarea
decretelor tridentine care stabiliserd cd asociatiile spirituale intrau sub jurisdictia episcopului,
punea problema facultitilor necesare ridicdrii unei confraternititi.!* La 1604, acelasi papa, prin
constitutia Quaecumqua a Sede Apostolica, punea bazele unei noi viziuni organice asupra
confreriilor, definind in maniera clard infiintarea lor, investirea cu indulgente si privilegii
spirituale, acordarea drepturilor si a datoriilor de control si disciplina din partea episcopilor si a
superiorilor ordinelor religioase.'® In acelasi timp, se statua ci orice tip de confrerie trebuia si
aiba sediul primar, zis arhiconfraternitate, la Roma si ca acesteia trebuiau agregate toate celelalte
asociatil spirituale similare pentru a putea dispune de privilegii si beneficii spirituale; si
confreriile deja infiintate trebuiau sa-si declare adeziunea, afiliindu-se arhiconfraternitatilor
romane.'® Rezultatul obtinut a fost o diversitate multifatetati de confraternititi, in ciuda faptului
ca Biserica catolicd a depus un efort considerabil pentru a regulariza si disciplina aceste
asociatii.l” Cercetiri recente au subliniat importanta asociatiilor spirituale de tipul sodalititilor
din punctul de vedere al importantei acestora in ,reforma interioard si militantismul
confraternitar”'8, acestea tintind spre convingerea intima a sufletelor, cucerite prin intermediul

® lbidem, pp. 132-133.

10 Ibidem, p. 133.

11 Observarea preceptelor religioase era in cazul confreriilor mult mai riguroasd decat de obicei. Frecventa lunard a
confesiunii sau primirea comuniunii de patru ori pe an erau elemente care distingeau clar membrii unei
confraternitafi de marea majoritate a celorlalti laici, dat fiind faptul ca cel mai mare numér de credinciosi se confesa
si primea comuniunea nu mai mult de o datd pe an, in proximitatea Pastilor. Dimensiunea colectiva §i comunitara
definitorie pentru sodalitati era pusa in evidenta si de dispozitiile asupra recitarii publice a pacatelor membrilor si de
cele privind asistenta reciproca in cazul bolnavilor. Chatellier, La religione dei poveri, p. 154.

12 Schiappoli et alii, Confraternita, http://www.treccani.it/enciclopedia/confraternita_%28Enciclopedia-Italiana%29/,
accesat la data de 18.07.2016, ora 18:33.

13 Boaga, Confraternite laicali, http://www.storiadellachiesa.it/glossary/confraternite-laicali-e-la-chiesa-in-
italia/?print=pdf, accesat la data de 13.07.2016, ora 19:17.

14 Chatellier, La religione dei poveri, p. 154.

15 1bidem.

16 1bidem.

7 Ibidem, p. 134.

18 Expresie folosita de istoricul Italian Luigi Fiorani. Luigi Fiorani, “Verso la nuova citta”, in Ricerche per la storia
religiosa di Roma, vol. 10 (1988), p. 110.

328

BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

interventiilor caritabile si a emotivitatii suscitate de o metoda centratd pe practica devotionala,
muzici, vizitarea bisericilor, adica pe aspectele afective.®

Preocuparea de a se conforma unei reguli de viata a fost probabil, in lumina unei atente
analize, componenta cea mai importantd a Reformei catolice post-tridentine. Cand regula exista
deja, deoarece fusese lasata ca mostenire de un sfant unei comunitati de religiosi, se incerca
aducerea acesteia la rigoarea sa primitiva si aplicarea sa, eliminand toate modificarile suferite de-
a lungul secolelor.?® Reintoarcerea la regula primari, originard, la stricta observanti, nu era
neaparat dictatd de simpla dorinta de a respecta normele juridice sau de fidelitatea, loialitatea fata
de un trecut indepartat. Era vorba despre a regasi, fara intreruperi, calea spre salvarea sufletului
(la via della salvezza), dar acea cale indicati de sfantul fondator al unui ordin.?* Drumul celest
parcurs de acesta cu succes putea sa fie urmat de altii cu o absolutd certitudine de a obtine
recompensa finala, cu conditia de a nu se indeparta de model.

Pe parcursul secolului al XVIl-lea au crescut numeric confraternitatile cultuale si
devotionale dedicate Fecioarei Maria si sfintilor. Consideram ca o importantd sporitd In
dezvoltarea mariologiei a avut reafirmarea doctrinei divinei maternitati, una dintre ocazii fiind
oferiti de condamnarea socinianismului, ce nega distingerea persoanelor in cadrul divinitatii.?? in
1555, prin Cum quorundam hominum a lui Paul 1V, constitutie apostolica al carei continut a fost
reiterat in 1603 prin Dominici gregis a lui Clement VIII, Roma condamna numeroase abuzuri si
erori doctrinare, printre care se numadra si respingerea Fecioarei Maria ca Mama a lui
Dumnezeu.?

Congregatiile mariane iezuite, a caror origine coboara in anul 1563* si care s-au raspandit
in Intreagd Europa catolicd, au avut ca prioritate asistenta saracilor, a bolnavilor si a celor aflati in
inchisoare.?® Cultul Fecioarei a ajuns in perioada medievali tarzie in prim-planul devotiunii laice,
iar intercesiunea Mariei a fost consideratd cea mai eficientd, aspecte probate de ridicarea
numeroaselor biserici in onoarea Fecioarei, dar si de finantarea altarelor, a statuilor si a
coroanelor votive pentru impodobirea altarelor dedicate Mariei. Mariologia a concentrat doud

324

19 Marina Caffiero, “Le conversioni: modelli, strategie, pratiche”, in Domenico Rocciolo, Caterina Fiorani (ed.),
Luigi Fiorani: storico di Roma religiosa e dei Caetani di Sermoneta, Edizioni di storia e letteratura, Roma, 2013, p.
198.

20 Louis Chatellier, “I gesuiti alla ricerca di una regola di vita per i laici: le congregazioni mariane”, in Paolo Prodi
(ed.), Disciplina dell’anima, disciplina del corpo e disciplina della societa tra medioevo ed etd moderna, Annali
dell’Istituto storico italo-germanico, Quaderno 40, Societa editrice Il Mulino, Bologna, 1994, p. 383.

2L Ibidem, pp. 383-384.

22 paul Haffner, The Mystery of Mary, Hillenbrand Books, Gracewing, 2004, p. 120.

23 Sfantul Scaun condamna in acelasi timp negarea trinititii si a divinitatii lui lisus, respingerea doctrinei pacatului
originar, intelegerea univalentd a sacramentelor, precum anularea autoritatii traditiei. Justin S. Holcomb, Know the
Heretics, Zondervan, Grand Rapids, Michigan, 2014,
https://books.google.ro/books?id=GVItAgJAAQBAI&PY=PT87&Ipg=PT87&dqg=dominici+gregis+1603&source=bl
&ots=FWwk3G0-8m&sig=r6_Ws-

ab9HisNL ZbkCqu7Zve80U&hl=ro&sa=X&ved=0ahUKEwimkJb5] HNAhUMLSAKHeKHBNYQ6AEIQDAF#v=0
nepage&qg=dominici%20gregis%201603&f=false, accesat la data de 13.07.2016, ora 22:11.

24 Sodalitatea Fecioarei Maria (Congregationes seu sodalitates B. Mariae Virginis) a fost infiintati in 1563 de
iezuitul belgian Jan Leunis, in cadrul Colegiului roman al Societatii lui Iisus. Desi initial sodalitatea a avut ca tintd
tinerii ce studiau in cadrul colegiului iezuit, bula papala Superna dispositione a consfintit constituirea sodalitatilor
pentru adulti sub autoritatea superiorului general al ordinului iezuit, acestea fiind considerate ramuri ale congregatiei-
mama. Ulterior, aveau sa fie fondate sodalititi pentru diferite categorii sociale, precum preoti, nobili si nobile,
negustori, mestesugari, clerici, fiecare dintre aceste grupuri fiind afiliate sodalitatii prima-primaria a Colegiului
roman.

% Bireley, Early-Modern Catholicism, p. 226.

329

BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

dimensiuni fundamentale ale Fecioarei: Maria ca personificare a Bisericii, respectiv Maria ca
mireasi a lui Hristos (Sponsa Christi) si ca regini a cerului (Regina Caeli).?®

O sodalitate mariana, dar aflatd sub patronajul spiritual al membrilor Societatii lui lisus,
dovada a preferintelor laice clare in materie de alegeri devotionale, poate fi regasitd si in
Transilvania calvina a secolului al XVII-lea, informatio datata in 1648, raportul de la 1649 si
albumul acestei confrerii identificat in Arhivele Romano-Catolice Transilvanene de la Alba-lulia
fiind de o importanta fundamentala in identificarea membrilor si, implicit, in evaluarea implicarii
laicilor transilvineni in sfera vietii religioase.?” Pentru a deveni un membru al sodalititii, un laic
trebuia sa primeasca aprobare din partea rectorului, a vice-rectorului, a ,,batranilor” si a celorlalti
membri ai confraternititii.?® Persoana admisi in randul confreriei trebuia si-si scrie numele,
teritoriul de origine si data la care s-a facut intrarea in asociatie, iar in cazul in care noul membru
Nu stia sd scrie si sa citeascd, o altd persoana trebuia sa realizeze toate aceste proceduri in numele
siu.?® Noii membri ai sodalititii trebuiau si faci o ,,faptd bund” oferind spre folosul asociatiei
spirituale laice o donatie in functie de conditia economica, donatie care era consemnatd in
registrul sodalitdtii de catre secretar si care se constituia Intr-o adevaratd practicd privind
admiterea in asemenea confrerii, permitand strangerea de fonduri necesare pentru festivitatile
anuale, precum si pentru inmormantarea si liturghiile votive ale membrilor decedati.®® Potrivit
informatio din 1648, functionarea congregatiei mariane transilvane era circumscrisa de parametrii
statutelor asociatiilor spirituale de acest tip, exceptand flagelarile; totodata, aflam ca cele mai
importante actiuni publice aveau loc cu ocazia festivititii Corpus Christi si a Assumpta Vergine.3!

Dintre nobilii catolici care faceau parte din sodalitatea iezuita, trebuie sa 1i mentiondm pe:
Valentin Tusnadi (preot paroh in Alba-lulia), André Széntpal, Mihaly Mikes (cancelarul
Transilvaniei), Paul Gyorfy de Copsa Mica, Matthias Kasta (admis pe patul de moarte in
sodalitate ca urmare a dorintei exprimate), Mihdly Globicz, Blasius Peknay (preot), Istvan
Aitony, Gyorgy Szelepcsény (arhiepiscop de Nitra si, ulterior, de Kalocsa), Raphael Féherpataky,
Ferenc Mikes, Ferenc Székely, Ferenc Kornis, Laszl6 Gyulai, Bartolomeus Szebelébi (preot la

2 Marina Warner, Alone of All Her Sex: The Myth and the Cult of the Virgin Mary, Oxford University Press, Oxford,
1976, pp. XXII, 103.

27 Informatio quaedam missionis Monostoriensis in Transylvania anno 1648. in Novembri data. Monumenta
comitialia regni Transsylvaniae, vol. XV, pp. 479-492; Az 1649-iki jelentes. Ibidem, pp. 492-518; Arhivele Romano-
Catolice Transilvanene, Arhiva de Colectie din Cluj-Napoca, Fond 290/g-1. Aggmenhaz (Szent Erzsébet Ispotaly)
iratai 1320-1900, fasc. 1 (1341-1847), Album sodalitatis Natae Reginae Angelorum Authoritate Apostolica Kolos
Monostorini in Residentia Societatis Jesu erectae.

28 Adam Darlage, “The Feast of Corpus Christi in Mikulov, Moravia: Strategies of Roman Catholic Counter-Reform
(1579-86)”, in The Catholic Historical Review, vol. 96, nr. 4 (2010), p. 667.

2 bidem.

%0 Ibidem.

3L Classes 4 majores habent Congregationem Natae Reginae Angelorum, quinquagenarium circiter numerum
constituentes, exceptis iis, qui iam finitis scholis vel aulici, vel sui iuris facti, eo nihilominus spectant. Celebratur
haec in sacello domestico, praeside magistro rhetorices. Omnia pergunt in ea, quantum fieri potest, more consveto
sodalitatum, excepta flagellatione publica, quae quoniam scandalosa foret, fit privatim in sacello. Declamationes
quovis mense rhetores et poetae habent simul, vel alternis mensibus, prout est numerus discipulorum. Publicas
tamen actiones binas quovis anno habent; unam in festo Corporis Christi, aliam in festo Assumptae Virginis: in
quarum ultima etiam praemia distribui solent; causa tam praematurae distributionis est conventus dominorum, qui
tum solet esse universarius et frequentissimus. Monumenta comitialia regni Transsylvaniae/Erdélyi Orszdiggyiilési
Emlekék, vol. XV (1669-1674), Magyar Tudomanyos Akad. Konyvkiado Hivatala, Budapest, 1892, p. 482.

330

BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

Alba-Tulia), Laszlo6 Gyllanny, Janos Szegedi, Péter Horvat, Istvan Szilagy, Sigismund Jary,
Johannes Seren, Joannes Jacobus Pinser (farmacist).*?

Albumul continea o listd a clericilor si magistrilor care au fost admisi in sodalitatea
mariand®: la 1647 Istvin Szombathely (magistru clujean si, totodati, magistru in cadrul
sodalitatii), Ferenc Temeswar (magistru clujean), la 1648 Mihdly Magyari (magistru clujean) si
Matthias Polyai, la 1650 magistrii Adam Ivanoczy si Mihdly Triboczky, la 1651 preotii David
Kuhn si Istvan Boldizsar, precum si Oswald Gafsmann si Georgius Drummer, la 1655 preotul
Nicolaus Rutkay, plebanul Péter Székely si Johannes Gernyansky, la 1656 capelanul Istvan Kada
si Miklos Magyari, la 1657 Zsigménd Kosegi, la 1665 Mihaly Marton si Istvan Horvat, la 1667
Laszl6 Lindvari, Stephanus Papovicz, Ferenc Szakmari si Janos Pal, la 1674 Luca Blaskovich, la
1675 Gyorgy Szombathely, la 1681 Bartholomeus Szebelebi (preot la Alba-lulia si vicar general
al Transilvaniei) si Laszl6 Szarany, la 1685 Imre Bente, la 1688 Andras Magyari.

La 1642 erau admisi in congregatia mariana Georgius Csaky-prefectul sodalitatii, Blasius
Delney, Johannes Bosnensis, Janos Szabo, Nicolaus Torma, Istvan Peres, Franciscus Lugosi,
Ioannes Haller, loannes Damokos, Mihaly Ferenczi, Péter Szilvasi, Georgius Beko, Mihaly Czdb,
loannes Gyorgy, Martin Féher, Gregorius Both, Ferenc Gyorgy, Istvan Lazar, Andras Egyéd,
Wolfgang Kamuthy, Istvan Torma, loannes Torma, Thomas Mikes, Mihaly Palffy, Istvan Kalos,
Mihaly Petracz, loannes Simon, Paulus Gal, Istvan Ujfalvi, Nicolaus Baczi, Paulus Petki, Mihaly
Torma, Ferenc Torma, Istvan Szentpal, Gaspar Kiralyfalvi, Gregorius Bornemisza, Ferenc Janko,
Petrus Marton, Istvan Fazakas, Istvan Koronkai, Michael Literati, Samuel Balasz, Ferenc
Olahfalvi, Mihdly Szombatfalvi, Blasius Oroshegy, Blasius Delni, Matthias Karda, Gabriel
Stiket, Andreas Binner, Ladislaus Trausner, Ferenc Remeti si1 Georgius Vasarhely.34 La 1643 erau
admisi Sigismund Budai, Nicolaus Franciscus Faber, Matthias Sambar, Paul Szemerddi, Gyorgy
Szentsimon, Paul Randelius, Andras Egyed, Joannes Bakos, Nicolaus Vajda, Marcus Vajda, Péter
Dobai, Andras Jegenyei, Mihaly Sandor, Istvan Csiki, Benedict Torok, Jakob Eltes, Andreas
Kaszony, Petrus Racz, Ferenc Maroczi, loannes Berkeszi, Istvan Lugosi, Valentin Istvanffy,
Andras Mattyas, Istvan Margai, Istvan Kozmasi, Nicolaus Gavai, Gregorius Thomasus, loannes
Abranfalvi, loannes Czokfalvi, Andrds Mattyas, Daniel Makai, loannes Elekes, Blasius Sziics,
Ladislau Torma, Istvan Szeléndi, Péter Hozo, Martin Sombori, Istvan Mihdly, loannes Ujfalvi,
Janos Szentpal, Péter Czob, Istvan Kaszony, loannes Olafalvi, Michael Dimien, loannes
Pentiker.®®

La 1644 intre membrii sodalitdtii mariane figurau Nicolaus Petroczi, Imre Szentsimon,
Nicolaus Lado, Georgius Szaszfalvi, Abraham Taller, Péter Veres, Istvan Gaspar, Michael Szabo,
Blasius Szentmiklds, Ioannes Szentmarton, Michael Kando, Ferenc Szabo, Gregorius Kun,
Gregorius Kereczeny, Istvan Gasparfy, Nicolaus Szentkiraly, Laurentius Horvat.®

La 1645 erau admisi in aceastd sodalitate Thomas Gasparfy, Ladislaus Imecz, Péter
Bobecki, Thomas Sombori, Gyorgy Mihaly, Andreas Mikonicz, iar la 1646 Stephanus Napoly,
Gregorius Vragovicz, Nicolaus Czernatoni, loannes Bodo, loannes Josa, Martin Szepvizi,

32 Nomina dominorum nobilium qui extra ordinem sodalitati huic incorporantur. Arhivele Romano-Catolice
Transilvanene, Arhiva de Colectie din Cluj-Napoca, Fond 290/g-1. Aggmenhaz (Szent Erzsébet Ispotaly) iratai 1320-
1900, fasc. 1 (1341-1847), Album sodalitatis Natae Reginae Angelorum Authoritate Apostolica Kolos Monostorini in
Residentia Societatis Jesu erectae, pp. 5-6.

3 Nomina inseritorum in sodalitatem Natae Reginae Angelorum in Residentia Patribus Romano-Catholicorum
Monostorini. Ibidem, p. 154.

34 Ibidem, pp. 505-508.

3 Ibidem, pp. 508-510.

% Ibidem, pp. 510-511.

331

BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

Joannes Ujfalvi, Péter Mihdly, la 1647 Mihaly Oroszhegy, Georgius Lazar, Istvan Szigeti, la
1648 Thomas Geged, Balthasar Veres, Georgius Bethlen, Martin Kaszony, Istvan Bodo, la 1649
Lazar Apor, Péter Damokos, Istvan Sandor, Gaspar Somlyai, Michael Jakab, Daniel Kun,
Laurentius Farkas, Andreas Somolyai, Péter Rethy, la 1650 Ambrosius Nagy, Paulus Becze,
Andreas Literati, Martin lordan, Balthasar Thuroczi, Ferenc Gavai, loannes Nadasi, Michael
Boldogszaszponyfalvi, Matthias Hozo, Istvan Andrasi, Demetrius Bogdan, Ladislau Radak,
Istvan Polgar, la 1651 Petrus Balogh, Martinus Lemény, Valentin Istvan, Péter Bodor, Ferenc
Lugosi, Georgius Lugosi, Blasius Budai, Nicolaus Felvinczi, David Veres, Paul Vas, loannes
Albert, Istvan Kun, Ignacius Szentapal, loannes Laszlo, iar la 1652 Samuel Szilagy, loannes
Mihaly, Ioannes Sandor, Ioannes Bors, Benedict Veres, Matthias Denes, Ferenc Balasz, Benedict
Palfalvi, Istvan Szentkiraly, Péter Kozmasi. In anul 1653, anul in care Dieta Transilvaniei decidea
alungarea iezuitilor din Principat, in sodalitatea mariana aflatd sub supravegherea spirituald a
iezuitilor erau admisi Petrus Bogdan, Petrus Veres, Imre Kaszony, Zacharias Matthe, Michael
Rakosi, Michael Gyérgy, Thomas Mihaly, Istvan Nagy, Antonius Sukor, Blasius Pataki.®
Aceasta Tnseamnd cd iIn intervalul 1642-1653, sodalitatea mariana aflatd sub coordonarea
spirituala a iezuitilor ajungea sa numere peste 250 de membri.

Albumul descoperit in arhive si supus analizei se dovedeste de o importantd deosebita,
respingand cliseul istoriografic romanesc potrivit caruia iezuitii au parasit Transilvania ca urmare
a expulzdrii lor de cétre principele Gheorghe Réakoczi 11 (1653). Asa cum ar fi fost de asteptat,
inregistrarile membrilor Congregatiei ar fi trebuit sd ajungd la un final odatd cu alungarea
iezuitilor, dar acestea au continuat si dupd anul 1653, sodalitatea numarand pentru intervalul
1654-1685, peste 500 de membri.

La 1654 au fost admisi Samuel Kalnoki, Gaspar Kornis, Georgius Torma, Georgius
Alvinczi, Joannes Kereszturi, Georgius Szilagy, Ferenc Lemeny, Joannes Bernard, Joannes
Ferenc, Istvan Szentsimoni, Istvdn Szentgyorgy, loannes Csiki, loannes Fogarasi, Michael Janos,
Istvan Thamas, Thomas Jenofalvi, Petrus Salati, Paul Hozo, Georgius Fiistds, Nicholaus
Hatszegi, loannes Darvas, loannes Hollo, Georgius Holdi, Péter Olahfalvi, Franciscus Fekete), in
timp ce un an mai tarziu se inscriau Andreas Istvanfty, Andreas Incze, Clemens Dimien, Ferenc
Szentmartoni, Gabriel Kun, Gabriel Maczkasi, Georgius Damokos, Georgius Sarfalvi, Joannes
Madarasi, loannes Szentamasi, Ladislaus Josika, Ladislaus Janko, Lucas Olos, Lucas Pall, Paul
Székely, Petrus Szekeres, Péter Szabo, Péter Kozma, Péter Szentmihdly, Istvan Lakatos, Istvan
Simon, Istvan Kaszony, Istvan Marin, Istvan Balint, Sigismund Balint, Matthias Hodor, Mihaly
Istvan.3®

La 1656 se alaturau loannes Demien, Istvan Szentimre, loannes Gyorffy, Andreas
Czomortani, Valentinus Barochi, loannes Kopacz, Georgius Andras, Nicolaus Matthias, Mihaly
Fenesi, Michael Bacz, Nicolaus Imre, Martin Biro, Istvan K&ves, Georgius Marton, Alexander
Kun, Stephanus Literati, Gabriel Simon, Georgius Simon, Andreas lllics, loannes Gaspar, Gabriel
Damokos, Michael Vajda, Istvan Salati, lacobus Almasi, Janos Angyalos, Georgius Tamas,
Mihaly Nagy.®® La 1657 erau admisi in sodalitate Petrus Damokos, Ferenc Gaborffy, Mihaly
Janos, Martin Figuli, Andreas Literati, Blasius Baroti, Gregorius Imre, Ferenc Malomfalvi,
Mihaly Madaras, Blasius Haraseli, Petrus Sandor, Zsigméond Kévasi, loannes Szentleleki, Ferenc
Rabai, la 1658 Georgius Barkoczi, Georgius Gall, la 1659 Gabriel Josika si Istvan Orban, iar la

37 Ibidem, pp. 511-517.
38 Ibidem, pp. 517-519.
%9 Ibidem, pp. 519-520.

332

BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

1660 Georgius Soproni, loannes Kovacs, Istvan Jendfalvi, Mihdly Szamoskdzi, Andreas Farkas,
loannes Peterffy, Petrus Kelemen.*

Pentru anii urmatori, albumul consemna admiterea urmatorilor membri: la 1661 Istvan
Haller de Hallerko, Ioannes Kaszoni, Paul Szentmarton, Istvan Gall, Petrus Bo6loni, Michael
Kozma, Michael Mattyas, Martin Ujfalvi, Benedict Beleniesi, Paul Rakosi, Michael Szalali,
Ferenc Holicki, Ferenc Egied, Ferenc Kalmandi, Michael Bereczki, Istvan Nagy, Petrus Hozo,
Martin Lajos, Michael Vida, Gabriel Rakosi, loannes Gyorffy, Andreas Zinder, Michael
Szentmarton, Blasius Biro, Péter Gyorffy, Francisc Texi, Georgius Apor, Michael Bereczki,
Francisc Polyak, la 1668 Istvan Albert, Istvan Pongracz, loannes Hodor, Paul Nagy, loannes
Nagy, Blasius Kanya, Istvan Fodor, Istvan Miko, Ferenc Szaszfalvi, Petrus Markos, la 1669
Lasz16 Gyulaffy, Christophor Torma, Istvan Angyalos, Paul Forro, Valentin Szabo, Michael Gal,
Péter Laszld, loannes Szebestyen, Thomas Gasparffy, Andreas Szabo, la 1670 Iloannes
Boldosfalvi, Michael Csiriak, Istvan Kadar, Istvan Czernatoni, Istvan Gaal, Michael Delnei,
Martin Boros, loannes Kerezo, loannes Léasz16, Paul Gaal, Andreas Remetei, Péter Kotormanyi,
la 1671 Blasius Bodonyi, Michael Szigeti, Istvan Baroti, loannes Desi, Michael Szarazkiki,
Thomas Bors, la 1672 Paul Simon, loannes Roman, loannes Ungur, Istvan Horvat, Mihaly
Csingeri, Gabriel Thordai, Isac Szilvasi, Simon Knabel, Istvan Palffy, Georgius Galantai,
Michael Kolozsvar, Michael Tamasi, la 1673 Petrus Napolyi, Georgius Napoly, Andreas Radak,
loannes Fogarasi, Péter Szepvizi, Francisc Fabri, Petrus Gaspar, Michael Tordai, Michael Szava,
Christophor Policseni, loannes Menesagi, Ferenc Josika, loannes Lugosi, Michael Janosi, loannes
Lamprik, Alexander Repcsény, Georgius Turcsany, la 1674 Ladislaus Mikola, Sigismund Budai,
Istvan Marti, Istvan Gall, Thomas Damokos, Istvan Bocskor, Istvan Karda, Ferenc Szatmari,
loannes Csato, loannes Korosi, Imre Mihdlyi, Michael Polgar, Imre Kovacs, Petrus Fabri,
Gregorius Literati, Gabriel Illyes, Michael Bacsi, loannes Penecz, la 1675 Gabriel Czaky, Istvan
Lugosi, Imre Boldogsfalvi, Gabriel Miko, Georgius Balogh, loannes Horvath, loannes Fabri,
loannes Szentisimoni, Andreas Farczadi, Paul Szepvizi, loannes Fodor, Istvan Gyorfty, Istvan
Illyes, Gregorius Csiki, Michael Balogh, Istvan Kaszony, loannes Kovacz, la 1676 Blasius
Szabo, Clemens Szabo, Sigismund Szombatfalvi, Petrus Danka, loannes Istvanffy, Nicolaus
Marton, lacob Szaszfalvi, loannes Lengyel, loannes Lonai, Benedictus Gall, Francisc Lakatos,
Sigismund Kovacs, Istvan Hajdu, Istvdn Szeczei, Istvan Szasz, Paul Szabo, la 1677 Nicolaus
Czaky, Istvan Czaky, Georgius Bodoni, loannes Endes, Joannes Szebeni, Martin Becze, Martin
Nagy, Paul Imre, Petrus Janosi, Istvan Janosi, la 1678 (anul in care Transilvania a fost lovita de
ciuma)** Andreas Zinder, Andreas Siket, Francisc Domokos, la 1679 Georgius Bereczky, loannes
Agatai, loannes Daniel, Matthias Lemeny, Michael Balogh, Michael Fogarasi, Michael
Gyongyodsi, Michael Menyhard, Petrus Csurds, Samuel Szalontai, Sigismund Kaszony, Istvan
Martonffy, Istvan Molnar, Istvan So, Istvan Toth, Andreas Jankovich, la 1680 Nicoluas Prinyi,
Gabriel Prinyi, Michael Mikes, Georgius Kapi, Ladislau Gyulai, Petrus Szekei, Andreas
Laszloczi, Andreas Molnar, Andreas Vargyas, Francisc Balo, Francisc Baroti, loannes Horvath,
loannes Antalffy, loannes Beke, loannes Szaszfalvi, loannes Szepvizi, Martin Nagy, Martin
Olafalvi, Matthias Benes, Michael Zakab, Nicolaus Gaman, Moyses Bend, Petrus Damokos,
Petrus Sarfalvi, Istvan Borbely, Istvan Illyes, Istvan Szegedi, Thomas Balogh, Thomas Farkas,
Thomas Szentimrei, la 1681 Nicolaus Torma, Ioannes Kelemen, Samuel Boer, Istvan Boer,
Joseph BoerFrancisc Boer, Sigismund Bodony, loannes Maczkasi, Petrus Turnya, Joseph

40 Ibidem, pp. 521-522.
41 Hoc anno regnavit pestis. Ibidem, p. 530.

333

BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

Felvinczi, Michael Olasz, Benedict Go6de, Blasius Darvas, Francisc Bandi, Gabriel Szabo,
Georgius Osvat, loannes Adorjan, loannes Barrabas, loannes Demien, loannes Farkas, loannes
Kantor, loannes Kerekes, Matthias Csato, Michael Resti, Petrus Farkas, Petrus Szabo, Sigismund
Székely, Istvan Becze, Istvan Benedek, Istvan Zalardi, Valentin Oroszhegy, Valentin Sukor, la
1682 loannes Mikola, Gregorius Csiszar, Sigismund Sales, Albert Szentsimoni, Ambrosius
Csergd, Andreas Konrad, Andreas Menyhart, Imre Hodosi, Francisc Imre, Francisc érd()'gh,
Georgius Lenkes, loannes Roll, loannes Sarfalvi, Lazarus Astra, Martin Adamoczky, Matthias
Elekes, Michael Kolozsvari, Michael Szigeti, Paul Lenkes, Petrus Bone, Petrus Kozma, Petrus
Tima, Istvan Bicsak, Istvan Bors, Istvan Damokos, Stephanus Frenk, Stephanus Kis, Tadeus
Szegedi, Thomas Lazar, la 1683 Joseph Haller, Samuel Haller, Imre Prinyi, Francisc Prinyi,
Samuel Josika, Francisc Bialis, loannes Bialis, Andreas Pech, Andreas Szabo, Blasius Mike,
Francisc Literati, Francisc Pechi, Georgius Martonffy, loannes Lestyan, loannes Tamasffy,
Laurentius Demien, Martin Hatolkai, Matthias Bolta, Michael Adam, Michael Lugosi, Michael
Mezei, Nicolaus Lugosi, Nicolaus Kis, Paul Bako, Istvan Bend, Istvan Endes, Valentin Csoboch,
Ioannes Ledvits, Matthias Sigray, Stephanus Baranyai, la 1684 Istvan Petki, loannes Damokos,
Georgius Bodo, Andreas Szabo, Franciscus Aytai, Georgius Bone, Georgius Gyorfty, loannes
Gubernat, loannes Literati, loannes Szabo, loannes Szocs, Matthias Janosi, Michael Bayko,
Michael Beke, Michael Katnari, Michael Kovacs, Michael Nagy, Moyses Errds, Paul Szepvizi,
Istvan Bede, Istvan Belfanyedi, Istvan Dobondi, Istvan Gasparffy, Istvdn Laszloffy, Istvan
Vadi.*

La 1685 se inscriau in sodalitatea mariana Francisc Folti, Michael Bors, Andreas
Gyorgyfty, Francisc Boros, Francisc Janosffy, Francisc Zinder, Georgius Kolozsvari, Georgius
Moldvai, Gregorius Kovacs, Gregorius Szentthamassi, loannes Vizi, Michael Szava, Michael
Szepvizi, Michael Torok, Paul Benedek, Petrus Veres, la 1686 Andreas Henter, Istvan Kover,
Sigismund Kun, Matthias Imecs, loannes Puy, Michael Puy, Andreas Szakacs, Andreas Balo,
Andreas Tompos, Francisc Tanczos, Gabriel Ferenczffy, loannes Torday, Martin Bocskor, Martin
Szentkiraly, Michael Berzenczey, Michael Janosi, Petrus Csiki, Petrus Selymeczi, Istvan Szebeni,
loannes Zborai, la 1687 erau admisi Sigismund Josika, Francisc Horvath, Andreas Blasi, Gabriel
Szakacs, Georgius Fogarasi, Georgius Pap, loannes Balint, Ioannes Csiidor, Ioannes Gal, loannes
Gaspar, loannes Hilibi, loannes Persics, Joseph Csiko, Martin Adorjan, Michael Szabo, Nicolaus
Kovacs, Paul lancso, Petrus Boldisar, Petrus Varga, Petrus Mosom, Simon Csetelki, Sigismund
Szenczi, Stephanus Literati, Stephanus Szentleleki, Thomas Lazar, Valentin Torok, la 1688
Ioannes Kaszony, Nicolaus Kereszturi, Istvan Kereszturi, Adam Adamovics, Andreas Nagy, Imre
Szakacs, Francisc Rudolfi, Martin Miklosffy, Nicolaus Varadi, Istvdn Batta, Istvan Kovacs,
Thomas Kaszony.*

In ceea ce priveste participarea feminina, in sodalitate erau admise urmitoarele nobile:
Erzsébet Cséreny (1653), Angalit Czob, Orsolya J6, Barbara Kalda, Kata Kerekes, Erzsébet
Nagy, Anna Beldi (1654), Zsuzsanna Kovacsoczy, Zsuzsanna Kamuki, Anna Kis, Kata Hendesi,
Erzsébet Korosi, Barbara Komarom, Erzsébet Székely, Kita Wesselényi (1655), Kata Kornis,
Anna Kornis, Kristina Kornis (1657), Kétalin Pentiker, Sara Szocs, Sophia Lamprik, Kéata Vajda,
Erzsébet Toki (1658), Catharina Czob, Barbara Szamoskozy, Anna Tolcséres, Sophia Pataki,
Margit Lakatos, Kata Torok, Ilona Logds, Marta Torma, Barbara Torma (1659), Zsuzsanna
Farkas Harinnai, Barbara Szentmiklés (1660), Barbara Mikes (1663), Catharina Csillag, Erzsébet

42 |bidem, pp. 522-535.
43 Ibidem, pp. 536-540.

334

BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

Hanasdi, Judith Jarai, Erzébet Kata Gavay (1669), Kata Erzsébet Gavay (1675), Zsuzsanna
Sophia Bocz, Maria Budai (1681), Eleonor Salesin, sotia lui Iohannes Jacob Pinser (1688).%
Aceasta Tnsemna cd in ciuda dispozitiilor princiare care au afectat major misiunea iezuita, nu s-a
reusit o eliminare deplind a prezentei Fiilor spirituali ai Sfantului Ignatiu.

Dincolo de reconstituirea efectivd a membrilor sodalitatii mariane iezuite care a functionat
in Transilvania calvind seicentescd, albumul descoperit in Arhivele Romano-Catolice
Transilvanene este important si prin prisma notelor marginale pe care ni le furnizeaza. Pe baza
acestora, putem afirma cd multi dintre membrii asociatiei spirituale au imbrétisat fie cariera
sacerdotald, fie cariera monahald ca urmare a receptarii mesajului devotional popularizat:
Andreas Egyed, Istvan Kaszony, Istvdn Szentpaly, Michael Literati, Benedict Tordk, Francisc
Szabo, Nicolaus Szentkiraly, Istvan Sandor, Matthias Hozo, loannes Sellari, Petrus Balogh,
Blasius Budai, Istvan Lakatos, Michael Szalai, Francisc Kalmandi, loannes Horvath, Martin
Nagy, Demetrius Kontrad, loannes Antalffy, Andreas Menyhart, Paul Lenkes, Petrus Bone,
Petrus Kozma, Stephanus Endes, Istvdn Baranyai, loannes Gubernat, loannes Szabo, Stephanus
Bede, loannes Persics, Petrus Varga.

Albumul sodalitatii iezuite mariane care a functionat in Principatul calvin al secolului al
XVll-lea este in masurd sa demonstreze modul in care membrii confraternitatii au fost integrati
intr-un network devotional, intr-o retea cu finalitate devotionald, in speranta construirii unei
prezente catolice puternice si unite in contextul unei autoritati centrale calvine si a unei majoritati
protestante in Principatul transilvan seicentesc. Fondarea acestei sodalitdti a fost asadar o dovada
clara a incercarilor ordinului iezuit de a stabili o linie de demarcatie intre adevarurile de credinta
catolice si invataturile ,,eretice” si ,,schismatice”. Luand in considerare pluralismul confesional si,
implicit, competitia/rivalitatile dintre comunitatea catolicd redusd numeric si reprezentantii
celorlalte confesiuni (in particular, denominatiunile protestante), o sodalitate in onoarea Fecioarei
Maria era Tn masurd sa asigure suportul fratern necesar pentru a incuraja membrii sdi in credinta
catolica.®

Conchizand, unul dintre instrumentele la care a facut apel Biserica romana a fost cel al
congregatiilor laice, la baza carora statea investirea credinciosilor cu functii mult mai complexe
in viata religioasd-o noud conceptie despre Bisericd ce apdrea ca o autentica revolutie. Un
exemplu relevant in acest sens il reprezentau congregatiile mariane. Perioada cuprinsad intre a
doua jumatate a secolului al XVI-lea si prima jumaétate a secolului al XVII-lea a fost si intervalul
cronologic in care s-a afirmat reteaua celor mai puternice congregatii mariane. Aceastd lume
noud, care s-a raportat la onoarea ardtata Fecioarei cu un zel revigorat a provocat stupoare; Petru
Canisius vedea in congregatiile mariane nu doar mijloace ale reconquistei catolice, ci si o buna
metodd de transformare a societatii crestine pe termen lung, in profunzimea sa. Membrul unei
congregatii nu urmarea doar perfectionarea interioara, dar era si un crestin care se simtea investit
cu o autenticd vocatie misionard in confruntarea cu ceilalti. Congregatiile mariane au ajuns sa
impanzeasca intreaga Europa catolica in secolul al XVII-lea, cuprinzand toate categoriile sociale
si de varstd si preluand rolul asociatiilor profesionale. Un asemenea succes s-a datorat fara
indoiala unei adaptari perfecte la diferitele teritorii, la traditiile lor, la sistemele de guvernare, la
oragele cu functii specifice. Dar a existat si o dorintad arzatoare de a schimba raporturile dintre
indivizi, congregatiile mariane reprezentand un factor al coeziunii, un ferment al noii societati in
curs de consolidare. Procesiunile, pelerinajele, devotiunea fata de sfinti si mai ales fata de

4 Nomina dominarum nobilium benefactricum hujus Congregationis et ex singulari Congregationis benevolentia
admissarum. Ibidem, pp. 312-313.
4 Darlage, The Feast of Corpus Christi, pp. 669-670.

335

BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

Fecioara, au constituit caracteristici importante ale pietatii baroce: congregationistii nu doar ca au
participat la miscare, dar prin dinamismul lor au reprezentat unul dintre elementele purtatoare ale
reinnoirii numeroaselor practici religioase, putand fi considerati in buna masura responsabili de
difuzarea rapida a acestor forme de devotiune in randul populatiilor crestine.

Bibliografie:

1. Arhivele Romano-Catolice Transilvanene, Arhiva de Colectie din Cluj-Napoca, Fond
290/g-1. Aggmenhaz (Szent Erzsébet Ispotaly) iratai 1320-1900, fasc. 1 (1341-1847),
Album sodalitatis Natae Reginae Angelorum Authoritate Apostolica Kolos Monostorini
in Residentia Societatis Jesu erectae

2. Bireley, Robert, “Early Modern Catholicism”, in David M. Whitford (ed.), Reformation
and Early Modern Europe: A Guide to Research, Truman State University Press,
Kirksville, 2008

3. Boaga, Emanuela, “Confraternite laicali ¢ la Chiesa in Italia”, in Dizionario Storico
Tematico La Chiesa in Italia, vol. 1. Dalle Origini all’Unita Nazionale, Roma, 2015,
http://www.storiadellachiesa.it/glossary/confraternite-laicali-e-la-chiesa-in-
italia/?print=pdf

4. Caffiero, Marina, “Le conversioni: modelli, strategie, pratiche”, In Domenico Rocciolo,
Caterina Fiorani (ed.), Luigi Fiorani: storico di Roma religiosa e dei Caetani di
Sermoneta, Edizioni di storia e letteratura, Roma, 2013

5. Chatellier, Louis, La religione dei poveri. Le missioni rurali in Europa dal XVI al XIX e
la costruzione del cattolicesimo moderno, Garzanti Editore, Milano, 1994

6. Idem, “I gesuiti alla ricerca di una regola di vita per i laici: le congregazioni mariane”, in
Paolo Prodi (ed.), Disciplina dell’anima, disciplina del corpo e disciplina della societa tra
medioevo ed eta moderna, Annali dell’Istituto storico italo-germanico, Quaderno 40,
Societa editrice Il Mulino, Bologna, 1994

7. Chinazzi, Paolo, Le confraternite. Storia, evoluzione, diritto, Edizioni Universitarie
Romane, Roma, 2010

8. Darlage, Adam, “The Feast of Corpus Christi in Mikulov, Moravia: Strategies of Roman
Catholic Counter-Reform (1579-86)”, in The Catholic Historical Review, vol. 96, nr. 4
(2010)

9. Fiorani, Luigi, “Verso la nuova citta”, in Ricerche per la storia religiosa di Roma, vol. 10
(1988)

10. Forster, Marc, Catholic Revival in the Age of the Baroque: Religious Identity in Southwest
Germany, 1550-1750, Cambridge University Press, Cambridge, 2001

11. Gross, Lidia, Confreriile medievale in Transilvania (secolele XIV-XVI), Presa
Universitara Clujeana, Cluj-Napoca, 2004

12. Haffner, Paul, The Mystery of Mary, Hillenbrand Books, Gracewing, 2004

13. Holcomb, Justin S., Know the Heretics, Zondervan, Grand Rapids, Michigan, 2014,
https://books.google.ro/books?id=GVItAgAAQBAIJ&pg=PT87&Ipg=PT87&dg=dominic
i+gregis+1603&source=bl&ots=FWwk3G0-8m&sig=r6_Ws-
ab9HisNL ZbkCqu7Zve80U&hl=ro&sa=X&ved=0ahUKEwimkJb5] HNAhUML8AKHe
KHBNnYQ6AEIQDAF#v=0onepage&q=dominici%20greqis%201603&f=false

14. Kaplan, Benjamin J., Divided by Faith: Religious Conflict and the Practice of Toleration
in Early Modern Europe, Harvard University Press, Harvard, 2007

336

BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

15. Monumenta comitialia regni Transsylvaniae/Evdélyi Orszaggyiilési Emlekék, vol. XV
(1669-1674), Magyar Tudomanyos Akad. Konyvkiado Hivatala, Budapest, 1892

16. Schiappoli, Domenico, Nallino Carlo, Alfonso, Monti, Gennaro Maria, “Confraternita”,
http://www.treccani.it/enciclopedia/confraternita_%28Enciclopedia-Italiana%29/

17. Warner, Marina, Alone of All Her Sex: The Myth and the Cult of the Virgin Mary, Oxford
University Press, Oxford, 1976

337

BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)


http://www.tcpdf.org

