
 

 326 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

BENEFACTRICUM HUJUS CONGREGATIONIS ET EX SINGULARI 
CONGREGATIONIS BENEVOLENTIA ADMISSARUM 

 

Diana-Maria Dăian, PhD Student, ”Babeș-Bolyai” University of Cluj-Napoca 
 

 

Abstract: The following paper aims to bring into discussion the existence of a Marian sodality 

under the Jesuit guidance that functioned in the seventeenth-century Calvinist Transylvania. By 

exploring the album of this congregation found in the Roman-Catholic Archives from Alba-Iulia, 

we intend to show the way in which its members were integrated in a devotional network, in a 

circuit with a pious finality with the purpose of building a strong and united Catholic presence. 

The foundation of this congregation was a clear proof of the fact that the Jesuits tried to 

distinguish the Catholic “faith truths” from the “heretical” and “schismatic” teachings. Taking 

into consideration the confessional pluralism and the competition between the Transylvanian 

Catholic community numerically reduced and the representatives of the other confessions (in 

particular, the Protestant denominations), a sodality dedicated to the Virgin Mary was able to 

ensure the fraternal support so as to encourage its members to proceed in the Catholic faith. The 

collaboration between the Catholic missionaries and the laics represented the basis of the 

pattern, we mean of the personalized model of analysis regarding the Counter-reformation in 

seventeenth-century Transylvania, the territory situated at the margins of the Christendom, 

preparing the path for the Catholic Reformation initiated by the Habsburgs. 

 

Keywords: corpus Christianum, Catholic Reformation, seventeenth-century Transylvania, 

Marian sodality, Jesuits 

 

 

Creştinismul european de dinainte de epoca marilor Reforme a fost paragonabil unei limbi 

împărtăşite de toţi credincioşii, deşi vorbită în dialecte diverse în funcţie de loc, de condiţia 

socială şi de gradul de instrucţie al vorbitorului.1 Era vorba aşadar despre o religie în cadrul 

căreia aspectele doctrinare ocupau un spaţiu relativ restrâns în viaţa laicilor de rând; în Evul 

Mediu târziu, unui nucleu restrâns de idei fundamentale, focusate asupra valorii morţii şi 

resurecţiei lui Iisus, corespundea o gamă vastă de practici şi comportamente religioase, mai mult 

sau mai puţin mediate de autoritatea ecleziastică.2 În interiorul acestui ansamblu variat, se contura 

ideea de pietate (pietas), adică de devoţiune religioasă. Conform viziunii generale, fiecare oraș și 

sat avea o dimensiune spirituală: dincolo de înclinația pentru coabitarea umană, era un corp 

religios, un corpus Christianum. Gândit prin prisma pietății creștine, unitatea sa era o expresie a 

dragostei creștine, pe când furnizarea de ajutor reciproc un exercițiu, o punere în practică a 

carității.3 

Probabil una dintre cele mai ilustrative forme de implicare a corpus-ului de credincioși în 

sfera vieții religioase este reprezentată de asociațiile spirituale laice. Cercetările privitoare la 

                                                 
1 Louis Chatellier, La religione dei poveri. Le missioni rurali in Europa dal XVI al XIX e la costruzione del 

cattolicesimo moderno, Garzanti Editore, Milano, 1994, p. 153. 
2 Ibidem. 
3 Benjamin J. Kaplan, Divided by Faith: Religious Conflict and the Practice of Toleration in Early Modern Europe, 

Harvard University Press, Harvard, 2007, p. 60. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)
BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 327 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

originea confraternităților au subliniat originea incertă a acestor asociații spirituale, putând fi 

identificate antecedente în lumea Antichității târzii (asociațiile de fossores la Roma, de 

parabolani la Constantinopol, de fossores sau de spoudaei). Acestea se bazau pe sentimentul de 

uniune fraternă, deloc străin corporațiilor păgâne (collegia), dar dezvoltat în mod particular de 

creștinism, precum și pe iubirea lui Dumnezeu4, cu mențiunea că exista o vizibilă diferență 

comparativ cu confreriile medievale, un fenomen tipic medieval de o varietate complexă.5  

Asociațiile spirituale aflate sub coordonarea spirituală a ordinelor religioase catolice 

(confrerii, confraternități, congregații, sodalități) 6 au jucat un rol major în religia urbană în Evul 

Mediu târziu. Ele au fost pe bună dreptate descrise ca „expresia primară, organizată a vieții 

religioase catolice laice din secolul al XIII-lea până în secolul al XVIII-lea”7, dovedindu-se a fi 

instituții relativ flexibile: puteau fi utilizate de ordinele religioase sau de preoții parohiali cu 

scopul de a promova noi forme de devoțiune sau de a direcționa pietatea populară înspre practici 

deja existente, dar în același timp puteau fi înființate de grupuri de laici sau de comunități rurale. 

Confreriile au îndeplinit roluri multiple: unele au urmat îndeaproape tipologia organizațiilor 

târziu medievale și au servit asigurării rugăciunilor pentru cei decedați, altele erau de factură 

devoțională, oferind absolvirea de păcate pentru a încuraja practici devoționale particulare, în 

timp ce altele, de altfel și cele mai numeroase, au îndeplinit deopotrivă funcții devoționale, 

protective și intercesoriale.8 Aceste asociaţii au avut un rol important în promovarea devoţiunii 

                                                 
4 Domenico Schiappoli, Carlo Alfonso Nallino, Gennaro Maria Monti, “Confraternita”, 

http://www.treccani.it/enciclopedia/confraternita_%28Enciclopedia-Italiana%29/, accesat la data de 17.07.2016, ora 

21:56. 
5 Urme ale unor confraternități au fost depistate în Franța în secolul al VII-lea, iar în anul 852, în cadrul capitolelor 

de la Reims, se punea problema reprimării abuzurilor comise de confrerii de către preoții parohi. Dezvoltarea lor a 

fost strâns legată de apariția orașelor și a burgurilor medievale (secolul al X-lea), cu mențiunea că inițial, confreriile 

reuneau toți clericii dintr-un oraș. Abia din secolul al XII-lea, confraternitățile primeau în rândul lor și laici, care în 

scopuri devoționale dispuneau de un altar, de o capelă sau de o biserică. În cazul Italiei, unii cercetători asociază anul 

1144 cu apariția primelor asociații spirituale laice, în timp ce alții optează pentru anul 1260 (Perugia) sau chiar 1264 

(Roma). Multe dintre acestea derivau din mișcarea mistică a flagelanților care, pentru a pacifica facțiunile guelfilor și 

ale ghibelinilor, au apelat la predicile itinerante, promovând concordia și penitența. Ibidem; vezi și Emanuela Boaga, 

“Confraternite laicali e la Chiesa in Italia”, în Dizionario Storico Tematico La Chiesa in Italia, vol. I. Dalle Origini 

all’Unità Nazionale, Roma, 2015, http://www.storiadellachiesa.it/glossary/confraternite-laicali-e-la-chiesa-in-

italia/?print=pdf, accesat la data de 13.07.2016, ora 19:09; 

http://www.sapere.it/enciclopedia/confrat%C3%A8rnita.html, accesat la data de 18.07.2016, ora 19:20; a se vedea și 

Paolo Chinazzi, Le confraternite. Storia, evoluzione, diritto, Edizioni Universitarie Romane, Roma, 2010, p. 21. 
6 Ghilda (breasla) reunea totalitatea meşterilor dintr-o localitate, fiind bazată deci pe apartenenţa la acelaşi meşteşug 

şi având o dimensiune preponderent profesională. În ajutorul breslei, care prin natura sa nu putea împlini exigenţele 

devoţionale ale membrilor săi, era pusă confreria profesională, a cărei menire principală era aceea de a organiza şi 

ghida viaţa religioasă a asociaţiei de meşteşugari. Confreria era cea care asigura devoţiunea patronului spiritual 

(sfinți, aspecte ale divinului precum Trinitatea sau Crucea), a cărei intercesiune o căuta, presta servicii spirituale în 

folosul membrilor săi sau al binefăcătorilor cu scopul obţinerii mântuirii, contribuia la organizarea procesiunilor cu 

ocazia marilor sărbători, dar în acelaşi timp, se îngrijea şi de realizarea funeraliilor pentru defuncţi, cultivând un 

puternic sentiment de solidaritate în fața morții. Fiecare confrerie avea un spațiu de înmormântare și un altar (în 

unele cazuri, o capelă) într-o biserică locală. Există o diferenţă între confreriile terţiare, modelate după Regula 

Ordinului căruia se integrează, confreriile profesionale (meşteşugăreşti) şi confreriile funerare sau asociaţiile de 

rugăciuni, ale căror scopuri erau pur devoţionale. Lidia Gross, Confreriile medievale în Transilvania (secolele XIV-

XVI), Presa Universitară Clujeană, Cluj-Napoca, 2004, pp. 170-179. 
7 Nicholas Terpstra, “Confraternities”, apud Robert Bireley, “Early Modern Catholicism”, în David M. Whitford 

(ed.), Reformation and Early Modern Europe: A Guide to Research, Truman State University Press, Kirksville, 

2008, p. 225. 
8 Marc Forster, Catholic Revival in the Age of the Baroque: Religious Identity in Southwest Germany, 1550-1750, 

Cambridge University Press, Cambridge, 2001, pp. 133-134. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)
BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 328 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

individuale: pe de o parte, confreriile erau sub aspectul formei şi funcţiei, un loc de întâlnire între 

mesajul clerical şi iniţiativa populară, iar pe de altă parte Bruderschaften, datorită capacităţii de 

adaptare, puteau forja forme de devoţiune individuală şi comunală.9 

Trendul pentru confraternităţi, ca oriunde în Europa catolică, era dat de „evoluţia 

devoţiunii spre rugăciunea individuală şi dialogul direct între credincios şi divinitate”.10 În acelaşi 

timp, confraternităţile puteau fi privite şi ca o tentativă de progres pe calea spre perfecţiunea 

creştină fără a necesita separarea de lume (cazul membrilor ordinelor religioase).11 Pe măsură ce 

au continuat să crească numeric și din punctul de vedere al membrilor pe parcursul secolului al 

XVI-lea, ele și-au înmulțit activitățile caritabile pentru a veni în întâmpinarea categoriilor sociale 

mai puțin privilegiate. Conciliul din Trento (1545-1563) a manifestat exigența de a plasa 

confreriile sub supravegherea episcopului și, deci, de a pune aceste asociații spirituale sub 

jurisdicția Bisericii, clerul intervenind în organizarea lor, indiferent dacă scopul lor era unul 

eminamente cultual sau unul mixt (spiritual și temporal).12   

Tot în această perioadă, papii au acordat numeroase indulgențe și privilegii 

confraternităților, stabilite prin intermediul unei bule sau breve papale și și-au concentrat atenția 

asupra reorganizării lor juridice.13 Astfel, în anul 1595, papa Clement VIII, în continuarea 

decretelor tridentine care stabiliseră că asociațiile spirituale intrau sub jurisdicția episcopului, 

punea problema facultăților necesare ridicării unei confraternități.14 La 1604, același papă, prin 

constituția Quaecumqua a Sede Apostolica, punea bazele unei noi viziuni organice asupra 

confreriilor, definind în manieră clară înființarea lor, investirea cu indulgențe și privilegii 

spirituale, acordarea drepturilor și a datoriilor de control și disciplină din partea episcopilor și a 

superiorilor ordinelor religioase.15 În același timp, se statua că orice tip de confrerie trebuia să 

aibă sediul primar, zis arhiconfraternitate, la Roma și că acesteia trebuiau agregate toate celelalte 

asociații spirituale similare pentru a putea dispune de privilegii și beneficii spirituale; și 

confreriile deja înființate trebuiau să-și declare adeziunea, afiliindu-se arhiconfraternităților 

romane.16 Rezultatul obținut a fost o diversitate multifațetată de confraternități, în ciuda faptului 

că Biserica catolică a depus un efort considerabil pentru a regulariza și disciplina aceste 

asociații.17 Cercetări recente au subliniat importanţa asociaţiilor spirituale de tipul sodalităţilor 

din punctul de vedere al importanţei acestora în „reforma interioară şi militantismul 

confraternitar”18, acestea ţintind spre convingerea intimă a sufletelor, cucerite prin intermediul 

                                                 
9 Ibidem, pp. 132-133. 
10 Ibidem, p. 133. 
11 Observarea preceptelor religioase era în cazul confreriilor mult mai riguroasă decât de obicei. Frecvenţa lunară a 

confesiunii sau primirea comuniunii de patru ori pe an erau elemente care distingeau clar membrii unei 

confraternităţi de marea majoritate a celorlalţi laici, dat fiind faptul că cel mai mare număr de credincioşi se confesa 

şi primea comuniunea nu mai mult de o dată pe an, în proximitatea Paştilor. Dimensiunea colectivă şi comunitară 

definitorie pentru sodalităţi era pusă în evidenţă şi de dispoziţiile asupra recitării publice a păcatelor membrilor şi de 

cele privind asistenţa reciprocă în cazul bolnavilor. Chatellier, La religione dei poveri, p. 154. 
12 Schiappoli et alii, Confraternita, http://www.treccani.it/enciclopedia/confraternita_%28Enciclopedia-Italiana%29/, 

accesat la data de 18.07.2016, ora 18:33. 
13 Boaga, Confraternite laicali, http://www.storiadellachiesa.it/glossary/confraternite-laicali-e-la-chiesa-in-

italia/?print=pdf, accesat la data de 13.07.2016, ora 19:17. 
14 Chatellier, La religione dei poveri, p. 154.  
15 Ibidem.  
16 Ibidem. 
17 Ibidem, p. 134. 
18 Expresie folosită de istoricul Italian Luigi Fiorani. Luigi Fiorani, “Verso la nuova città”, în Ricerche per la storia 

religiosa di Roma, vol. 10 (1988), p. 110. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)
BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 329 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

intervenţiilor caritabile şi a emotivităţii suscitate de o metodă centrată pe practica devoţională, 

muzică, vizitarea bisericilor, adică pe aspectele afective.19 

Preocuparea de a se conforma unei reguli de viaţă a fost probabil, în lumina unei atente 

analize, componenta cea mai importantă a Reformei catolice post-tridentine. Când regula exista 

deja, deoarece fusese lăsată ca moştenire de un sfânt unei comunităţi de religiosi, se încerca 

aducerea acesteia la rigoarea sa primitivă şi aplicarea sa, eliminând toate modificările suferite de-

a lungul secolelor.20 Reîntoarcerea la regula primară, originară, la stricta observanţă, nu era 

neapărat dictată de simpla dorinţă de a respecta normele juridice sau de fidelitatea, loialitatea faţă 

de un trecut îndepărtat. Era vorba despre a regăsi, fără întreruperi, calea spre salvarea sufletului 

(la via della salvezza), dar acea cale indicată de sfântul fondator al unui ordin.21 Drumul celest 

parcurs de acesta cu succes putea să fie urmat de alţii cu o absolută certitudine de a obţine 

recompensa finală, cu condiţia de a nu se îndepărta de model.  

Pe parcursul secolului al XVII-lea au crescut numeric confraternitățile cultuale și 

devoționale dedicate Fecioarei Maria și sfinților. Considerăm că o importanță sporită în 

dezvoltarea mariologiei a avut reafirmarea doctrinei divinei maternități, una dintre ocazii fiind 

oferită de condamnarea socinianismului, ce nega distingerea persoanelor în cadrul divinității.22 În 

1555, prin Cum quorundam hominum a lui Paul IV, constituție apostolică al cărei conținut a fost 

reiterat în 1603 prin Dominici gregis a lui Clement VIII, Roma condamna numeroase abuzuri și 

erori doctrinare, printre care se număra și respingerea Fecioarei Maria ca Mamă a lui 

Dumnezeu.23 

Congregațiile mariane iezuite, a căror origine coboară în anul 156324 și care s-au răspândit 

în întreagă Europă catolică, au avut ca prioritate asistența săracilor, a bolnavilor și a celor aflați în 

închisoare.25 Cultul Fecioarei a ajuns în perioada medievală târzie în prim-planul devoţiunii laice, 

iar intercesiunea Mariei a fost considerată cea mai eficientă, aspecte probate de ridicarea 

numeroaselor biserici în onoarea Fecioarei, dar şi de finanţarea altarelor, a statuilor şi a 

coroanelor votive pentru împodobirea altarelor dedicate Mariei. Mariologia a concentrat două 

                                                 
19 Marina Caffiero, “Le conversioni: modelli, strategie, pratiche”, în Domenico Rocciolo, Caterina Fiorani (ed.), 

Luigi Fiorani: storico di Roma religiosa e dei Caetani di Sermoneta, Edizioni di storia e letteratura, Roma, 2013, p. 

198. 
20 Louis Chatellier, “I gesuiti alla ricerca di una regola di vita per i laici: le congregazioni mariane”, în Paolo Prodi 

(ed.), Disciplina dell’anima, disciplina del corpo e disciplina della società tra medioevo ed età moderna, Annali 

dell’Istituto storico italo-germanico, Quaderno 40, Società editrice Il Mulino, Bologna, 1994, p. 383.  
21 Ibidem, pp. 383-384. 
22 Paul Haffner, The Mystery of Mary, Hillenbrand Books, Gracewing, 2004, p. 120. 
23 Sfântul Scaun condamna în același timp negarea trinității și a divinității lui Iisus, respingerea doctrinei păcatului 

originar, înțelegerea univalentă a sacramentelor, precum anularea autorității tradiției. Justin S. Holcomb, Know the 

Heretics, Zondervan, Grand Rapids, Michigan, 2014, 

https://books.google.ro/books?id=GV9tAgAAQBAJ&pg=PT87&lpg=PT87&dq=dominici+gregis+1603&source=bl

&ots=FWwk3Go-8m&sig=r6_Ws-

ab9HisNLZbkCqu7Zve8OU&hl=ro&sa=X&ved=0ahUKEwimkJb5j_HNAhUML8AKHeKHBnYQ6AEIQDAF#v=o

nepage&q=dominici%20gregis%201603&f=false, accesat la data de 13.07.2016, ora 22:11. 
24 Sodalitatea Fecioarei Maria (Congregationes seu sodalitates B. Mariae Virginis) a fost înființată în 1563 de 

iezuitul belgian Jan Leunis, în cadrul Colegiului roman al Societății lui Iisus. Deși inițial sodalitatea a avut ca țintă 

tinerii ce studiau în cadrul colegiului iezuit, bula papală Superna dispositione a consfințit constituirea sodalităților 

pentru adulți sub autoritatea superiorului general al ordinului iezuit, acestea fiind considerate ramuri ale congregației-

mamă. Ulterior, aveau să fie fondate sodalități pentru diferite categorii sociale, precum preoți, nobili și nobile, 

negustori, meșteșugari, clerici, fiecare dintre aceste grupuri fiind afiliate sodalității prima-primaria a Colegiului 

roman. 
25 Bireley, Early-Modern Catholicism, p. 226. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)
BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 330 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

dimensiuni fundamentale ale Fecioarei: Maria ca personificare a Bisericii, respectiv Maria ca 

mireasă a lui Hristos (Sponsa Christi) şi ca regină a cerului (Regina Caeli).26 

O sodalitate mariană, dar aflată sub patronajul spiritual al membrilor Societăţii lui Iisus, 

dovadă a preferințelor laice clare în materie de alegeri devoționale, poate fi regăsită şi în 

Transilvania calvină a secolului al XVII-lea, informatio datată în 1648, raportul de la 1649 și 

albumul acestei confrerii identificat în Arhivele Romano-Catolice Transilvănene de la Alba-Iulia 

fiind de o importanţă fundamentală în identificarea membrilor şi, implicit, în evaluarea implicării 

laicilor transilvăneni în sfera vieţii religioase.27 Pentru a deveni un membru al sodalității, un laic 

trebuia să primească aprobare din partea rectorului, a vice-rectorului, a „bătrânilor” și a celorlalți 

membri ai confraternității.28 Persoana admisă în rândul confreriei trebuia să-și scrie numele, 

teritoriul de origine și data la care s-a făcut intrarea în asociație, iar în cazul în care noul membru 

nu știa să scrie și să citească, o altă persoană trebuia să realizeze toate aceste proceduri în numele 

său.29 Noii membri ai sodalității trebuiau să facă o „faptă bună” oferind spre folosul asociației 

spirituale laice o donație în funcție de condiția economică, donație care era consemnată în 

registrul sodalității de către secretar și care se constituia într-o adevărată practică privind 

admiterea în asemenea confrerii, permițând strângerea de fonduri necesare pentru festivitățile 

anuale, precum și pentru înmormântarea și liturghiile votive ale membrilor decedați.30 Potrivit 

informatio din 1648, funcționarea congregației mariane transilvane era circumscrisă de parametrii 

statutelor asociațiilor spirituale de acest tip, exceptând flagelările; totodată, aflăm că cele mai 

importante acțiuni publice aveau loc cu ocazia festivității Corpus Christi și a Assumpta Vergine.31  

Dintre nobilii catolici care făceau parte din sodalitatea iezuită, trebuie să îi menționăm pe: 

Valentin Tusnadi (preot paroh în Alba-Iulia), André Széntpal, Mihály Mikes (cancelarul 

Transilvaniei), Paul Györfy de Copșa Mică, Matthias Kasta (admis pe patul de moarte în 

sodalitate ca urmare a dorinței exprimate), Mihály Globicz, Blasius Peknay (preot), István 

Aitony, György Szelepcsény (arhiepiscop de Nitra și, ulterior, de Kalocsa), Raphael Féherpataky, 

Ferenc Mikes, Ferenc Székely, Ferenc Kornis, László Gyulai, Bartolomeus Szebelébi (preot la 

                                                 
26 Marina Warner, Alone of All Her Sex: The Myth and the Cult of the Virgin Mary, Oxford University Press, Oxford, 

1976, pp. XXII, 103. 
27 Informatio quaedam missionis Monostoriensis in Transylvania anno 1648. in Novembri data. Monumenta 

comitialia regni Transsylvaniae, vol. XV, pp. 479-492; Az 1649-iki jelentes. Ibidem, pp. 492-518; Arhivele Romano-

Catolice Transilvănene, Arhiva de Colecție din Cluj-Napoca, Fond 290/g-I. Aggmenház (Szent Erzsébet Ispotály) 

iratai 1320-1900, fasc. 1 (1341-1847), Album sodalitatis Natae Reginae Angelorum Authoritate Apostolica Kolos 

Monostorini in Residentia Societatis Jesu erectae. 
28 Adam Darlage, “The Feast of Corpus Christi in Mikulov, Moravia: Strategies of Roman Catholic Counter-Reform 

(1579-86)”, în The Catholic Historical Review, vol. 96, nr. 4 (2010), p. 667.  
29 Ibidem.  
30 Ibidem.  
31 Classes 4 majores habent Congregationem Natae Reginae Angelorum, quinquagenarium circiter numerum 

constituentes, exceptis iis, qui iam finitis scholis vel aulici, vel sui iuris facti, eo nihilominus spectant. Celebratur 

haec in sacello domestico, praeside magistro rhetorices. Omnia pergunt in ea, quantum fieri potest, more consveto 

sodalitatum, excepta flagellatione publica, quae quoniam scandalosa foret, fit privatim in sacello. Declamationes 

quovis mense rhetores et poetae habent simul, vel alternis mensibus, prout est numerus discipulorum. Publicas 

tamen actiones binas quovis anno habent; unam in festo Corporis Christi, aliam in festo Assumptae Virginis: in 

quarum ultima etiam praemia distribui solent; causa tam praematurae distributionis est conventus dominorum, qui 

tum solet esse universarius et frequentissimus. Monumenta comitialia regni Transsylvaniae/Erdélyi Országgyülési 

Emlekék, vol. XV (1669-1674), Magyar Tudományos Akad. Könyvkiadó Hivatala, Budapest, 1892, p. 482.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)
BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 331 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Alba-Iulia), László Gyllanny, János Szegedi, Péter Horvat, István Szilagy, Sigismund Jary, 

Johannes Seren, Joannes Jacobus Pinser (farmacist).32  

Albumul conținea o listă a clericilor și magiștrilor care au fost admiși în sodalitatea 

mariană33: la 1647 István Szombathely (magistru clujean și, totodată, magistru în cadrul 

sodalității), Ferenc Temeswar (magistru clujean), la 1648 Mihály Magyari (magistru clujean) și 

Matthias Polyai, la 1650 magiștrii Adam Ivanoczy și Mihály Triboczky, la 1651 preoții David 

Kuhn și István Boldizsár, precum și Oswald Gafsmann și Georgius Drummer, la 1655 preotul 

Nicolaus Rutkay, plebanul Péter Székely și Johannes Gernyansky, la 1656 capelanul István Kada 

și Miklós Magyari, la 1657 Zsigmónd Kösegi, la 1665 Mihály Marton și István Horvat, la 1667 

László Lindvari, Stephanus Papovicz, Ferenc Szakmari și János Pal, la 1674 Luca Blaskovich, la 

1675 György Szombathely, la 1681 Bartholomeus Szebelebi (preot la Alba-Iulia și vicar general 

al Transilvaniei) și László Szarany, la 1685 Imre Bente, la 1688 András Magyari.  

La 1642 erau admiși în congregația mariană Georgius Csáky-prefectul sodalității, Blasius 

Delney, Johannes Bosnensis, János Szabó, Nicolaus Torma, István Peres, Franciscus Lugosi, 

Ioannes Haller, Ioannes Damokos, Mihály Ferenczi, Péter Szílvasi, Georgius Bekö, Mihály Czöb, 

Ioannes György, Martin Féher, Gregorius Both, Ferenc György, István Lazar, András Egyéd, 

Wolfgang Kamuthy, István Torma, Ioannes Torma, Thomas Mikes, Mihály Pálffy, István Kalos, 

Mihály Petracz, Ioannes Simon, Paulus Gál, István Ujfalvi, Nicolaus Baczi, Paulus Petki, Mihály 

Torma, Ferenc Torma, István Szentpál, Gaspar Királyfalvi, Gregorius Bornemisza, Ferenc Janko, 

Petrus Marton, István Fazakas, István Koronkai, Michael Literati, Samuel Balasz, Ferenc 

Olahfalvi, Mihály Szombatfalvi, Blasius Oroshegy, Blasius Delni, Matthias Karda, Gabriel 

Süket, Andreas Binner, Ladislaus Trausner, Ferenc Remeti și Georgius Vasarhely.34 La 1643 erau 

admiși Sigismund Budai, Nicolaus Franciscus Faber, Matthias Sambar, Paul Szemerödi, György 

Szentsimon, Paul Randelius, András Egyed, Joannes Bakos, Nicolaus Vajda, Marcus Vajda, Péter 

Dobai, András Jegenyei, Mihály Sandor, István Csiki, Benedict Török, Jakob Éltes, Andreas 

Kaszony, Petrus Racz, Ferenc Maroczi, Ioannes Berkeszi, István Lugosi, Valentin Istvanffy, 

András Mattyas, István Margai, István Kozmasi, Nicolaus Gavai, Gregorius Thomasus, Ioannes 

Abranfalvi, Ioannes Czokfalvi, András Mattyas, Daniel Makai, Ioannes Elekes, Blasius Szücs, 

Ladislau Torma, István Szeléndi, Péter Hozo, Martin Sombori, István Mihály, Ioannes Ujfalvi, 

János Szentpal, Péter Czöb, István Kaszony, Ioannes Olafalvi, Michael Dimien, Ioannes 

Pentiker.35  

La 1644 între membrii sodalității mariane figurau Nicolaus Petroczi, Imre Szentsimon, 

Nicolaus Lado, Georgius Szaszfalvi, Abraham Taller, Péter Veres, István Gaspar, Michael Szabo, 

Blasius Szentmiklós, Ioannes Szentmarton, Michael Kando, Ferenc Szabo, Gregorius Kun, 

Gregorius Kereczeny, István Gasparfy, Nicolaus Szentkirály, Laurentius Horvat.36  

La 1645 erau admişi în această sodalitate Thomas Gasparfy, Ladislaus Imecz, Péter 

Bobecki, Thomas Sombori, György Mihály, Andreas Mikonicz, iar la 1646 Stephanus Napoly, 

Gregorius Vragovicz, Nicolaus Czernatoni, Ioannes Bodo, Ioannes Josa, Martin Szepvizi, 

                                                 
32 Nomina dominorum nobilium qui extra ordinem sodalitati huic incorporantur. Arhivele Romano-Catolice 

Transilvănene, Arhiva de Colecție din Cluj-Napoca, Fond 290/g-I. Aggmenház (Szent Erzsébet Ispotály) iratai 1320-

1900, fasc. 1 (1341-1847), Album sodalitatis Natae Reginae Angelorum Authoritate Apostolica Kolos Monostorini in 

Residentia Societatis Jesu erectae, pp. 5-6.  
33 Nomina inseritorum in sodalitatem Natae Reginae Angelorum in Residentia Patribus Romano-Catholicorum 

Monostorini. Ibidem, p. 154. 
34 Ibidem, pp. 505-508. 
35 Ibidem, pp. 508-510.  
36 Ibidem, pp. 510-511. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)
BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 332 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Joannes Ujfalvi, Péter Mihály, la 1647 Mihály Oroszhegy, Georgius Lazar, István Szigeti, la 

1648 Thomas Gegeö, Balthasar Veres, Georgius Bethlen, Martin Kaszony, István Bodo, la 1649 

Lazar Apor, Péter  Damokos, István Sandor, Gaspar Somlyai, Michael Jakab, Daniel Kun, 

Laurentius Farkas, Andreas Somolyai, Péter Rethy, la 1650 Ambrosius Nagy, Paulus Becze, 

Andreas Literati, Martin Iordan, Balthasar Thuroczi, Ferenc Gavai, Ioannes Nadasi, Michael 

Boldogszaszponyfalvi, Matthias Hozo, István Andrasi, Demetrius Bogdan, Ladislau Radak, 

István Polgar, la 1651 Petrus Balogh, Martinus Lemény, Valentin István, Péter Bodor, Ferenc 

Lugosi, Georgius Lugosi, Blasius Budai, Nicolaus Felvinczi, David Veres, Paul Vas, Ioannes 

Albert, István Kun, Ignacius Szentapal, Ioannes László, iar la 1652 Samuel Szilagy, Ioannes 

Mihály, Ioannes Sandor, Ioannes Bors, Benedict Veres, Matthias Denes, Ferenc Balasz, Benedict 

Palfalvi, István Szentkirály, Péter Kozmasi. În anul 1653, anul în care Dieta Transilvaniei decidea 

alungarea iezuiților din Principat, în sodalitatea mariană aflată sub supravegherea spirituală a 

iezuiților erau admiși Petrus Bogdan, Petrus Veres, Imre Kaszony, Zacharias Matthe, Michael 

Rakosi, Michael György, Thomas Mihály, István Nagy, Antonius Sukor, Blasius Pataki.37 

Aceasta înseamnă că în intervalul 1642-1653, sodalitatea mariană aflată sub coordonarea 

spirituală a iezuiților ajungea să numere peste 250 de membri. 

Albumul descoperit în arhive și supus analizei se dovedește de o importanță deosebită, 

respingând clișeul istoriografic românesc potrivit căruia iezuiții au părăsit Transilvania ca urmare 

a expulzării lor de către principele Gheorghe Rákóczi II (1653). Așa cum ar fi fost de așteptat, 

înregistrările membrilor Congregației ar fi trebuit să ajungă la un final odată cu alungarea 

iezuiților, dar acestea au continuat și după anul 1653, sodalitatea numărând pentru intervalul 

1654-1685, peste 500 de membri.  

La 1654 au fost admiși Samuel Kalnoki, Gaspar Kornis, Georgius Torma, Georgius 

Alvinczi, Joannes Kereszturi, Georgius Szilagy, Ferenc Lemeny, Joannes Bernard, Joannes 

Ferenc, István Szentsimoni, István Szentgyörgy, Ioannes Csiki, Ioannes Fogarasi, Michael János, 

István Thamas, Thomas Jenöfalvi, Petrus Salati, Paul Hozo, Georgius Füstös, Nicholaus 

Hatszegi, Ioannes Darvas, Ioannes Hollo, Georgius Holdi, Péter Olahfalvi, Franciscus Fekete), în 

timp ce un an mai târziu se înscriau Andreas Istvánffy, Andreas Incze, Clemens Dimien, Ferenc 

Szentmartoni, Gabriel Kun, Gabriel Maczkasi, Georgius Damokos, Georgius Sarfalvi, Joannes 

Madarasi, Ioannes Szentamasi, Ladislaus Josika, Ladislaus Janko, Lucas Olos, Lucas Pall, Paul 

Székely, Petrus Szekeres, Péter Szabo, Péter Kozma, Péter Szentmihály, István Lakatos, István 

Simon, István Kaszony, István Marin, István Balint, Sigismund Balint, Matthias Hodor, Mihály 

István.38  

La 1656 se alăturau Ioannes Demien, István Szentimre, Ioannes Györffy, Andreas 

Czomortani, Valentinus Barochi, Ioannes Kopacz, Georgius Andras, Nicolaus Matthias, Mihály 

Fenesi, Michael Bacz, Nicolaus Imre, Martin Biro, István Köves, Georgius Marton, Alexander 

Kun, Stephanus Literati, Gabriel Simon, Georgius Simon, Andreas Illics, Ioannes Gaspar, Gabriel 

Damokos, Michael Vajda, István Salati, Iacobus Almasi, János Angyalos, Georgius Tamas, 

Mihály Nagy.39 La 1657 erau admiși în sodalitate Petrus Damokos, Ferenc Gaborffy, Mihály 

János, Martin Figuli, Andreas Literati, Blasius Baroti, Gregorius Imre, Ferenc Malomfalvi, 

Mihály Madaras, Blasius Haraseli, Petrus Sandor, Zsigmónd Kávási, Ioannes Szentleleki, Ferenc 

Rabai, la 1658 Georgius Barkoczi, Georgius Gall, la 1659 Gabriel Josika și István Orban, iar la 

                                                 
37 Ibidem, pp. 511-517. 
38 Ibidem, pp. 517-519. 
39 Ibidem, pp. 519-520. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)
BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 333 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

1660 Georgius Soproni, Ioannes Kovács, István Jenöfalvi, Mihály Szamosközi, Andreas Farkas, 

Ioannes Peterffy, Petrus Kelemen.40  

Pentru anii următori, albumul consemna admiterea următorilor membri: la 1661 István 

Haller de Hallerkö, Ioannes Kaszoni, Paul Szentmarton, István Gáll, Petrus Bölöni, Michael 

Kozma, Michael Mattyas, Martin Ujfalvi, Benedict Beleniesi, Paul Rakosi, Michael Szalai, 

Ferenc Holicki, Ferenc Egied, Ferenc Kalmandi, Michael Bereczki, István Nagy, Petrus Hozo, 

Martin Lajos, Michael Vida, Gabriel Rakosi, Ioannes Györffy, Andreas Zinder, Michael 

Szentmarton, Blasius Biro, Péter Györffy, Francisc Texi, Georgius Apor, Michael Bereczki, 

Francisc Polyak, la 1668 István Albert, István Pongracz, Ioannes Hodor, Paul Nagy, Ioannes 

Nagy, Blasius Kanya, István Fodor, István Miko, Ferenc Szaszfalvi, Petrus Markos, la 1669 

László Gyulaffy, Christophor Torma, István Angyalos, Paul Forro, Valentin Szabo, Michael Gal, 

Péter László, Ioannes Szebestyen, Thomas Gasparffy, Andreas Szabo, la 1670 Ioannes 

Boldosfalvi, Michael Csiriak, István Kádár, István Czernatoni, István Gaal, Michael Delnei, 

Martin Boros, Ioannes Kerezo, Ioannes László, Paul Gaal, Andreas Remetei, Péter Kotormanyi, 

la 1671 Blasius Bodonyi, Michael Szigeti, István Baroti, Ioannes Desi, Michael Szarazkiki, 

Thomas Bors, la 1672 Paul Simon, Ioannes Roman, Ioannes Ungur, István Horvat, Mihály 

Csingeri, Gabriel Thordai, Isac Szilvasi, Simon Knabel, István Palffy, Georgius Galantai, 

Michael Kolozsvár, Michael Tamasi, la 1673 Petrus Napolyi, Georgius Napoly, Andreas Radak, 

Ioannes Fogarasi, Péter Szepvizi, Francisc Fabri, Petrus Gaspar, Michael Tordai, Michael Szava, 

Christophor Policseni, Ioannes Menesagi, Ferenc Josika, Ioannes Lugosi, Michael Janosi, Ioannes 

Lamprik, Alexander Repcsény, Georgius Turcsany, la 1674 Ladislaus Mikola, Sigismund Budai, 

István Marti, István Gall, Thomas Damokos, István Bocskor, István Karda, Ferenc Szatmari, 

Ioannes Csato,  Ioannes Körösi, Imre Mihályi, Michael Polgar, Imre Kovacs, Petrus Fabri, 

Gregorius Literati, Gabriel Illyes, Michael Bacsi, Ioannes Penecz, la 1675 Gabriel Czaky, István 

Lugosi, Imre Boldogsfalvi, Gabriel Miko, Georgius Balogh, Ioannes Horvath, Ioannes Fabri, 

Ioannes Szentisimoni, Andreas Farczadi, Paul Szepvizi, Ioannes Fodor, István Györffy, István 

Illyes, Gregorius Csiki, Michael Balogh, István Kaszony, Ioannes Kovacz, la 1676 Blasius 

Szabo, Clemens Szabo, Sigismund Szombatfalvi, Petrus Danka, Ioannes Istvanffy, Nicolaus 

Marton, Iacob Szaszfalvi, Ioannes Lengyel, Ioannes Lonai, Benedictus Gáll, Francisc Lakatos, 

Sigismund Kovacs, István Hajdu, István Szeczei, István Szasz, Paul Szabo, la 1677 Nicolaus 

Czaky, István Czaky, Georgius Bodoni, Ioannes Endes, Joannes Szebeni, Martin Becze, Martin 

Nagy, Paul Imre, Petrus Jánosi, István Jánosi, la 1678 (anul în care Transilvania a fost lovită de 

ciumă)41 Andreas Zinder, Andreas Siket, Francisc Domokos, la 1679 Georgius Bereczky, Ioannes 

Agatai, Ioannes Daniel, Matthias Lemeny, Michael Balogh, Michael  Fogarasi, Michael 

Gyöngyösi, Michael Menyhard, Petrus Csurös, Samuel Szalontai, Sigismund Kaszony, István 

Martonffy, István Molnar, István Só, István Toth, Andreas Jankovich, la 1680 Nicoluas Prinyi, 

Gabriel Prinyi, Michael Mikes, Georgius Kapi, Ladislau Gyulai, Petrus Szekei, Andreas 

Laszloczi, Andreas Molnar, Andreas Vargyas, Francisc Balo, Francisc Baroti, Ioannes Horvath, 

Ioannes Antalffy, Ioannes Beke, Ioannes Szaszfalvi, Ioannes Szepvizi, Martin Nagy, Martin 

Olafalvi, Matthias Benes, Michael Zakab, Nicolaus Gaman, Moyses Benö, Petrus Damokos, 

Petrus Sarfalvi, István Borbely, István Illyes, István Szegedi, Thomas Balogh, Thomas Farkas, 

Thomas Szentimrei, la 1681 Nicolaus Torma, Ioannes Kelemen, Samuel Boer, István Boer, 

Joseph BoerFrancisc Boer, Sigismund Bodony, Ioannes Maczkasi, Petrus Turnya, Joseph 

                                                 
40 Ibidem, pp. 521-522.  
41 Hoc anno regnavit pestis. Ibidem, p. 530. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)
BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 334 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Felvinczi, Michael Olasz, Benedict Göde, Blasius Darvas, Francisc Bandi, Gabriel Szabo, 

Georgius Osvat, Ioannes Adorjan, Ioannes Barrabas, Ioannes Demien, Ioannes Farkas, Ioannes 

Kantor, Ioannes Kerekes, Matthias Csato, Michael Resti, Petrus Farkas, Petrus Szabo, Sigismund 

Székely, István Becze, István Benedek, István Zalardi, Valentin Oroszhegy, Valentin Sukor, la 

1682 Ioannes Mikola, Gregorius Csiszar, Sigismund Sales, Albert Szentsimoni, Ambrosius 

Csergö, Andreas Konrad, Andreas Menyhárt, Imre Hodosi, Francisc Imre, Francisc Őrdőgh, 

Georgius Lenkes, Ioannes Roll, Ioannes Sarfalvi, Lazarus Astra, Martin Adamoczky, Matthias 

Elekes, Michael Kolozsvári, Michael Szigeti, Paul Lenkes, Petrus Bone, Petrus Kozma, Petrus 

Tima, István Bicsak, István Bors, István Damokos, Stephanus Frenk, Stephanus Kis, Tadeus 

Szegedi, Thomas Lazar, la 1683 Joseph Haller, Samuel Haller, Imre Prinyi, Francisc Prinyi, 

Samuel Josika, Francisc Bialis, Ioannes Bialis, Andreas Pech, Andreas Szabo, Blasius Mike, 

Francisc Literati, Francisc Pechi, Georgius Martonffy, Ioannes Lestyan, Ioannes Tamasffy, 

Laurentius Demien, Martin Hatolkai, Matthias Bolta, Michael Adam, Michael Lugosi, Michael 

Mezei, Nicolaus Lugosi, Nicolaus Kis, Paul Bako, István Benö, István Endes, Valentin Csoboch, 

Ioannes Ledvits, Matthias Sigray, Stephanus Baranyai, la 1684 István Petki, Ioannes Damokos, 

Georgius Bodo, Andreas Szabo, Franciscus Aytai, Georgius Bone, Georgius Györffy, Ioannes 

Gubernat, Ioannes Literati, Ioannes Szabo, Ioannes Szöcs, Matthias Janosi, Michael Bayko, 

Michael Beke, Michael Katnari, Michael Kovacs, Michael Nagy, Moyses Errös, Paul Szepvizi, 

István Bede, István Belfanyedi, István Dobondi, István Gasparffy, István Lászlóffy, István 

Vadi.42 

La 1685 se înscriau în sodalitatea mariană Francisc Folti, Michael Bors, Andreas 

Györgyffy, Francisc Boros, Francisc Janosffy, Francisc Zinder, Georgius Kolozsvári, Georgius 

Moldvai, Gregorius Kovacs, Gregorius Szentthamassi, Ioannes Vizi, Michael Szava, Michael 

Szepvizi, Michael Török, Paul Benedek, Petrus Veres, la 1686 Andreas Henter, István Köver, 

Sigismund Kun, Matthias Imecs, Ioannes Puy, Michael Puy, Andreas Szakacs, Andreas Balo, 

Andreas Tompos, Francisc Tanczos, Gabriel Ferenczffy, Ioannes Torday, Martin Bocskor, Martin 

Szentkirály, Michael Berzenczey, Michael Janosi, Petrus Csiki, Petrus Selymeczi, István Szebeni, 

Ioannes Zborai, la 1687 erau admiși Sigismund Josika, Francisc Horvath, Andreas Blasi, Gabriel 

Szakacs, Georgius Fogarasi, Georgius Pap, Ioannes Balint, Ioannes Csüdör, Ioannes Gál, Ioannes 

Gaspar, Ioannes Hilibi, Ioannes Persics, Joseph Csiko, Martin Adorjan, Michael Szabo, Nicolaus 

Kovacs, Paul Iancso, Petrus Boldisar, Petrus Varga, Petrus Mosom, Simon Csetelki, Sigismund 

Szenczi, Stephanus Literati, Stephanus Szentleleki, Thomas Lazar, Valentin Török, la 1688 

Ioannes Kaszony, Nicolaus Kereszturi, István Kereszturi, Adam Adamovics, Andreas Nagy, Imre 

Szakacs, Francisc Rudolfi, Martin Miklosffy, Nicolaus Varadi, István Batta, István Kovacs, 

Thomas Kaszony.43 

În ceea ce privește participarea feminină, în sodalitate erau admise următoarele nobile: 

Erzsébet Cséreny (1653), Angalit Czöb, Orsolya Jö, Barbara Kalda, Káta Kerekes, Erzsébet 

Nagy, Anna Beldi (1654), Zsuzsanna Kovacsóczy, Zsuzsanna Kamuki, Anna Kis, Kata Hendesi, 

Erzsébet Körösi, Barbara Komarom, Erzsébet Székely, Káta Wesselényi (1655), Káta Kornis, 

Anna Kornis, Kristina Kornis (1657), Kátalin Pentiker, Sara Szöcs, Sophia Lamprik, Káta Vajda, 

Erzsébet Töki (1658), Catharina Czöb, Barbara Szamosközy, Anna Tölcséres, Sophia Pataki, 

Margit Lakatos, Káta Török, Ilona Lögös, Marta Torma, Barbara Torma (1659), Zsuzsanna 

Farkas Harinnai, Barbara Szentmiklós (1660), Barbara Mikes (1663), Catharina Csillag, Erzsébet 

                                                 
42 Ibidem, pp. 522-535. 
43 Ibidem, pp. 536-540. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)
BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 335 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Hanasdi, Judith Jarai, Erzébet Kata Gavay (1669), Kata Erzsébet Gavay (1675), Zsuzsanna 

Sophia Bocz, Maria Budai (1681), Eleonor Salesin, soția lui Iohannes Jacob Pinser (1688).44 

Aceasta însemna că în ciuda dispozițiilor princiare care au afectat major misiunea iezuită, nu s-a 

reușit o eliminare deplină a prezenței Fiilor spirituali ai Sfântului Ignațiu. 

Dincolo de reconstituirea efectivă a membrilor sodalității mariane iezuite care a funcționat 

în Transilvania calvină seicentescă, albumul descoperit în Arhivele Romano-Catolice 

Transilvănene este important și prin prisma notelor marginale pe care ni le furnizează. Pe baza 

acestora, putem afirma că mulți dintre membrii asociației spirituale au îmbrățișat fie cariera 

sacerdotală, fie cariera monahală ca urmare a receptării mesajului devoțional popularizat: 

Andreas Egyed, István Kaszony, István Szentpaly, Michael Literati, Benedict Török, Francisc 

Szabo, Nicolaus Szentkirály, István Sandor, Matthias Hozo, Ioannes Sellari, Petrus Balogh, 

Blasius Budai, István Lakatos, Michael Szalai, Francisc Kalmandi, Ioannes Horvath, Martin 

Nagy, Demetrius Kontrad, Ioannes Antalffy, Andreas Menyhart, Paul Lenkes, Petrus Bone, 

Petrus Kozma, Stephanus Endes, István Baranyai, Ioannes Gubernat, Ioannes Szabo, Stephanus 

Bede, Ioannes Persics, Petrus Varga.  

Albumul sodalității iezuite mariane care a funcționat în Principatul calvin al secolului al 

XVII-lea este în măsură să demonstreze modul în care membrii confraternității au fost integrați 

într-un network devoțional, într-o rețea cu finalitate devoțională, în speranța construirii unei 

prezențe catolice puternice și unite în contextul unei autorități centrale calvine și a unei majorități 

protestante în Principatul transilvan seicentesc. Fondarea acestei sodalități a fost așadar o dovadă 

clară a încercărilor ordinului iezuit de a stabili o linie de demarcație între adevărurile de credință 

catolice și învățăturile „eretice” și „schismatice”. Luând în considerare pluralismul confesional și, 

implicit, competiția/rivalitățile dintre comunitatea catolică redusă numeric și reprezentanții 

celorlalte confesiuni (în particular, denominațiunile protestante), o sodalitate în onoarea Fecioarei 

Maria era în măsură să asigure suportul fratern necesar pentru a încuraja membrii săi în credința 

catolică.45 

Conchizând, unul dintre instrumentele la care a făcut apel Biserica romană a fost cel al 

congregațiilor laice, la baza cărora stătea investirea credincioșilor cu funcții mult mai complexe 

în viața religioasă-o nouă concepție despre Biserică ce apărea ca o autentică revoluție. Un 

exemplu relevant în acest sens îl reprezentau congregațiile mariane. Perioada cuprinsă între a 

doua jumătate a secolului al XVI-lea și prima jumătate a secolului al XVII-lea a fost și intervalul 

cronologic în care s-a afirmat rețeaua celor mai puternice congregații mariane. Această lume 

nouă, care s-a raportat la onoarea arătată Fecioarei cu un zel revigorat a provocat stupoare; Petru 

Canisius vedea în congregațiile mariane nu doar mijloace ale reconquistei catolice, ci și o bună 

metodă de transformare a societății creștine pe termen lung, în profunzimea sa. Membrul unei 

congregații nu urmărea doar perfecționarea interioară, dar era și un creștin care se simțea investit 

cu o autentică vocație misionară în confruntarea cu ceilalți. Congregațiile mariane au ajuns să 

împânzească întreaga Europă catolică în secolul al XVII-lea, cuprinzând toate categoriile sociale 

și de vârstă și preluând rolul asociațiilor profesionale. Un asemenea succes s-a datorat fără 

îndoială unei adaptări perfecte la diferitele teritorii, la tradițiile lor, la sistemele de guvernare, la 

orașele cu funcții specifice. Dar a existat și o dorință arzătoare de a schimba raporturile dintre 

indivizi, congregațiile mariane reprezentând un factor al coeziunii, un ferment al noii societăți în 

curs de consolidare. Procesiunile, pelerinajele, devoțiunea față de sfinți și mai ales față de 

                                                 
44 Nomina dominarum nobilium benefactricum hujus Congregationis et ex singulari Congregationis benevolentia 

admissarum. Ibidem, pp. 312-313. 
45 Darlage, The Feast of Corpus Christi, pp. 669-670.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)
BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 336 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Fecioară, au constituit caracteristici importante ale pietății baroce: congregaționiștii nu doar că au 

participat la mișcare, dar prin dinamismul lor au reprezentat unul dintre elementele purtătoare ale 

reînnoirii numeroaselor practici religioase, putând fi considerați în bună măsură responsabili de 

difuzarea rapidă a acestor forme de devoțiune în rândul populațiilor creștine.  

 

Bibliografie: 

 

1. Arhivele Romano-Catolice Transilvănene, Arhiva de Colecție din Cluj-Napoca, Fond 

290/g-I. Aggmenház (Szent Erzsébet Ispotály) iratai 1320-1900, fasc. 1 (1341-1847), 

Album sodalitatis Natae Reginae Angelorum Authoritate Apostolica Kolos Monostorini 

in Residentia Societatis Jesu erectae 

2. Bireley, Robert, “Early Modern Catholicism”, în David M. Whitford (ed.), Reformation 

and Early Modern Europe: A Guide to Research, Truman State University Press, 

Kirksville, 2008 

3. Boaga, Emanuela, “Confraternite laicali e la Chiesa in Italia”, în Dizionario Storico 

Tematico La Chiesa in Italia, vol. I. Dalle Origini all’Unità Nazionale, Roma, 2015, 

http://www.storiadellachiesa.it/glossary/confraternite-laicali-e-la-chiesa-in-

italia/?print=pdf  

4. Caffiero, Marina, “Le conversioni: modelli, strategie, pratiche”, în Domenico Rocciolo, 

Caterina Fiorani (ed.), Luigi Fiorani: storico di Roma religiosa e dei Caetani di 

Sermoneta, Edizioni di storia e letteratura, Roma, 2013 

5. Chatellier, Louis, La religione dei poveri. Le missioni rurali in Europa dal XVI al XIX e 

la costruzione del cattolicesimo moderno, Garzanti Editore, Milano, 1994 

6. Idem, “I gesuiti alla ricerca di una regola di vita per i laici: le congregazioni mariane”, în 

Paolo Prodi (ed.), Disciplina dell’anima, disciplina del corpo e disciplina della società tra 

medioevo ed età moderna, Annali dell’Istituto storico italo-germanico, Quaderno 40, 

Società editrice Il Mulino, Bologna, 1994 

7. Chinazzi, Paolo, Le confraternite. Storia, evoluzione, diritto, Edizioni Universitarie 

Romane, Roma, 2010 

8. Darlage, Adam, “The Feast of Corpus Christi in Mikulov, Moravia: Strategies of Roman 

Catholic Counter-Reform (1579-86)”, în The Catholic Historical Review, vol. 96, nr. 4 

(2010) 

9. Fiorani, Luigi, “Verso la nuova città”, în Ricerche per la storia religiosa di Roma, vol. 10 

(1988) 

10. Forster, Marc, Catholic Revival in the Age of the Baroque: Religious Identity in Southwest 

Germany, 1550-1750, Cambridge University Press, Cambridge, 2001 

11. Gross, Lidia, Confreriile medievale în Transilvania (secolele XIV-XVI), Presa 

Universitară Clujeană, Cluj-Napoca, 2004 

12. Haffner, Paul, The Mystery of Mary, Hillenbrand Books, Gracewing, 2004 

13. Holcomb, Justin S., Know the Heretics, Zondervan, Grand Rapids, Michigan, 2014, 

https://books.google.ro/books?id=GV9tAgAAQBAJ&pg=PT87&lpg=PT87&dq=dominic

i+gregis+1603&source=bl&ots=FWwk3Go-8m&sig=r6_Ws-

ab9HisNLZbkCqu7Zve8OU&hl=ro&sa=X&ved=0ahUKEwimkJb5j_HNAhUML8AKHe

KHBnYQ6AEIQDAF#v=onepage&q=dominici%20gregis%201603&f=false 

14. Kaplan, Benjamin J., Divided by Faith: Religious Conflict and the Practice of Toleration 

in Early Modern Europe, Harvard University Press, Harvard, 2007 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)
BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 337 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

15. Monumenta comitialia regni Transsylvaniae/Erdélyi Országgyülési Emlekék, vol. XV 

(1669-1674), Magyar Tudományos Akad. Könyvkiadó Hivatala, Budapest, 1892 

16. Schiappoli, Domenico, Nallino Carlo, Alfonso, Monti, Gennaro Maria, “Confraternita”, 

http://www.treccani.it/enciclopedia/confraternita_%28Enciclopedia-Italiana%29/  

17. Warner, Marina, Alone of All Her Sex: The Myth and the Cult of the Virgin Mary, Oxford 

University Press, Oxford, 1976 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:22 UTC)
BDD-A24716 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

