
 

 107 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

THE CATEGORIES OF THE DOUBLE IN THE MYTHICAL-ARCHETYPAL 
THINKING: KOLOSSOS AND ANTIMIMON 

 

Adriana-Claudia Cîteia 
Assoc. Prof., PhD, ”Ovidius” University of Constanța 

 

 

Abstract: The study aim to explain two greek terms, wich are fundamental in understanding how 

the double and the double bind are defined in the grrek archetypal thinking. Kolossos is a 

thanatical double, a form in wich the dead is always present in the social structure of a polis, 

being associated with psyhe and eidolon. Antimimon is a double bind, the vicious side of the soul. 

Colossos and antimimon must be placed in a space between Now and Then, life and death, good 

and evil, in the structure of each individual personality. 

 

Keywords: double, kolossos, antimimon, eidolon, psyhe. 

 

 

Kolossos suplineşte o absenţă: este dublul thanatic, iluzia prezenţei fizice a defunctului în 

comunitatea din care a făcut parte.  Rădăcina kol a substantivului preelenic colossos sugerează o 

prezenţă verticală, imobilă1, coloană sau menhir, al cărei rol este acela de a substitui individul 

plecat sau dispărut pentru totdeauna. Kolossos este dublul, plasat la graniţa dintre lumea de aici şi 

Lumea de Dincolo. Vernant oferă exemple de necontestat: colossos-ul de la Midea (sec. al XIII-

lea a.Chr), Kolossos-ul lui Aras de la Flionte, al lui Agamedes de la Lebade sau Kolossoi din 

Selinunt2. 

Kolossos marchează o prezenţă ambiguă, în lume şi în afara lumii şi aminteşte că la 

hotarul dintre Lumea lui Hades şi spaţiul celor vii, cel plecat dăinuieşte doar prin amintire. 

Aşadar kolossos este o variantă de mnemeion sau hypomnema (în vocabularul epigrafic, reper al 

memoriei, stelă funerară care aminteşte de defunct, modalitate de întâlnire, de definire a 

„vecinătăţii” dintre vizibil şi invizibil); este imaginea subiectului supus ultimei metamorfoze 

(metamorfoza thanatică, imagine opusă metamorfozei pygmalionice). 

Antidot al uitării şi semn al efemerităţii, kolossos este asociat cu psyhe-sufletul. Jean 

Pierre Vernant pune sub semnul egalităţii de sens kolossos şi eidolon- reprezentarea esenţializată 

a unei umbre (skia), imagine fantastică, de vis (oneiros). Kolossos semnalează prezenţa subtilă a 

sufletului ascuns sub crusta materiei. 

Categoria dublului este o categorie psihologică. Dublul este mai mult decât o imagine; nu 

este nici imitaţie, nici iluzie; el indică „o realitate exterioară subiectului, deosebită de obiectele 

cotidiene, de decorul vieţii obişnuite”3. 

Definiţia lui Vernant permite comparaţia cu antimimon-ul gnostic. Antimimon este dublul 

negativ, umbra, suma viciilor planetare (prosartemata) pe care sufletul le primeşte, coborând 

printre astre, spre învelişul său material; aşadar, antimimon semnalează o apariţie, kolossos-o 

absenţă; comună este însă capacitatea de a sugera o realitate exterioară subiectului. Kolossos şi 

                                                 
1 Jean-PierreVernant, Mit şi gândire în Grecia antică. Studii de psihologie istorică, Editura Meridiane, Bucureşti, 

1995, p. 388. 
2 Ibidem, p. 389. 
3 Ibidem, p. 391. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:57:56 UTC)
BDD-A24685 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 108 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

antimimon  se referă la altceva-thateron, ceva familiar, dar şi străin, intuit, dar imposibil de 

definit în integralitatea sa. Kolossos şi antimimon se află la graniţa dintre personal şi impersonal, 

temporal şi atemporal, acum şi atunci; reprezintă locul de întîlnire între ceea ce este propriu 

individualităţii umane şi ceea ce îi este străin, între accesibil şi inaccesibil în structura 

microuniversului uman. Antimimon este latura negativă a personalităţii, Kolossos este 

dimensiunea sa supranaturală (fasma). Kolossos suplineşte o absenţă, antimimon întregeşte 

structura identitară, cu dublul său negativ. Ambii termeni sugerează o formă de concordia 

discors, de armonizare a laturilor opuse din universul interior, individual. Ambii termeni se referă 

la un tip de prezenţă incomodă, nefamiliară, greu de tolerat, dar imposibil de ignorat. 

Kolossos şi antimimon mediază între viaţă şi moarte, între anoikeion-lumea de sus, lumea 

spirituală şi hysterema-lumea de jos, lumea materiei. Şi Kolossos şi antimimon sugerează un 

demers metairetic, de trecere de la viaţă la moarte, de la materie la spirit şi de la spirit la materie. 

Comună ambilor termeni este intenţia de a defini mobilitatea sufletului (atributul aiolos înseamnă 

mobilitate, zbor, idee exprimată şi de expresia gnostică ochema aitherodes, symphies, augoeides 

sau astroeides-trupul subtil al sufletului, învelişul imaterial, impasibil şi indestructibil al 

sufletului4 în opoziţie cu imobilitatea materiei, cu greutatea greu de suportat a trupului. Învelişul 

material al sufletului (kolossos în gândirea arhaică greacă, ochema pneumatikon în gnosticism) 

este însă reperul unui proces dublu de ascensus/descensus, anabasis/katabasis, 

katastereo/anastereo, urcare/coborâre a sufletului printre astre, specific ensomatozei gnostice de 

origine orfico-pitagoreică şi a procesului de metairesis (trecere, traversare) din lumea de aici în 

lumea de dincolo, în gândirea arhaică greacă. 

În diexodoi gnostice (trecerile sufletului printre astre), antimimon-ul este rezultatul unui 

proces de ensomatoză treptată, care implică asumarea viciilor planetare. Aşadar, latura negativă 

din structura oricărui tip psihologic este un dat heimarmenic (o fatalitate astrală), imposibil de 

evitat. Mitologia gnostică pare a avea un scop terapeutic5.  

După modelul întrupării Omului Primordial, din Pistis Sofia (secolul al II-lea p. Chr.)6 şi 

din Poimandres  (XXV)7, prosartemata (viciile planetare) sunt, conform ordinii chaldeene: 

decăderea fizică (Luna), artele malefice (Mercur), desfrânarea (Venus), ambiţia (Soare), 

îndrăzneala, nebunia (Marte), bogăţia (Jupiter), minciuna (Saturn)8. 

Aşadar, arhetipului Protos Anthropos, Adam Kadmon (din iudaism şi gnosticism) care 

însumează energiile divine, posibilităţile latente i se opune arhetipul hermetic, dominat de 

prosartemata. Totuşi, Numenius şi Macrobius au adăugat şi calităţile specifice fiecărui etaj 

planetar. Macrobius menţionează ca însuşiri pozitive: inteligenţa (Saturn), dorinţa de acţiune 

(Jupiter), curajul în luptă- vechiul kydos homeric (Marte), sensibilitatea (Soare), iubirea (Venus), 

capacitatea interpretativă (Mercur), dezvoltarea somatică (Luna)9. Rezultă astfel, o structură 

dublă de tip syzigos, în care calităţile şi viciile pot fi grupate după un model de complexio 

oppositorum: decădere-evoluţie, magie-raţiune, desfrânare-iubire, ambiţie-sensibilitate, 

îndrăzneală-curaj, bogăţie-dorinţă de acţiune, minciună-inteligenţă. 

                                                 
4 Ioan Petru Culianu, Psihanodia, Editura Nemira, Bucureşti, 1997, p. 104-106, cu reperele bibliografice. 
5 C. G. Jung, Psihologia religiei vestice şi estice, în Opere complete, vol. II, Editura Trei, Bucureşti, 2010, p. 218. 
6 Pistis Sophia (cărţile I-II), traducere şi îngrijire ediţie Alexandru Anghel, Editura Herald, Bucureşti, 2007, p. 208-

228. 
7 Hermes Mercurius Trismegistus, Filosofia hermetică, fragmente din Corpus Hermeticum, traducere Dana Eliza 

Ghinea, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 1995, p. 13-31. 
8 Ioan Petru Culianu, Psihanodia, Editura Nemira, Bucureşti, 1997, p. 102-103. 
9 Ibidem, p. 103. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:57:56 UTC)
BDD-A24685 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 109 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Omul hermetic şi gnostic poate astfel să decadă şi să renască, „să urce scara cu şapte 

trepte”, „pragul cu şapte căi”10 din versiunea târzie a lui Iulian Teurgul (sec. II p. Chr.11) sau să 

cadă „în prăpastia de sub pământ”- bathmos heptaporou, prăpastia de sub cele şapte căi spre 

Empireu (variantă chaldeeană a Tartarului grec). Căderea sau „aplecarea în jos” semnifică 

întoarcerea spre lumea materială, depărtarea de sfera noetică12. 

Bathmos heptaporou este adâncul ignoranţei; sensul expresiei lui Iulian Teurgul este 

profund diferit de sensul expresiei mai târzii, bathos tapeinoseos din opera lui Pseudo Dionisie 

Areopagitul13. Bathmos heptaporou semnifică distanţarea de cunoaşterea absolută, ca rezultat al 

unei alegeri personale; bathos tapeinoseos- abisul smereniei se referă la urcuşul spiritual smerit, 

cu conştientizarea limitei noetice umane, etapă necesară în agnosia gnosis, „cunoaşterea prin 

necunoaştere”, cunoaşterea apofatică. Creştinismul salvează vechiul sens hermetic şi gnostic al 

depărtării de limita noetică. Adâncul ignoranţei, explorarea abisului smereniei este profund legată 

de sentimentul de creatură prinsă între două limite: phragmos, chasma-limita morală dintre Rai şi 

Iad şi bath(m)os (skotos)- întunericul ignoranţei. 

Chasma este termenul utilizat pentru a desemna hotarul dintre Infern şi Paradis14: 

ὺ ἡ ὶ ὑ ά έ ἐ έ Spre deosebire de 

phragmos- graniţa dintre oikoumene şi Paradis, chasma este imposibil de trecut. Sinonim cu 

termenul ά ς prăpastie, chasma scindează radical lumea de dincolo, în două regiuni, 

expresie a eticii creştine centrate pe păcat şi virtute, pedeapsă şi răsplată15. 

Syaga, phragmos16 este hotarul păzit de heruvimi, care desparte două ordine de realitate şi 

două niveluri ontologice; graniţa dintre spaţiul sacru al paradisului şi spaţiul profan al lumii 

cunoscute. Rezultat al întâlnirii dintre  modelul veterotestamentar17 şi tradiţia greco-latină 

asimilată de gândirea creştină, imaginea paradisului terestru se regăseşte în discursul parenetic 

creştin, din secolul al IV-lea până în secolul al VIII-lea. Predicile Sfântului Vasile, completate cu 

o omilie atribuită teologului capadoccian descriu paradisul terestru suprapunând imaginea 

Edenului cu evocările precreştine ale Insulelor Fericiţilor, aflate undeva, la capătul lumii18. 

Paradisul a căpătat astfel trăsăturile unui topos ideal, un spaţiu împrejmuit, protejat, dominând 

întreaga lume, care împrumută când trăsăturile Grădinii Hesperidelor19, sau livezii lui Alcinous20, 

când ale muntelui situat dincolo de ocean. În poezia latină creştină din secolele IV- VI21, 

Paradisul terestru este descris ca un spaţiu îndepărtat, deschis către polul etern, situat undeva în 

                                                 
10 H. Lewy, Chaldaean Oracles and Theurgy. Misticism, Magic and Platonism in the Later Roman Empire, Le Caire, 

1956, p. 294. 
11 I. P. Culianu, op. cit., p. 109. 
12 Ibidem. 
13 Sfântul Dionisie Areopagitul, Opere Complete şi scoliile Sfântului Maxim Mărturisitorul, traducere, introducere şi 

note de Pr. Dumitru Stăniloaie, ediţie îngrijită de Constanţa Costea, Editura Paideia, Bucureşti, 1996, p. 247-257. 
14 Luca 16, 26. 
15 Jaroslav Pelikan, Tradiţia creştină, vol. III, Editura Polirom,Iaşi, 2004, p. 141. 
16 Matei 21, 33; Marcu 12, 1; Luca 14, 23; Efeseni 2, 14.  
17 Geneza 2, 8- 17. 
18 Felix Buffiere, Miturile lui Homer şi gândirea greacă, Editura Univers, Bucureşti, 1997, p. 390- 394. 
19 Ibidem. 
20 Ibidem. 
21 Pierre Grimal, Literatura latină, Editura Teora, Bucureşti, 1997, p. 411- 420. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:57:56 UTC)
BDD-A24685 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 110 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Orient22. Literatura talmudică propune patru variante de localizare: ţara lui Israel, Arabia, 

Mesopotamia, Damasc23.  

În Răsăritul creştin, interpretarea simbolică a textului sacru a fost abandonată în favoarea 

unei interpretări ad litteram. „Vecinătatea” Paradisului trebuie  să fi  creat un sentiment de 

siguranţă şi de consolare, în contextul politic dificil pe care îl traversa Imperiul, confruntat cu 

atacurile migratorilor24. 

La sfârşitul secolului al IV- lea, episcopul Epifanie al Salaminei plasa Paradisul la 

izvoarele Tigrului şi Eufratului25, Efrem şi Filostorgios credeau că s-ar afla la Ecuator, iar Sfântul 

Augustin argumenta în favoarea realităţii copacului cunoştinţei binelui şi răului26; în secolul al 

VIII- lea, Ioan Damaschinul confirma existenţa reală a grădinii Edenului, „în Răsărit, în regiunea 

cea mai înaltă a pământului”27. În concepţia damaschiniană paradisul are o dimensiune materială 

şi una spirituală: „omul locuia cu trupul într-un loc cu totul dumnezeiesc şi foarte frumos, iar cu 

sufletul locuia într-un loc foarte înalt şi incomparabil de frumos”28. 

În secolul al VI- lea, Cosmas Indicopleustes propunea în Topografia29 sa o nouă imagine 

asupra pleromei creştine: oikoumena înconjurată de un ocean, dincolo de care se află Paradisul. 

După Potop, Noe a strabătut distanţa dintre Paradis şi pământ în 150 de zile. Intrarea în grădina 

Edenului este însă oprită de un heruvim30 sau de un zid de foc, înalt până la cer31. 

Aşadar, paralel cu concepţia despre Paradis ca transfigurare eshatologică a Pământului 

Făgăduinţei, ca stare primordială şi eshatologică32 s-a conturat ideea unui Paradis Terestru, aflat 

la limita dintre natural şi supranatural. În Imnele despre paradis33, Efrem Sirul reia imaginea 

muntelui din Iezechiel 28, 13- 14. „Topografia paradisului” este construită pe imaginea muntelui 

care încercuieşte marea, apărat de un „hotar de necălcat”- syaga şi împărţit în trei niveluri 

distincte, rezervate celor trei categorii de fericiţi34. 

Valoarea ontologică a celor două lumi despărţite de syaga nu intră însă în contradicţie cu 

valoarea lor reală 35. Hotarul dintre „străinii de Paradis” şi „cetăţenii Paradisului” este unul 

euharistic36. Phragmos capătă dubla valoare de coordonată terestră şi eshatologică a Paradisului, 

devenind sinonim cu termenul hyperoria. Phragmos marchează limita dintre condiţia adamică, 

paradisiacă şi cea postadamică, din afara paradisului37 Katoikia- alungarea din Eden a 

                                                 
22 Lactantiu, De ave Phoenice; PseudoTertulian, De judicio Domini- secolul al VI- lea,  Prudentiu, Cathemerinon, 

secolul al V- lea; Claudius Marius Victor, Aletheia- începutul secolului al V- lea; apud Jean Delumeau, Grădina 

Desfătărilor. O istorie a Paradisului, Editura Humanitas, Bucureşti, 1997, p. 16- 17. 
23 Albert Cohen, Talmudul, Editura Hasefer, Bucureşti, 2003, p. 501. 
24 Lucien Musset, Invaziile, Editura Corint, Bucureşti, 2002, passim. 
25 Claudio Moreschini, Istoria filosofiei patristice, traducere de Alexandra Cheşcu, Mihai-Silviu Chirilă, Doina 

Cernica, Editura Polirom, Iaşi, 2009, p. 249. 
26 De genesi contra Manicheos II, 2, 3; Ibidem, p. 21. 
27 Ioan Damaschinul, în Claudio Moreschini, op. cit., p. 78. 
28 Ibidem, p. 80. 
29 Jean Delumeau, Grădina Desfătărilor, traducerea Horaţiu Pepine, Editura Humanitas, Bucureşti, 1997, p. 39. 
30 Isidor din Sevilla, Etymologiae, P. L., vol. 83, col. 75; Idem, De ordine creaturarum liber, P. L., vol. 83- De 

paradiso, X, 2- 5. 
31 Honorius d’Autun, De imagine mundi, P. L., vol. 172, col. 123. 
32 Enoh, 61, 12. 
33 Efrem Sirul, Imnele despre Paradis, Editura Deisis, Sibiu, 1998, p. 196 şi urm. 
34 Ibidem, p. 207; Geneza 3, 24. 
35 se suprapun astfel imaginile din Geneza 3, 24 şi Efeseni 2, 14. 
36 Alexander Golitzin, Mistagogia, Experienţa lui Dumnezeu în ortodoxie, Editura Deisis, Sibiu, 1998, p. 62. 
37 Geneza, 3, 24. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:57:56 UTC)
BDD-A24685 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 111 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

determinat condiţia parepidemică a omului, şi necesitatea efortului spiritual de recucerire a 

paradisului pierdut (epektasis). 

Muntele-Paradis al lui Cosmas Indicopleustes, separat de oikoumene prin phragmos- 

graniţa divină, propune un model de anti-cetate, un anti-topos în care ierarhia (cele trei niveluri 

ale muntelui locuite de sufletele fericiţilor) este condiţionată de criterii etice şi în care singurul 

obstacol în ascensiunea către tronul lui Dumnezeu este păcatul38. Muntele-paradis care domină 

întreg universul poate fi interpretat ca o propunere de societate ideală, ca alternativă a unei 

interlumi idilice, în care graniţele sunt trepte între pământ şi cer. 

Din perspectiva gândirii creştine, phragmos desparte starea de rătăcire ontologică 

determinată de păcatul primordial, de certitudinea ontologică premergătoare păcatului adamic39. 

Phragmos poate fi definit şi ca graniţă între inteligibilitatea primordială completă, nemijlocită şi 

inteligibilitatea post-adamică, luciferică, dobândită cu preţul căderii. 

André Scrima a definit frontierele ontologice pornind de la momentul ktisiologic al creării 

omului „după chipul şi asemănarea lui Dumnezeu”, moment pe care îl consideră „clipa 

supratemporală în care s-au trasat, în faţa neantului originar digurile fiinţei”, hotarul făpturii fiind 

însăşi originea sa, iar limitarea, garanţia indestructibilităţii ontologice40. Antropologia apofatică 

stabileşte graniţele metafizice ale omului în interioritatea sa. Deşi extinderea limitelor interioare 

echivalează cu creşterea spirituală, transgresarea limitei rămâne imposibilă, deoarece „suprema 

limită a omului este Dumnezeu, care în Sine este nelimitat”41.  

Comentariul privitor la raportul dintre infinitul divin şi hotarele fiinţei create a fost 

produsul eclectismului intelectual al secolelor IV-V42, arhitectura conceptuală a peratologiei 

ontologice fiind asigurată de vocabularul veterotestamentar (Isaia 40, 12: Cine a măsurat apele 

cu mâna, şi cerul cu palma, şi întreg pământul cu pumnul? Cine a cântărit munţii pe cântare, şi 

pădurile într-o cumpănă?)  

În Isaia 66, 1-2, termenul hypopodion (lat. scabellum43) are sensul de scară, punct de 

sprijin, limită, sintagma greacă ge hypopodion lat. terra scabellum având sensul de  

frontieră ontologică între Dumnezeu şi creaţia sa.  

În Psalmul 103, hotarul de netrecut desparte creaţia de Creatorul său şi de momentul 

prektisiologic44. 

Diexodos (călătoria) capătă astfel sensul unei aventuri a cunoaşterii de sine, unui exerciţiu 

al liberului arbitru: omul poate alege între cunoaştere şi ignoranţă, între cădere şi epektază. 

Epektaza, progresul continuu înseamnă depărtarea de abisul ignoranţei, cu conştientizarea 

propriilor limite noetice, impuse de antropogonia de tip kata- după chipul şi asemănarea 

Creatorului. 

Antimimon pneuma are în hermeneutica jungiană şi sensul de spirit imitator45; Antimimon 

este stăpânul Lumii de jos (hysterema gnostică), condiţia coabitării sufletului cu materia, a 

                                                 
38 Arthur Koestler, Lunaticii. Evoluţia concepţiei despre Univers de la Pitagora la Newton, Editura Humanitas, 

Bucureşti, 1995, p. 77. 
39 Lucian Blaga , Cunoaşterea luciferică, Editura Humanitas, Bucureşti, 1993, p.18-27. Lucian Blaga defineşte idea 

de “suprafaţă ontologică”, spaţiu al rătăcirii fiinţiale, conturat după căderea adamică, prin care este sugerată 

imposibilitatea omului de a atinge marginea noologică a lucrurilor.  
40 André Scrima, Antropologia apofatică, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 108- 117. 
41 Ibidem, p. 117. 
42 Claudio Moreschini, op. cit, p. 426- 448, 684- 689. 
43 Isaia 66, 1- 2 cf. Vulgata. 
44 Adriana-Claudia Cîteia, Peratologia bizantină şi post-bizantină. Implicaţii politice şi religioase, Editura Argonaut, 

Cluj Napoca, 2013, p. 32-33. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:57:56 UTC)
BDD-A24685 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 112 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

compromisului de tip soma-sema (trupul închisoare a sufletului, din gândirea orfică). Antimimon 

se referă la punerea în opoziţie cu sinele, la tensiunea dintre calităţi şi vicii, care se poate atenua 

prin disocierea de latura negativă (depărtarea de lume, monotropia, simplitatea, în creştinism) sau 

prin coabitarea cu sinele, complicitatea cu sinele în sensul acceptării laturii negative. 

Dublul imaginat este dedublare proteică a sinelui, manifestată în momentele de maximă 

intensitate emoţională. Dublul imaginat acţionează ca un „buzunar al sinelui” în care se află 

rezerva imaginativă, dar şi experienţe proprii, amintiri, habitudini abandonate, care sunt 

reactualizate în anumite momente ale vieţii. Dublul imaginat actualizează viitorul sau trecutul. 

Dublul imaginat poate avea ca sursă obişnuinţa, caz în care momente familiare din trecut sunt 

readuse în trăirea prezentă, printr-o experienţă onirică sau asemănătoare acesteia; exprimă o 

tensiune necesară a contrariilor, sau un dualism maniheist.  

În gnosticism, dublul imaginat are două semnificaţii: 

-o semnificaţie negativă, antimimon-ul, suma viciilor planetare, „împrumutate” sufletului, 

în călătoria sa din anoikeion- Împărăţia de sus, spre pământ, expresia unei identităţi gemelare 

disociate, uşor de recunoscut şi în arhetipologia veterotestamentară de tip Cain-Abel sau în 

anarhetipologia medievală, în legenda cavalerilor Balin şi Balan, şi 

- o semnificaţie pozitivă, de provenienţă maniheistă, Geamănul: Mani îşi întâlneşte 

Geamănul (syzigos-tovarăş, didymos-geamăn, tauma în arabă, toma în aramaică, nrymyg în 

persana medie46), eul ceresc care i-a dezvăluit Tainele şi i-a rămas mereu alături. Didymos este 

expresia unei identităţi dedublate după model hermetic, transient- ceea ce este în cer este şi pe 

pământ, ceea ce este sus este şi jos, dar care aminteşte şi de arhetipul grec Castor-Polux. 

Originile celor două ipostaze identitare sunt diferite- una este umană cealaltă divină; una este 

celestă, cealaltă chtoniană, rolul Geamănului fiind acela de a asigura echilibrul identitar.  

Ideea se regăseşte şi în orfism; în psihanodia orfică, la fiecare răscruce a complicatului 

drum de întoarcere printre astre, sufletul iniţiatului rosteşte „ Sunt fiul pământului şi al cerului 

înstelat”47. Tăbliţa orfică de la Petilia (sec. IV-III a.chr) indică această formulă, drept condiţie 

obligatorie pentru păstrarea memoriei în Lumea de Dincolo; odată rostită, străjile celeste vor 

permite sufletului să bea din Lacul Mnemosynei (Amintirea) şi să intre în Tărâmul Eroilor48. 

Amintirea originii divine este cheia întoarcerii pe „pajiştile sfinte”49. 

Întâlnirea cu Dublul asigură armonizarea contrariilor: sus-jos, amintire-uitare, cunoaştere-

ignoranţă. 

 

BIBLIOGRAFIE 

 

Blaga, Lucian, Cunoaşterea luciferică, Editura Humanitas, Bucureşti, 1993 

Buffiere, Felix, Miturile lui Homer şi gândirea greacă, Editura Univers, Bucureşti, 1997 

Cîteia, Adriana-Claudia, Peratologia bizantină şi post-bizantină. Implicaţii politice şi 

religioase, Editura Argonaut, Cluj Napoca, 2013 

Culianu, Ioan, Petru, Psihanodia, Editura Nemira, Bucureşti, 1997 

Cohen, Albert, Talmudul, Editura Hasefer, Bucureşti, 2003 

                                                                                                                                                              
45 C. G. Jung, Psihologia religiei vestice şi estice, ed. cit., p. 198. 
46 G. Filoramo (coord.), Istoria Religiilor, vol. III. Religiile dualiste. Islamul, Editura Polirom, Iaşi, 2009, p. 50. 
47 Reynal Sorel, Orfeu şi orfismul, Editura Teora, Bucureşti, 1995, p. 140. 
48 Ibidem. 
49 Ibidem, p. 144. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:57:56 UTC)
BDD-A24685 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 113 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Delumeau, Jean, Grădina Desfătărilor. O istorie a Paradisului, Editura Humanitas, 

Bucureşti, 1997 

Dionisie Areopagitul, Sfântul, Opere Complete şi scoliile Sfântului Maxim Mărturisitorul, 

traducere, introducere şi note de Pr. Dumitru Stăniloaie, ediţie îngrijită de Constanţa Costea, 

Editura Paideia, Bucureşti, 1996, 

Efrem Sirul, Imnele despre Paradis, Editura Deisis, Sibiu, 1998 

Filoramo, Giovanni, (coord.), Istoria Religiilor, vol. III. Religiile dualiste. Islamul, 

Editura Polirom, Iaşi, 2009 

Golitzin, Alexander, Mistagogia, Experienţa lui Dumnezeu în ortodoxie, Editura Deisis, 

Sibiu, 1998 

Grimal, Pierre, Literatura latină, Editura Teora, Bucureşti, 1997 

Hermes Mercurius Trismegistus, Filosofia hermetică, fragmente din Corpus Hermeticum, 

traducere Dana Eliza Ghinea, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 1995 

Jung, C., G., Psihologia religiei vestice şi estice, în Opere complete, vol. II, Editura Trei, 

Bucureşti, 2010 

Koestler, Arthur, Lunaticii. Evoluţia concepţiei despre Univers de la Pitagora la Newton, 

Editura Humanitas, Bucureşti, 1995 

Lewy, H., Chaldaean Oracles and Theurgy. Misticism, Magic and Platonism in the Later 

Roman Empire, Le Caire, 1956 

Moreschini, Claudio, Istoria filosofiei patristice, traducere de Alexandra Cheşcu, Mihai-

Silviu Chirilă, Doina Cernica, Editura Polirom, Iaşi, 2009 

Musset, Lucien, Invaziile, Editura Corint, Bucureşti, 2002 

Pelikan,Jaroslav, Tradiţia creştină, vol. III, Editura Polirom, Iaşi, 2004 

Pistis Sophia (cărţile I-II), traducere şi îngrijire ediţie Alexandru Anghel, Editura Herald, 

Bucureşti, 2007 

Scrima, André , Antropologia apofatică, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005 

Sorel, Reynal, Orfeu şi orfismul, Editura Teora, Bucureşti, 1995 

Vernant, Jean-Pierre Mit şi gândire în Grecia antică. Studii de psihologie istorică, Editura 

Meridiane, Bucureşti, 1997 

 

 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:57:56 UTC)
BDD-A24685 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

