
 

 90 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 
THE ANGEOLOGY IN MIHAI EMINESCU’S CREATION 

 

Luiza Marinescu 
Assoc. Prof., PhD, ”Spiru Haret” University of Bucharest 

 

 

Abstract: The subject of female angels has long fascinated mankind, not just believers, but also artists, 

poets, musicians. The purpose of this study is to give an essential overview of what Mihai Eminescu 

would have the model readers to know about the female angels and demons based upon what it is 

actually contained in his literary work. Mihai Eminescu also inaugurated a tradition of writing with 

and about angels in Romanian literature, following the example of Dante Alighieri and John Milton, a 

tradition respected in the XX th century by Vasile Voiculescu, Nichita Stănescu, Fănuş Neagu, George 

Şovu, Andrei Pleşu and so many other important Romanian writers. 

 

Keywords: angel, demon, Mihai Eminescu’s angeology, stereotype 

 

 

1. Icoana numelui sau de ce poetul „trebuia să poarte un nume” (în spiritul lui Marin Sorescu) 

Mihail Eminescu era al șaptelea din cei 11 copii ai familiei formată din Raluca, născută Iuraşcu şi 

Gheorghe Eminovici, familie care a hotărât că numele Arhanghelului Mihail din învățăturile creștine, 

evreiești și islamice (ebraică מִיכָאֵל; greacă Μιχαήλ; latină Michael sau Míchaël; arabă ميخائيل, Mīkhā'īl) 

este cel care îi va călăuzi destinul fiului lor. Provenit din expresia ebraică מִיכָאֵל / מיכאל / Mical / 

Michael/, având înțelesul întrebării retorice „Cine este precum / asemenea lui Dumnezeu? care se 

aseamănă cu Dumnezeu?”, de obicei, răspunsul la această întrebare este că nimeni nu se poate asemăna 

cu Dumnezeu. Copilul al cărui destin fusese protejat de numele Arhanghelului Mihail se va dovedi un 

căutător de adevăr şi de înțelepciune, cu o inteligență sclipitoare şi neconvențională, înzestrat cu o mare 

inventivitate şi cu o finețe a spiritului de analiză. În familia de cărturari din care făcea parte se ivise o 

minte deschisă şi devotată spiritului filosofic de cercetare a noilor cărări ale cunoaşterii, de incursiune 

neconvențională în lumea spiritualității religioase, un copil cu o sensibilitate şi o profunzime spirituală 

în veșnic dialog interior din care va triumfa exercițiul mental al detașării independente prin introvertire 

şi excentricitate, forța motivată şi hotărârea care îi vor crea dovezile de curaj, nevoile de confruntare, 

încăpățânarea de a impune adevărul, dreptatea şi justiția, oferind modelul unei existențe lipsite de 

compromis. Era înzestrat cu o căldură sufletească ce radia compasiune, încredere, speranță şi iubire. 

Era un spirit extrem de responsabil şi capabil de sacrificiu.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 91 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Faptul că numele-i fusese ales cu grijă ar putea fi pus în legătură cu tradiția 

creștină ortodoxă a familiei în care existau nenumărați monahi şi monahii, 

cunoscători ai puterii numelui creator asupra tiparului destinului. Pe data de 21 

ianuarie 1850, la biserica „Adormirea Maicii Domnului“ din Botoșani (ridicată în 

anul 1552 de doamna Elena Rareș, fiind zidită inițial în stilul bisericilor lui Stefan 

cel Mare şi devenind catedrala orașului) se va marca pentru veșnicie botezul 

pruncului Mihail Eminescu. Prenumele Mihail / Mihai a fost utilizat de-a lungul 

vremii în mai multe semnături ale lui Eminescu: M. Emineviciŭ (La mormântul lui 

Aron Pumnul, 1866), M. Eminescu, Mihail Eminescu, Mihai Eminescu, 

Eminescu, M.E. Poetul a semnat rapoartele de revizor școlar, corespondența 

cu ministerul, M. Eminescu. Scrisorile private, cele către părinți, frați şi 

surori – Mihai, către alții – Eminescu, M. Eminescu, iar scrisorile adresate Veronicăi: Eminescu, Mihai, 

Emin, Gajus/Gaius, M. Eminescu. Publicistica anterioară „Timpului” e semnată M. Eminescu, M.E. şi 

cu pseudonimul Varro (16 articole şi documente), la „Timpul”, exista regula asumării redacționale, fără 

semnătură. Tot aici, există şi texte semnate: M. Eminescu, M.E. şi cu pseudonimul Fantasio, pentru ca 

sporadicele colaborări de după 1883, la „România liberă” şi la 

„Fântâna Blanduziei” să apară doar cu iniţiale. Ediţia princeps e 

avizată de Titu Maiorescu, sub titlul Mihail Eminescu, Poesii, 1884, 

dar ieşită de sub tipar în decembrie 1883. Multe ediţii, până în anii ’30 

ai secolului trecut, sunt semnate Mihail Eminescu, în alternanţă cu M. 

Eminescu, prima ediţie semnată Mihai Eminescu fiind cea a lui 

Constantin Botez din 1933. Numele Mihai Eminescu apare și în 

traducerile în bulgară și maghiară din 1933 

(Eminescu, Mihai (1850-1889) Hiperion : [poem] Dobrič, editură 

f.n., 1933 Kolev, Boris (trad.) Minčev, D. N (pref.) Popov, At. 

Pav (il.) și Mihai Eminescu, autor adăugat în Napkelettot 

napnyugatig : [antologie] / De la răsărit la apus, titlu tradus/ Gara Akos (antolog), Cluj-Napoca 

(Kolozsvár), editura Minerva,1933 hunrum) De asemenea în 1933 apărea și Eminescu, Mihai (1850-

1889) Luceafărul editat de H. Ficher-Galaţi, ediţie în miniatură Bucureşti Editură  [s.n.] 1933 cu 

menţiunea : Această carte, cea mai mică ce s-a tipărit vreodată în Ţara Românească, este executată în 

tiparniţa lui H. Ficher-Galaţi, cu literă "Diamant", culeasă de zeţarul M. Lender şi dată la iveală în ziua 

de 20 mai, 1933 Fischer-Galaţi, Stephen (ed.) Lender, M. (tip.)  Începând cu George Călinescu Viața 

lui Mihai Eminescu (1932), Opera lui Mihai Eminescu (1934) şi Perpessicius (1939), prenumele Mihai 

este consacrat definitiv, opțiunea fiind îndreptățită de preferința poetului şi a celor din familie, dar şi a 

prietenilor, pentru Mihai. Într-unul dintre cele trei articole, dedicate memoriei lui Eminescu (În 

Nirvana, 1889), I.L. Caragiale își amintește că, în clipa când l-a cunoscut pe poet (prin 1868-1869), 

acesta s-a recomandat Mihail Eminescu. Cu timpul, numele de familie a devenit mai important decât 

cel de botez, şi când spui Eminescu toată lumea se gândește la autorul volumelor semnate fie Mihai, fie 

Mihail, fără să-şi pună problema diferenței. Totuși, în ultimul deceniu numele de Mihail a revenit în 

titulatura eminesciană în diversele studii şi volume dedicate autorului. Un studiu bibliografic ad-hoc 

efectuat pe titlurile materialele disponibile în catalogul electronic al Bibliotecii Academiei Române ne 

Adormirea Maicii Domnului de 
Francesco Botticini , National 

Gallery London, ilustrează cele trei 
ierarhii şi nouă ordine de îngeri 

fiecare cu caracteristici speciale . 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 92 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

arată că din 195 de poziții, frecvența numelui Mihail  în titlurile volumelor de şi despre Eminescu are 

un număr de 58, adică o proporție de 29, 74% între 1884 şi 2009.  

Numele este impregnat de esență. Despre tendința de a investi obiectele din mediul înconjurător 

cu anumite calități speciale care se numește esențialism psihologic sau „magie simpatetică”  a scris 

George Frazer. Ea e ilustrată în două moduri: prin legea similarității ca magie homeopatică sau prin 

legea contagiunii ca magie contagioasă. Protectorul numelui său, arhanghelului Mihail, arhistrategul 

divin i-a statornicit destinul, în sensul în care l-a ajutat să nu uite niciodată şi să scrie despre cele din 

lumea veșnică a înălțimilor cerești nepieritoare. Eminescu, cel care la vârsta adolescenței pleca la 

seminarul de la Blaj pentru a-şi desăvârși chemarea, știa că în concepția biblică există trei ceruri: 

primul este cerul atmosferic (Geneza 1, 6-8; Psalmul 104, 12 ), al doilea este cerul sideral, spaţiul 

cosmic (Psalmul 8, 3 ) şi al treilea cer este locul în care se găseşte tronul lui Dumnezeu şi îngerii Săi, 

locul de unde El guvernează întregul Univers ( 2 Corinteni 12, 2 ). Există, după Sfântul Dionisie 

Smeritul şi Areopagitul în De Coelesti Hierarchia (secolul V), la Sfântul Grigore cel Mare în Homilia 

(secolul VI), la Sfântul Isidor din Sevilia în Etymologiae (secolul VII) şapte ordine, nouă ranguri sau 

trepte sau coruri sau cete de îngeri şi trei triade, ființe care viețuiesc după diverse surse ale tradiției într-

o anumită ierarhie tripartită. În Vechiul Testament prima sferă este a celor trei preaînalte ordine 

angelice: Serafimii (Ulehuiah, Jeliel, Sitael, Mahsiah, Lelahel, Achaiah, Cahethel), Heruvimii (Haziel, 

Aladiah, Lauvel, Hahaiah, Iezalel,Mebahel, Hariel, Hakamiah) şi Tronurile (Lauviah, Caliel, Leuviah, 

Pahaliah, Nelchael, Ieiaiel, Melahel, Haiuiah). Cea de a doua sferă a celor trei preaînalte ranguri 

angelice este formată din Domnii (îngeri ai înțelepciunii), Virtuți (îngeri ai miracolelor care îi răsplătesc 

pe aceia care acceptă suferințele, şi se transformă evoluând) şi Puteri (îngeri luptători, păzitori ai 

ordinii celeste şi ai vieții pământene, îngeri ai nașterii şi ai morții, cu darul prevenirii şi prevestirii, care 

le dezvoltă oamenilor intuiția). Cea de a treia sferă, a celor trei preaînalte ierarhii îngerești este formată 

din Stăpânii, Stăpâniri, Începătorii sau Căpetenii, Arhanghelii (Mihail, Gavriil, Rafail, Uriil. Următorii 

trei Arhangheli sunt numiţi diferit: Raguil; Sarachiil sau Saraqail; (Je)Re(h)miil sau (Je)Ra(h)miil - 

după Cartea lui Enoh în tradiția iudaică și cea orientală ortodoxă); Varahiil; Salatiil; (Je)Gudiil sau 

(Je)Hudiil - după tradiția ortodoxă răsăriteană;  (H)Anail sau (H)Aniil; Jophiil sau Cassiil; Zedekiil sau 

Sachiil - după tradiția occidentală) şi Îngerii. Mihai Eminescu a fost preocupat şi de realizarea unor 

rime pentru „înger”, („sânger"), „ „îngeri”  („stângeri") vezi Dicţionar de rime - fragmentarium VIII, 

895); Tu femeie vis de foc ("Tu femeie ... proroc?", Exerciţii şi moloz. Poezie,V, 638). 

 Fiecare dintre numele Arhanghelilor are un înţeles rezultat din traducere: 1. Mihail: „Acela care este ca 

Dumnezeu" sau „Cine este cel care e ca Dumnezeu?" (Daniel 10,13; 12,1; Epistola Sfântului Apostol 

Iuda v. 9; Apocalipsa 12,7-8). 2. Gavriil: „Omul (puternic al) lui Dumnezeu" sau „Dumnezeu este 

puternic"(„Puterea lui Dumnezeu") ( Daniel 8,16; 9,21; Luca 1,19-26). Este numit și Djibril sau Jibril.  

3. Rafail: „Dumnezeu vindecă" („Vindecare de la Dumnezeu") (Tobit 3,17; 12,15). Numit și Israfel.  4. 

Uriil: „Lumina sau Focul lui Dumnezeu" (III Ezdra 4,1). Numit și Sariil, Suriil sau Muriil. 5. Selafiil: 

„Porunca, Vestitorul sau Rugăciunea lui Dumnezeu", întrucât porunca și rugăciunea sunt cele două 

moduri de comunicare: una descendentă, cealaltă ascendentă. Mai este numit și Salatiil, Selatiil, 

Serafiil, Sarachiil, Saraqail, Zarachiil, Zerachiil, sau Zahariil.6. Iehudiil: „Mărirea, Lauda sau Slăvirea 

lui Dumnezeu." Mai este numit și Gudiil sau Iegudiil. 7. Varahiil: „Binecuvântare sau Binecuvântări de 

la Dumnezeu". Numit și Barahiel sau Varahiel. 8. Raguil: „Prieten al lui Dumnezeu" Numit și Raziil, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 93 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

care înseamnă „Secretele/tainele lui Dumnezeu. Nu este același cu Rafail.9. Ieremiil: „Îndurarea, 

Înălțarea sau Milostivirea lui Dumnezeu" (cf. III Ezdra 4,36  ). Numit și Ieramiil, Ieremiel, Ramiel sau 

Remiel.  10. Anail: „Harul sau Bucuria lui Dumnezeu". Numit și Aniel, Hanael sau Haniel. 11. Iofiil: 

„Frumusețea lui Dumnezeu". Numit și Orifiel, Iufiel, Zufiel, Zofiil, Zofchiel, Zafiel, Zafchiel, Cafziel, 

Cassiel sau Kepharel.12. Zedechiel: „Dreptatea, Îndreptarea sau Judecata lui Dumnezeu". Numit și 

Saxhiel, Tsadkiel, Zadakiel, Zadkiel, Zedekul. 

Simbolurile au putere. Ele îi fac pe oameni să vadă ceea ce nu există, şi asta pentru că creierul 

lor stabilește corelațiile iluzorii pe care se așteaptă să le vadă, chiar dacă acestea nu există în realitate. 

Viziunea aceasta a cerurilor deschise şi supraetajate o are Toma Nour, personajul eminescian din Geniu 

Pustiu, care visează aievea cerurile suprapuse, când dormea pe un munte din zona Mureşului: „dar 

deodată păru că lumea se-nsenină, că gaura în cer începe de-a deveni din ce în ce mai largă, încât prin 

ea se vedea asupra boltei albastre ce-mbrăţişează pământul o altă boltă cu mult mai înaltă, cu mult mai 

largă, însă de-un aur curat şi limpede ca lumina cea galbenă a soarelui, astfel încât întreaga boltă părea 

un soare mare care îmbrăţişa o lume, lumea deasupra cerului.” (Eminescu II, 1978: 403) Lumea în care 

a trăit Eminescu a intuit imortalitatea sufletelor şi a avut aplecare către studiul cerurilor deschise, iar 

preocupările spiritiste ale contemporanilor, ironizate pe de o parte de I.L.Caragiale şi întărite de 

exemplul lui B. P. Hasdeu, de lucrările Esenţa Creştinismului de Ludwig Feuerbach, de cele ale lui 

H.L.D. Rivail  alias Allan Kardek, A.J. Davis, E. Swedenborg (1688-1772) şi ale lui J.H. Jung-Stilling.  

Stereotipul îngerului, ca suflet nemuritor a avut deci un public larg mai mult sau mai puţin superficial şi 

în vremea lui Eminescu. Scriitorul nu a făcut decât să-l exploateze din punct de vedere intercultural, aşa 

cum vom demonstra în continuare. 

2. Înger şi demon dincolo de clișeul antitezei romantice 

Acţiunile au consecinţe la distanţă. Culegător de folclor şi foarte bun cunoscător al mitologiei 

românești şi al celei universale, Mihai Eminescu le-a valorificat în sensul în care tradiţia angelică a 

generat adesea inspirația creatoare. Ca şi Milton sau Dante Alighieri, poetul ilustrează ierarhia angelică 

celestă cu o deosebită originalitate în maniera folclorică. Poezia se numește Basmul ce i l-aș spune ei:

„Te vedeam cu a mea minte; 

Și acum când te-am găsit 

Pare-mi că-mi aduc aminte 

Cum că-n vremi de mai nainte 

Te-am văzut și te-am iubit  

Să-ți spun unde... într-o seară 

Am visat un vis frumos... 

Pe un nour luminos 

Am văzut la cer o scară 

Ridicându-se de jos.// 

Într-a cerului mărire 

Scara de-aur se pierdea, 

Iar pe-un tron de nemurire, 

Tron de-argint și strălucire, 

Maica Domnului zâmbea; 

Iar pe schițele de scară 

Îngeri stau treptat... treptat, 

Cu chip blând și luminat 

Și pe lire sunătoare, 

Cântau dulce și curat.// 

La picioarele Mariei 

Genuncheat pe-un nor de-argint, 

Alb ca lebeda pustiei, 

Blând ca glasul poeziei, 

Sta un înger cugetând; 

Și-a luat arpa-i de-aur 

Și trecând mâna pe ea 

A-nceput a răsuna 

Raiul... luncile-i de laur 

De-un blând Ave Maria. 

Acel înger!... Fața pală, 

Ochiul negru, păr bălai, 

L-am văzut  o stea regală, 

O lumină triumfală  

Și de-atunci îl iubesc, vai!... 

L-am cătat în astă lume 

Pân-ce viața-mi se pierdu, 

Sufletu-mi se abătu... 

Ș-atunci te-am văzut: minune! 

Acel înger ai fost tu.// 

Când ai lăsat cerul, dragă? 

De ce-n lume ai venit? 

Ai știut că viața-ntreagă 

Trista-mi inimă pribeagă 

Tot pe tine te-a iubit? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 94 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Ai știut cine te-așteaptă 

Și-ai venit să răsplătești 

Lungi durerile-mi lumești, 

Cu zâmbirea-ți înțeleaptă 

Și cu ochii tăi cerești.” 

(Eminescu I, 1978: 204)

În mitologia românească se spune că există nouă ceruri, iar Dumnezeu locuiește în cel de al 

nouălea cer, împreună cu Sfânta Treime şi Sfântul Nicolae. Cerurile suprapuse au darul de a se 

deschide de Crăciun, de Bobotează, de Înviere şi de Sânziene sau Drăgaică. Când pe pământ este 

miezul nopții în cerul al nouălea e toaca, iar îngerii dansează în jurul Sfintei Troițe. În folclorul 

românesc se spune că Dumnezeu a făcut lumea ajutat de Diavol şi acest lucru explică de ce lumea este 

şi bună şi rea în același timp. Din înaltul cerului justiţia divină vine când este invocată. Aşa se întâmplă 

în Călin Nebunul, basmul eminescian versificat. Personajul principal e țigan, e supranumit Călin 

Nebunul și ia hotărârea să îi pedepsească pe cei doi fraţi care hotărâseră şi îi tăiaseră picioarele:  

 „Ba nu, fraţilor, li zise, să vedem ce e cu dreptul, 

Să facem o boambă mare, s-aruncăm spre cer în 

sus, 

Şi tustrei să stăm sub dânsa pe când va cădea de 

sus, 

Să vedem ce-a să gândească Dumnezeu şi ce-a să 

zică. 

Astfel, cum ţi-ai face cruce, ei se pun alături… 

pică 

Boamba grea zvârlită-n ceruri, din cei doi făcând 

fărâme.” (Eminescu II, 1978: 195) 

După ce a făcut lumea, Dumnezeu s-a spălat pe mâini şi picăturile de apă care i-au atins mâinile 

s-au prefăcut în îngeri. Folclorul românesc spune că şi Diavolul s-a spălat pe mâini după creație, numai 

că picăturile de apă care l-au atins s-au transformat în drăcușori. Cu toţi locuiau în cer, şi în afară de 

diferența de culoare dintre cei albi şi cei negri, se știa că Dumnezeu e slujit de îngeri, iar Diavolul de 

drăcușori. Dumnezeu a binevoit să locuiască în al nouălea cer, iar Diavolul mai aproape de pământul pe 

care îl dorea, dacă s-ar fi putut, numai sub puterea sa. Această alăturare e surprinsă antitetic, în spirit 

romantic, dar personajul angelic poartă în opera eminesciană atributele feminității. Ea este un înger alb. 

Toţi îngerii albi sau cu străluciri argintii poartă atributele feminității şi nu pot fi văzuți de ochii 

obișnuiți fără grația divină. Sunt de statură medie, au sau nu aripi, au darul vindecării, dar nu pot acorda 

această grație fără permisiunea divină, picioarele nu le ating pământul pentru că de obicei zboară sau 

plutesc, pot călători din ceruri spre pământ şi înapoi şi aduc pacea şi binecuvântarea celor care au 

nevoie de ea. În poezia Înger şi demon această concepție folclorică românească este un pretext 

romantic pe deplin valorificat: 

„Cufundat în întuneric, lâng-o cruce mărmurită, 

Într-o umbră neagră, deasă, ca un demon El 

veghează, 

Coatele pe braţul crucii le destinde şi le-aşează, 

Ochii cufundați în capu-i, fruntea tristă şi-ncreţită. 

Şi bărbia lui s-apasă de al pietrei umăr rece, 

Părul său negru ca noaptea peste-al marmurei braț 

alb; 

Abia candela cea tristă cu reflectul ei roz-alb 

Blând o rază mai aruncă ce peste-a lui față trece. 

Ea un înger ce se roagă – El un demon ce visează; 

Ea o inimă de aur – El un suflet apostat; 

El în umbra lui fatală, stă-ndărătnic rezemat - 

La picioarele Madonei, tristă, sfântă, Ea veghează. 

(…) Ce-ţi lipsește oare ție, blond copil cu-a ta 

mărire, 

Cu de marmur-albă față şi cu mâinile de ceară, 

Văl – o negură diafană mestecată-n stele; clară 

E privirea-ţi inocentă sub a genelor umbrire; 

Ce-ţi lipsește să fii înger – aripi lungi şi constelate. 

Dar ce văd: Pe-a umbrei tale umeri vii ce se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 95 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

întinde? 

Două umbre de aripe ce se mișcă tremurânde, 

Două aripe de umbră către ceruri ridicate. 

O, nu-i umbra ei aceea – este îngeru-i de pază; 

Lângă marmura cea albă văd fiinţa-i aeriană. 

Peste viaţa-i inocentă, viața lui cea suntă plană, 

Lângă dânsa el se roagă, lângă ea îngenunchează. 

Dar de-i umbra ei aceea – atunci Ea un înger este, 

Însă aripile-i albe lumea-a le vedea nu poate; 

Muri sfinţiţi de-a omenirii rugăciuni îndelungate 

Văd aripele-i diafane şi de dânsele dau veste.” 

(Eminescu I, 1978: 41)

3. Feminitatea între stereotip şi prejudecată 

Mintea nu cunoaşte limite. Cititor avizat de filozofie germană, Mihai Eminescu a înțeles diferențele 

dintre stereotipuri şi prejudecăți şi le- a ilustrat în creaţia sa. Stereotipuri sunt convingeri cognitive 

privind trăsăturile sau/şi comportamentele considerate caracteristice 

membrilor unor grupuri şi se 

 construiesc pe baza categorizărilor sociale, larg acceptate.  Prejudecățile sunt 

atitudini sau răspunsuri afective formulate fără analiza corectă sau în 

profunzime a obiectului ori fără a avea suficientă informație despre acesta. Se 

bazează pe judecăți stereotipe, pe generalizări incorecte sau pripite şi de 

obicei au încărcătură negativă şi sunt amprentate emoțional. În Scrisoarea IV 

aparența angelică a unei pământene indică prezența stereotipului femeii înger 

atât de persiflat şi de către unii dintre contemporanii lui Eminescu (vezi 

formularea caragialiană „Angel radios!”). Descrierea femeii angelice 

este umbrită de congresul de rubedenii, de superficialitatea şi 

frivolitatea femeii, care nu are atributele convenite de stereotip. În 

acest caz, stereotipul devalorizează imaginea prin contrast, iar autorul 

parodiază celebrul tablou al lui Correggio Noli me tangere (Nu mă atinge, Nu mă mai reține, Nu te mai 

agăța de mine, Încetează să …), celebrele cuvinte ale lui Iisus adresate Mariei din Magdala în 

dimineața Învierii pascale (Ioan 20: 17):

„Dintre flori copila râde şi se-nclină peste gratii - 

Ca un chip ușor de înger e-arătarea adoratei - 

Din balcon i-arunca-o roză şi cu mâinile la gură, 

Pare că îl dojenește când șoptește cu căldură; 

Apoi iar dispare-nlăuntru... auzi pasuri ce 

coboară... 

Şi ieșind pe ușă iute, ei s-au prins de subsuoară, 

Braț de braț pășesc alături... le stă bine laolaltă, 

Ea frumoasă şi el tânăr, el înalt şi ea înaltă, (…) 

Pătimaș şi îndărătnic s-o iubești ca un copil 

Când ea-i rece şi cu toane ca și luna lui april ? 

Încleștând a tale brațe toată mintea să ţi-o pierzi ? 

De la creștet la picioare s-o admiri şi s-o 

desmierzi 

Ca pe-o marmura de Paros sau o pânza de 

Corregio, 

Când ea-i rece şi cochetă ? Eşti ridicul, înţelege-

o...”

Fecioara Maria, regina îngerilor este invocată de poetul român prin „Maică preacurată” (Maica 

Domnului Preacurată sau Fără de prihană - Άκραθως /achrantos/ şi „Pururea Fecioară” (Αειπάρθενος 

/Aeiparthenos/) pentru că Ea este pentru oameni locașul finit al necuprinsului Dumnezeu. Simbol al 

feminităţii cu atribute divine, fecioara Maria este un simbol, căci prin intermediul rugăciunilor care-i 

Noli me tangere de Antonio 
Allegri da Correggio, zis Le 

Corrège, 1525 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 96 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 
sunt adresate, așteptărilor pozitive, sub forma profețiilor auto-realizatoare, percepțiile despre lume  se 

modelează şi generează perseverența optimistă a împlinirii destinului.

„Crăiasă alegându-te 

  Îngenunchem rugându-te, 

  Înalță-ne, ne mântuie 

  Din valul ce ne bântuie; 

  Fii scut de întărire 

  Şi zid de mântuire, 

  Privirea-ţi adorată 

  Asupră-ne coboară, 

  O, Maică prea curată 

  Şi pururea Fecioară,/ Marie!// 

 Noi, ce din mila Sfântului 

  Umbră facem pământului, 

  Rugămu-ne-ndurărilor, 

  Luceafărului mărilor; 

  Ascultă-a noastre plângeri, 

  Regină peste îngeri, 

  Din neguri te arată, 

  Lumină dulce clară, 

  O, Maică prea curată/Şi 

pururea Fecioară,/ Marie!” 

(Rugăciune Eminescu II, 1978: 37)

Sufletul este nemuritor. Pentru a înțelege teama de moarte, adoptarea unei concepții coerente 

despre lumea cu sens şi despre rolul important şi valoros al omului pe pământ erau necesare. Viaţa 

omului pe pâmânt e o ediţie limitată de existenţă, care ar trebui să fie trăită eficient şi responsabil. 

Îngerii, pe care românii şi-i reprezintă cu chip adolescentin, cu păr bălai şi cu aripi, îl preamăresc pe 

Dumnezeu prin cântări şi îi îndeplinesc toate poruncile, devenind mesageri (ca şi în latină angelus, 

preluat din greacă άγγελος, însemnând „trimis"). Ei sunt de fapt mesagerii iubirii eterne şi minunate, în 

spiritul în care sfântul Augustin scria : „o tu, iubire care arzi neîncetat şi nu te stingi, tu dragoste. O, 

Dumnezeul meu, aprinde-mă!”  Atât de fragedă e delicata îmbinare dintre  έρως (eros: iubirea 

pasională, pasiune, amor, dorință puternică, intensă ), φιλία (philia: prietenia, afecțiunea spontană, 

naturală, un sentiment bazat pe intimitatea lăuntrică a celor ce se iubesc, loialitate față de prieteni, 

virtute, egalitate și bucuria de a face ceva împreună), στοργή (storge: atașament, afecțiune, sentiment 

natural, ca acela dintre părinți și copii) și αγάπη (agape: dragoste rațională, care ține în primul rând de 

caracteristicile celui iubit, care nu este nici pasională, nici tandră, nu provine din înclinații directe către 

cineva, ci din convingeri).  

„Atât de fragedă te-asameni 

Cu floarea albă de cireş, 

Şi ca un înger dintre oameni 

În calea vieții mele ieși.// 

Abia atingi covorul moale, 

Mătasa sună sub picior, 

Şi de la creștet până 'n poale 

Plutești ca visul de ușor.// 

Din încrețirea lungii rochii 

Răsai ca marmura în loc ...  

Ş'atârnă sufletu-mi de ochii 

Cei plini de lacrimi şi noroc.// 

O vis ferice de iubire, 

Mireasă blândă din povești, 

Nu mai zâmbi! A ta zâmbire 

Mi-arată cât de dulce eşti.// 

Cât poţi cu-a farmecului noapte 

Să 'ntuneci ochii mei pe veci, 

Cu-a gurii tale calde şoapte, 

Cu 'mbrăţişări de brațe reci.// 

De-odată trece-o cugetare, 

Un val pe ochii tăi fierbinți: 

E - ntunecoasă renunțare, 

E umbra dulcilor dorinţi.// 

Te duci; ş'am înțeles prea bine, 

Să nu mă țin de pasul tău, 

Perdută vecinic pentru mine, 

Mireasa sufletului meu!// 

Că te-am zărit e a mea vina, 

Şi vecinic n'o să mi-o mai iert, 

Spăşi-voi visul de lumina 

Tinzându-mi dreapta în 

deșert.// 

Ş'o să 'mi răsai ca o icoană 

A pururi verginei Marii, 

Pe fruntea ta purtând coroana 

... / Unde te duci? Când o să 

vii?” 

(Atât de fragedă, 1 sept. 1879, 

(Eminescu I, 1978: 91)

4. Câte feluri de îngeri sunt în angeologia eminesciană? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 97 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Lumea este vie. Antropomorfizarea care stă la baza oricărei simbolistici are darul de a-

ldespovăra de anxietate şi de a-l proteja pe muritorul eliberat de toate responsabilitățile lumii. 

Întâlnirile dintre muritori şi nemuritori l-au fascinat întotdeauna pe Eminescu, 

iar stereotipul femeii înger este amplificat de cel al zeiţei, căci întâlnirea are 

loc tot prin intermediul reveriei, precum în faimosul tablou al Somnului lui 

Endymion  de Anne Louis Girodet.  Nu întotdeauna în poezia eminesciană 

sursele de inspiraţie sunt din lumea autohtonă. Mitul antic al lui Edymion, 

astronomul şi păstorul îndrăgostit de Selena este pentru Eminescu o sursă de 

ispiraţie în Diana:

 „Ce cauți unde bate luna 

Pe-un alb isvor tremurător 

Şi unde pasările-ntr-una 

Se-ntrec cu glas ciripitor? 

N-auzi cum frunzele-n poiană 

Șoptesc cu glasul de guri 

Ce se săruta, se hârjoană 

În umbra-adâncă de păduri?// 

În cea oglindă mișcătoare 

Vrei să privești un straniu joc, 

O apă vecinic călătoare 

Sub ochiul tău rămas pe loc? 

S-a desprimăvărat pădurea, 

E-o nouă viața-n orice zvon, 

Şi numai tu gândești aiurea, 

Ca tânărul Endymion.// 

De ce dorești singurătate 

Şi glasul tainic de izvor? 

S-auzi cum codrul frunza-şi 

bate, 

S-adormi pe verdele covor? 

Iar prin lumina cea rărită, 

Din valuri reci, din umbre moi, 

S-apară-o zâna liniștită 

Cu ochii mari şi umeri goi?// 

Ah! acum crengile le-ndoaie 

Minute albe de omăt, 

O fată dulce şi bălaie, 

Un trup înalt şi mlădiet. 

Un arc de aur pe-al ei umăr, 

Ea trece mândră la vânat 

Şi peste frunze fără număr 

Abia o urmă a lăsat.” 

(Diana, 1 februarie 1884)  

(Eminescu I, 1978: 165)

Mai toate idilele eminesciene au personaje feminine angelice, care participă la îndemnul din 

Lasă-ţi lumea ta uitată într-un spirit de comuniune lipsit de entuziasm, plin de compasiune în schimb:  

„Te desfaci c-o dulce silă, 

Mai nu vrei şi mai te laşi. 

Ochii tăi sunt plini de milă, 

Chip de înger drăgălaş.”  

 (1883, Eminescu I, 1978: 153) 

În tradiţia populară românească toţi copiii care mor până la vârsta de șapte ani se transformă în 

îngeri. În proza eminesciană Geniu pustiu transformarea în înger a Mariei, fiica preotului transilvănean, 

ucisă fără motiv, de niște bestii cu chip de oameni în timpul Revoluţiei de la 1848 şi violată post 

mortem este un exemplu de metamorfozare feminină în înger. Toma Nour are revelaţia acestei 

transformări: „Printre acei îngeri albi şi cu ochii mari, albaștri, văzui unul cu mari ochi negri, alb ca şi 

ei, însă cu faţa slabă şi muiat în lungi şi strălucite haine negre, cu mâinile unite pe piept. (…) Cerul era 

senin şi un singur înger era trist… era Maria, fiica acelui preot bătrân, divinizată schimbată la față… 

mie însă mi se părea că e geniul martirei națiunii românești, geniu palid şi plânsa cărui singură speranță 

e Dumnezeu, a cărui singură tărie, cerul.” (Eminescu II, 1978: 404).   

Şi moartea Sofiei, iubita lui Ioan este descrisă în concordanță cu acest stereotip angelic, iar 

Toma Nour este martorul mut al poveştii de dragoste imposibile: „fata de lângă scaun era un înger 

trandafiriu. Șezând în fața pianului, mânele repozau ţepene pe clape, spatele răzimate de speteaza 

scaunului şi capul spânzurat, cu faţa în sus asupra spetezei. Faţa ei privea drept în ceri… (…) ochii 

murindei se deschiseră  şi ea începu a cânta. Cântecul unei murinde. Notele zburau când puternic, când 

încet abia auzite, ca suspinele arpelor îngereşti - era unul din acele cântece superbe a acelui maestro 

Endymion şi 
Selene, de 

Sebastiano Ricci 
(1713), Chiswick 
House, Anglia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 98 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

divin, în ţipetele sale, Palestrina.” (Eminescu II,1978:370, 371) Stilul lui Palestrina va fi explicat de 

către Johann Joseph Fux în cartea Gradus ad Parnassum (Paşii către Parnas, 1725) şi era clar că 

Eminescu cunoştea puterea muzicii lui Palestrina de a înălţa spiritele. Îngerii au şi ei rostul lor. După 

dispariţia Sofiei, Ioan se transformă într-un înger căzut: „Își râdea de cer şi de Dumnezeu; dispreţuia 

oamenii, încât ţi s-ar fi părut că sub zdrenţele lui râde un rege sceptic şi crud ca Satan.” (Eminescu II, 

1978: 375). El contesta ideea de asociere a numelui Sofiei cu acela de femeie : „femeie? Aiurezi! Un 

înger a fost, un înger cum îl cugetă Dumnezeu numai o dată în mijlocul eternităţii sale fără de margine. 

Ce e femeia? Acest om ce trăieşte pentru a-şi spoi faţa cu colori, vorba cu minciună şi ochii cu lacrimi 

înşelătoare? O sfinx ce plânge când te tradă, ce râde în inima ei când ochii ei sunt plini de lacrimi. O, ea 

n-a fost femeie…Protest în contra numelui.” (Eminescu II, 1978: 376).  

Îngerii mătură lumea în fiecare miez de noapte de toate lucrurile necurate şi de aceea la cântatul 

cocoşilor orice duh necurat se teme de puterea lor spune tradiţia populară românească. În Făt-frumos 

din lacrimă în lupta sa cu o femeie demon, un duh necurat (baba cu cele șapte iepe care-i păcălește pe 

muritorii care vor să-i slujească) personajul principal e ajutat de o fiinţă angelică, o fată care în cele din 

urmă pleacă „în lună. Se ducea în turburea împărăție a umbrelor, de unde venise pe pământ, momită de 

vrăjile babei.”(Eminescu II, 1978: 276). Acest lucru se întâmplă într-un moment în care „Miază 

noaptea a căzut pe pământ cu două ceasuri mai devreme” răpusă de armele lui Făt-frumos, iar „aerul 

cel înveninat şi rece al sufletelor lor moarte” îi poate ucide pe cei care nu dorm (Eminescu II, 

1978:276). Poemul Strigoii  valorifică povestea de dragoste şi dincolo de moarte dintre Arald şi Maria, 

frumoasa crăiasă dunăreană moartă înainte de vreme. Arald acceptă orice fel de condiție pentru a mai 

trăi împreună cu iubita sa şi cântecul cocoșului dezvăluie metamorfozarea strigoilor: 

„-Arald! striga crăiasa- las’ fața să-mi ascund, 

N-auzi tu de departe cucoşul răguşit? 

O zare de lumină s-arată-n răsărit, 

Viaţa trecătoare din pieptu-mi a rănit… 

A zilei raze roşii în inimă-mi pătrund.” (Eminescu 

I, 1978: 77). 

Îngerii își fac datoria ca în fiecare noapte: 

„Ei zboar-o vijelie, trec ape făr’ de vad 

Naintea lor se nalţă puternic, vechii munţi 

Ei trec în răpejune de râuri fără punţi, 

Coroanele în fugă le fulgeră pe frunţi, 

Naintea lor se mişcă pădurile de brad.” 

(Eminescu I, 1978: 77). 

În tradiţia folclorică românească, îngerii se împărtăşesc în fiecare sâmbătă şi au libertatea de a 

se bucura de ziua Iordanului. Arhanghelii Mihail şi Gavril se spune că au puterea de a lua sufletul 

omului care moare. Vara se termină odată cu sărbătoarea sfinţilor Arhangheli, iar după această 

sărbătoare din 8 noiembrie, toate vietățile sunt protejate de sfântul Nicolae. Îngerii sunt mesagerii lui 

Dumnezeu a cărui Lumină i-ar orbi şi pe ei dacă nu şi-ar apăra chipul cu aripile. Celebra căutare a 

Divinităţii prin intermediul îngerilor din Memento Mori şi imaginea apocatastazei sunt legate în mod 

direct de ilustrarea acestor  aspecte: 

„Tu, ce în câmpii de caos semeni stele, sfânt şi 

mare,  

Din ruinele gândirii-mi, o, răsai, clar ca un soare,  

Rupe vălurile d-imagini, ce te-ascund ca pe-un 

fantom;  

Tu, ce scrii mai dinainte a istoriei gândire,  

Ce ţii bolţile tăriei să nu cadă-n risipire,  

Cine eşti?... Să pot pricepe şi icoana ta... pe om. 

(…)//Cum eşti tu nimeni n-o ştie. Întrebările de 

tine,  

Pe-a istoriei lungi unde, se ridică ca ruine  

Şi prin valuri de gândire mitici stânce se sulev;  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 99 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Nici un chip pe care lumea ţi-l atribuieşte ţie  

Nu-i etern, ci cu mari cete d-îngeri, de fiinţi o mie,  

C-un cer încărcat de mite asfinţeşti din ev în ev. 

(…)//Marea valurile să-şi mişte şi să tremure 

murindă,  

Norii, vulturii mari umbrii, a lor aripi să-şi 

aprindă,  

Fulgeri rătăciţi s-alerge spintecând aerul mort;  

În catapeteasma lumii soarele să-ngălbenească,  

Ai pieirii palizi îngeri dintre flacăre să crească  

Şi să rupă pânz-albastră pe-a cerimei întins cort.” 

(Eminescu I, 1978, 247)

În tradiția populară a îngerilor căzuți, lupta dintre Diavol şi Dumnezeu a început în clipa în care 

Diavolul a atras de partea sa îngerii supuși greșelilor şi şi-a organizat o armată care urmărea invadarea 

şi distrugerea celui de al nouălea cer. Arhanghelul Mihail a luptat în fruntea oștirii îngerilor fideli lui 

Dumnezeu şi l-a învins pe Diavol. Diavolii au fost încercuiți în primul cer şi Dumnezeu a deschis 

cerurile lăsându-i să cadă pe pământ timp de trei zile, ca o ploaie cu grindină neagră. De teamă să nu 

strice şi pământul de tot cu răutatea lor, Dumnezeu a deschis porțile iadului. Arhanghelul Mihail a 

ridicat mâna dreaptă şi a reușit să înghețe imaginea căderii diavolilor, blagoslovindu-i. Şi astfel diavolii 

au rămas nemișcați care unde i-a prins momentul blagoslovirii: unii în Iad, alții în aer, alții pe pământ. 

Imaginea îngerilor căzuţi apare la Eminescu cu precădere în Sărmanul Dionis dar şi în Cezara: „un 

înger de geniu, căci demonii sunt îngeri de geniu… ceilalţi cari au rămas în cer sunt cam prostuţi.” 

(Eminescu II, 1978: 325) De la început Cezara vede în figura călugărului Ieronim „un frumos demon în 

Căderea îngerilor.” (Eminescu II, 1978: 324) 

Nimic nu este întâmplător şi totul se întâmplă cu un scop. Dumnezeu i-a dat omului înger de 

pază care îi stă totdeauna pe umărul drept, iar Diavolul i-a pus omului pe umărul stâng un diavol care 

să îl sfătuiască de rău. De aceea românii cred că omul se află în veșnică ispită. E bine ca omul să 

doarmă pe partea stângă pentru ca îngerul care îl veghează să-i stea deasupra. Îngerul intervine pentru 

om la Dumnezeu, când omul se află în pericol. Cunoscând concepţia folclorică cu privire la misiunea 

îngerului de pază, Eminescu o transfigurează artistic: 

„Când sufletu-mi noaptea veghea în estaze, 

Vedeam ca în vis pe-al meu înger de pază 

Încins cu o haină de umbre şi raze, 

C-asupra-mi c-un zâmbet aripele-a-ntins; 

Dar cum te văzui într-o palida haină, 

Copila cuprinsă de dor şi de taină, 

Fugi acel înger de ochiu-ţi învins.// 

Ești demon, copilă, că numai c-o zare 

Din genele-ţi lunge, din ochiul tău mare 

Făcuși pe-al meu înger cu spaimă să zboare, 

El, veghea mea sfântă, amicul fidel? 

Ori poate!...O,-nchide lungi genele tale, 

Să pot recunoaște trăsurile-ţi pale, 

Căci tu- tu ești el.” 

(Înger de pază, 15 iunie1871, Eminescu I, 

1978: 34)

Ca să îl anunțe pe om că diavolul se apropie îngerul mișcă un clopoțel de cleștar iar omului îi 

țiuie urechile. În visul repetitiv al Sărmanului Dionis în care „el îmbla cu Maria în lumea solară a 

cerurilor”, îngerii se opresc din zborul lor şi îl întreabă: „De ce cauţi ceea ce nu-ţi poate veni în 

minte?... De ce vrei să scoţi din aramă sunetul aurului? Nu-i cu putinţă…… 

-Aş dori să văd faţa lui Dumnezeu, zise el unui înger ce trecea. 

- Dacă nu-l ai în tine, nu există pentru tine şi în zadar îl cauţi, zise îngerul serios. 

«…Oare nu se mişcă lumea cum voi eu? …oare fără s-o ştiu nu sunt eu însumi Dumne…» 

Vum! Sunetul unui clopot urieşesc- moartea mărei căderea cerului-bolţile se rupeau, jumalţul lor 

albastru se despica, şi Dan se simţi trăznit şi afundat în nemărginire.” (Eminescu II, 1978: 305) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 100 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Conform teoriei lumii juste a lui Lerner, logica ne face să credem că trăim într-un univers cu 

sens, corect, în care oamenii primesc ceea ce merită. Lupta diavolului cu omul devenit călugăr este şi 

mai înverșunată. Când omul face cruce, diavolul fuge de lângă el. Când omul intră în cârciumă, îngerul 

îl așteaptă la ușă. Imaginea Sărmanului Dionis este semnificativă pentru acest aspect ca şi cea a 

călugărului Ieronim însoţit de Onofrei, aflaţi lângă intrarea în cârciumă. În Sărmanul Dionis e vorba de 

un clopot urieşesc. Semnificativă este descrierea din Geniu pustiu a contemplării lui Poesis, „actriță de 

mâna a doua, la un teatru de mâna a doua” (Eminescu II, 1978: 376) de către Toma Nour care o 

consideră „un înger blond” (Eminescu II, 1978: 376). De fapt, Poesis juca un rol nu numai pe scenă, ci 

şi în realitate: „Ea juca pe-un înger, într-o feerie fără de înțeles cu dei ex machina, care plăcea şi era 

frumoasă numai pentru că persoanele ce jucau în ea plăceau şi erau frumoase.  

Își pusese aripile albe; își gătise complet toaleta şi, pe când orchestra începu uvertura cu 

rugăciunea din Norma, Poesis căzu pe un scaun într-o atitudine visătoare, cu capul lăsat pe umere şi cu 

mâinile unite, astfel încât nu te-ar fi prins mirarea dacă, răpită de acel cântec ce suia la cer, ea s-ar fi 

urcat încet, încet, nemișcată şi tristă, ca sufletul unui înger suind, la ceruri, purtată ca pe nesimțite de 

aripele ei albe-argintii. 

Eu stam şi-o contemplam. (…) Dar clopoțelul cel amorțit al sufletului zgârie aerul scenei şi eu 

mă depărtai de cabină, pentru ca să nu observe şi ea că eu surprinsesem frumusețea ei în forma sa cea 

mai plastică şi cea mai divină.” (Eminescu II, 1978: 377) Toma Nour îndrăgostit scrie versuri 

asemânându-o pe Poesis cu o ispită pentru îngerul păzitor: 

„Când sufletu-mi noaptea veghează în estaze 

Vedeam ca în vis pe-al meu înger de pază, 

Încins într-o haină de nori şi de raze,  

Mişcând a lui aripi pe capu-mi aprins, 

Dar când te văzui într-o palidă haină,  

Copilă coprinsă de dor şi de taină, 

Fugi acel înger de ochii-ţi învins.”  

(Eminescu II, 1978: 381)  

În final Poesis se dovedeşte a fi doar o actriţă întreţinută de un conte şi de fapt, o trădătoare a 

iubirii adevărate. Îngerii care greşesc sunt pedepsiţi foarte aspru: fie sunt transformaţi în radasce, 

precum îngerii care nu au legat carul de foc al Sfântului Ilie, fie sunt transformaţi în stele precum 

îngerul care s-a îndrăgostit de o fată pământeană şi, dacă nici atunci patima lui nu s-a potolit, sfântul 

Petru l-a transformat în minuntele scânteiuţe, mărunte flori medicinale.  Când sursa de energie pură a 

dragostei eterne a fost risipită omul, precum Faust plânge după „clipa cea repede” implorându-şi 

îngerul să intervină în favoarea sa. Stelele par solidare cu îngerii credinței, ai înțelepciunii judecății, ai 

împăcării, ai înțelepciunii iubirii, ai armoniei şi ai discernământului:

„Stelele-n cer 

Deasupra mărilor 

Ard depărtărilor, 

Pana ce pier.// 

După un semn 

Clătind catargele, 

Tremură largele 

Vase de lemn;// 

Niște cetăți 

Plutind pe marile 

Şi mișcătoarele 

Pustietăți.// 

Stol de cocori 

Apuca-ntinsele 

Şi necuprinsele 

Drumuri de nori// 

Zboară ce pot 

Şi-a lor întrecere, 

Vecinica trecere - 

Asta e tot...// 

Floare de crâng, 

Astfel viețile 

Şi tinerețile 

Trec si se stâng.// 

Orice noroc 

Şi-ntinde-aripele, 

Gonit de clipele 

Stării pe loc.// 

Până nu mor 

Pleacă-te, îngere, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 101 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

La trista-mi plângere 

Plină de-amor.// 

Nu e păcat 

Ca să se lepede 

Clipa cea repede 

Ce ni s-a dat?” 

 (Stelele-n cer, 1879, 

Eminescu II, 1978: 49)

În acelaşi sens este formulată şi rugăciunea către Sfânta Maria şi Hristos Mântuitorul.

  „Nădejde şi-ntărire 

  şi zid de mântuire 

  pe tine câștigându-te, 

  îngenunchem rugându-te: 

  de chinuri ce ne bântuie, 

  Marie, tu ne mântuie!// 

O, Sfântă Marie! 

  Tu, maica durerilor, 

  regina Tăriilor, 

  tăria soliilor, 

  izvoru-ndurărilor 

  luceafăr al mărilor, 

  îndură-te, pleacă-te, 

  nădejdea corabiei, 

învingerea sabiei, 

  limanul sârmanilor 

  şi soarele anilor, 

  balsamul răniților, 

  norocul iubiților, 

  o, dă-ne tărie, 

  Sfântă Marie! 

  Iisuse Hristoase, 

  de oameni iubitorule, 

  Mântuitorule, 

  izvor mântuirilor, 

  de acum şi pururea 

  şi-n vecii vecilor!” 

(Rugăciune, Eminescu II, 

1978: 37)

Multe dintre creaţiile eminesciene imaginează povestea de dragoste romantică dintre îngeri şi 

demoni, dintre muritori şi nemuritori, dintre îngeri (diferite feluri de zburători) şi fii sau fiicele 

oamenilor. Înger şi demon este doar începutul poveştii de dragoste:

„Ea? –O fiică e de rege, blondă-n diadem de stele, 

Trece-n lume fericită, înger, rege şi femeie; 

El răscoală în popoare a distrugerii scânteie 

Şi în inimi pustiite samănă gândiri rebele. 

Despărţiţi de-a vieţii valuri, între el şi între dânsa 

Veacuri sunt de cugetare, o istorie,-un popor, 

Câteodat’– deşi arare – se-ntâlnesc, şi ochii lor 

Se privesc, par a se soarbe în dorinţa lor aprinsă. 

Ochii ei cei mari, albaştri, de blândeţe dulci şi 

moi, 

Ce adânc pătrund în ochii lui cei negri furtunoşi! 

Şi pe fața lui cea slabă trece-uşor un nour roş - 

Se iubesc… Şi ce departe sunt deolaltă amândoi!” 

Pe un pat sărac asudă într-o lungă agonie 

Tânărul. O lampă 'ntinde limb'avară şi subţire, 

Sferâind în aer bolnav - nimeni nu-i ştie de ştire, 

Nimeni soarta-i n'o 'mblânzeşte, nimeni fruntea 

nu-i mângâie.// 

Ah! acele gânduri toate îndreptate contra lumei, 

Contra legilor ce-s scrise, contra odihnii 'mbrăcate 

Cu-a lui Dumnezeu numire - astăzi toate-s 

îndreptate 

Contra inimei murinde -- sufletul vor să-i 

sugrume!// 

A muri fără speranţă! Cine ştie-amărăciunea 

Ce-i ascunsă 'n aste vorbe? -- Să te simţi neliber, 

mic, 

Să vezi marele-aspiraţii că-s reduse la nimic, 

Că domnesc în lume rele, căror nu te poţi opune,// 

Ca-opunându-te la ele tu viaţa-ţi risipeşti -  

Şi când mori, să vezi că 'n lume vieţuit-ai în zadar: 

O astfel de moarte-i iadul. Alte lacrimi, alt amar 

Mai crud, nici e cu putinţă. Simţi că nimica nu 

eşti. 

Şi acele gânduri negre mai nici a muri nu-l lasă: 

Cum a intrat el în viaţă! Cât amor de drept şi bine, 

Câtă sinceră frăţie adusese el cu sine! 

Şi răsplata? -- Amărârea, care sufletu-i apasă.// 

Dar prin negurile negre, care ochii îi acopăr, 

Se apropie-argintoasa umbra nalt'a unui înger, 

Se aşază lin pe patu-I; ochii lui orbiti de plângeri 

Ea-i sărută; de pe dânşii negurile se descopăr -// 

Este Ea - Cu-o mulţumire adâncă, ne mai simţită, 

El în ochii ei se uită. Mândră-i de înduioşere, 

Ceasul ultim îi împacă toată viaţa-i de durere. 

Ah! sopteşte el pe moarte, cine eşti gâcesc, 

iubită.// 

Am voit viaţa 'ntreagă să-pot răscula poporul  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 102 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Cu gândirile-mi rebele contra cerului deschis -  

El n'a vrut ca să condamne pe demon, ci a trimis 

Pe un înger, să mă 'mpace, şi 'mpăcarea – e 

amorul.” 

(Înger şi demon - 1 aprilie 1873, Eminescu I, 

1978: 41) 

Peste Codri stă cetatea… este poemul în care Eminescu rememorează tradiţia zburătorilor:

„Au mai ştiu povestitorii 

Ce sunt oare zburătorii? 

Vin din rumenirea serii 

Şi din fundul sfânt al mării, 

Vin din ploaia cea cu soare 

Şi din dor de fată mare. 

Iar umbra norilor 

Calea zburătorilor, 

Căci îi vede 

Cine-i crede. 

Le năzare 

La oricare 

L-a chemat din noaptea 

mare, 

De-ndrăgeşte vreo o fată, 

Ca luceafăr i s-a arată, 

Dar din nouri se repede 

La pământ unde o vede 

Şi-n cărare îi răsare 

De la creștet la picioare; 

Ochii-negri-ntunecoşi 

I se uită mângăioşi 

În păr negru stele poartă,  

Dară alba faţă-i moartă, 

Ori se face nor de ploaie 

Care cade în şiroaie 

Şi burează-așa de lin 

Prin perdelele de in; 

Ş-in fereastră, ca-ntr-un prag, 

Se arată nalt şi drag, 

Cu păr lung de aur moale 

Şi cu ochii plini de jale. 

Trestia-l încununează 

Hainele îi scânteiază 

Haine lungi şi străvezii 

Pare-un mort cu ochii vii…”  

(Eminescu II, 1978: 249-

250) 

Invocarea Mărgăritei ca o femeie înger de către zburător e menită să o aducă pe aceasta într-o 

zonă de tulburare şi tristețe nedefinită, să o coboare, să îi întunece şi să-i murdărească coroana aurită, 

să-i tulbure echilibrul, să o doboare. Cu alte cuvinte şi femeile angelice sunt supuse tentațiilor şi 

depinde numai de ele dacă urmează sau nu chemările străine: 

„Mărgărită, Mărgărită, 

Cu coroana aurită, 

Ah, din valea cea adâncă, 

Ca pe-o stea te zăresc încă, 

 

Ca pe-o stea luminătoare 

Şi deasupra-mi plutitoare; 

Glasul cornului străbate 

Dulcea ta singurătate; 

O te pleacă plângerilor, 

Tu, crăiasa îngerilor, 

Lasă zidurile tale, 

Vino-n vale, vino-n vale!”  

(Eminescu II, 1978: 254)

Călin (file din poveste) este un exemplu de poveste de dragoste dintre un Zburător şi o frumoasă 

fată de împărat, care îi naşte un fiu, pe care îl numeşte ca pe tatăl său, Călin. Povestea se termină cu 

minunata nuntă din codru la care participă întreaga natură: 

 „«Zburătoru-ţi este tatăl şi pe el Călin îl cheamă» 

Când aude numai dânsul îşi ştia inima lui, 

Căci copilul cu bobocii era chiar copilul lui.” (Eminescu I, 1978: 66). 

Dacă povestea de dragoste dintre un om şi un înger nu este încununată cu taina nunţii, îngerul 

suferă, fiind înlănţuit de propriile-i sentimente devenite „lanţuri ţesute-n rai” în Îngere palid,. 

„Îngere palid, îți e mister 

Cum că a lumei valuri şi şoapte 

Este durere şi neagră noapte 

Pe lângă cer? 

 

Nu ştii tu, înger, oare să zbori, 

Să laşi pământul, tristă ruină? 

De-ţi place cerul, a lui lumină, 

De ce nu mori? 

 

O, dar pământul încă te ţineÎn 

nişte lanţuri ţesute-n rai. 

De mult zburai tu în lumi senine 

De nu iubeai.” 

(Eminescu I, 1978: 202)

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 103 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Experienţa pe pământ a îngerilor poate fi şi una a maturizării şi a iubirii înţelepte, a 

compasiunii şi a iertării. Aşa ar putea fi înţelese cuvintele Luceafărului. Prin 

transfigurarea suferinţei rezultată din faptul că el a confundat frumuseţea 

pământeană cu una angelică (fata de împărat era „precum fecioara între sfinţi”), 

Luceafărul şi-a învăţat lecţia predată de Demiurg. Numele Cătălina / Cătălin înrudit 

cu cel de Ecaterina vine de la „aikaterine” αικατερίνη, nume grecesc ce este derivat 

din cuvântul grec „katharos” καθαρός şi înseamnă „pur”. Alţii susţin că se trage din 

numele lui Hecate, zeița greacă a magiei. 

Explicat prin greacă, Ekaterine a fost considerat 

femininul lui Hekateros (care înseamnă şi satiri şi 

nimfe), acesta este înrudit şi cu un supranume al 

lui Apolo Hekatos (folosit chiar de Homer în 

Iliada şi explicat prin Ἑκατός Hekatos „cea care operează de la distanţă, care elimină sau conduce 

orice, care ajunge departe", dar şi cu numele zeiței subpământene Hekate, mama îngerilor (cea care 

făcea vrăji şi descântece). În cultura egipteană Heqet era zeiţa naşterilor şi însemna şi coroană.  O altă 

sursă posibilă este „katerina”, un cuvânt grecesc însemnând „tortură”. Clarificându-i confuzia, 

explicându-i de fapt aspectul trinitar al feminităţii, Demiurgul îl ajută pe Luceafăr să îşi înţeleagă, în 

sfârşit, nemurirea: contemplativă, indiferentă, rece, detaşată de strâmtele cercuri petrecute de noroc ale 

destinelor persoanelor „precum” cele înzestrate cu asemănarea feminităţii şi nu întruchiparea idealului 

feminităţii, persoane incapabile de ascensiune: 

„Trăind în cercul vostru strâmt 

Norocul vă petrece, 

Ci eu în lumea mea mă simt 

Nemuritor și 

rece." ( 

Eminescu I, 

1978: 137).

Interesul lui Eminescu pentru îngeri şi atributele lor l-a 

făcut să cunoască citind despre îngerii Vechiului 

Testament, despre tradiţia iudaică referitoare la îngeri, 

despre îngerii Kabalei, despre îngerii creștinismului, 

despre îngerii buddhişti şi hinduşi, despre îngerii 

islamici, despre îngerii celtici. Exotismul acestor 

lecturi transpus în versuri urmează stereotipul, ca proces cognitiv în legătură cu contextul istoric, 

mobilizând atenţia unei societăţi europene care devenea din ce în ce mai interesată de lumea indiană. 

Astfel încât invocarea lui  echivalentului lui Cupidon sau al lui Eros, Kamadeva, (în sanskrită în 

Devanagari: कामदेव),  în bengali: কামদেব),  în Kannada: ಕಾಮದೇವ) numit şi Māra, sau Madan, zeul 

hindus al dragostei, atracției şi al sexualității are legătură mai ales cu activitatea de traducător a lui 

Eminescu din Rig Veda (RV 9, 113. 11). Kamadeva e numele lui Vishnu în Vishnu Purana şi 

Bhagavata Purana (SB 5.18.15) şi al lui Krishna  ca şi al lui Shiva. Kamadeva este reprezentat ca un 

tânăr cu aripi, frumos, cu pielea verde, care mânuiește un arc și săgeți. Arcul este făcut din trestie de 

zahăr, cu un șir de albine, iar săgețile sale sunt decorate cu cinci feluri de flori parfumate.  Cele cinci 

Hecate, zeiţa greacă de la răspântiile drumurilor, desen 

de Stéphane Mallarmé în Les Dieux Antiques, 

nouvelle mythologie illustrée, Paris, 1880 

Kamadeva lovindu-l cu săgeata pe zeul Shiva 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 104 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

flori sunt florile copacului Ashoka, albe și albastre, flori de lotus, florile plantelor Mallika (iasomie) și 

florile de copac mango.

„Cu durerile iubirii 

Voind sufletu-mi să-mi vindec, 

L-am chemat în somn pe Kama- 

Kamadeva, zeul indic.// 

El veni, copilul mândru, 

Călărind pe-un papagal, 

Având zâmbetul fățarnic 

 

Pe-a lui buze de coral.// 

Aripi are, iar în tolba-i 

El păstrează, ca săgeți, 

Numai flori înveninate 

De la Gangele semeț.// 

Puse-o floare-atunci-n arcu-i, 

Mă lovi cu ea in piept, 

Şi de-atunci în orice noapte 

Plâng pe patul meu deştept... 

Cu săgeata-i otrăvită// 

A sosit ca să mă certe 

Fiul cerului albastru 

Ş-al iluziei deșerte.” 

(Kamadeva, Eminescu I, 1978: 

170) 

Confruntarea  cu  o Dragostea adevărată este redată în stil popular prin antiteză, iar femeia drac 

este mai degrabă un rezultat la percepției comportamentului ei oximoronic, derutant şi tentant în acelaşi 

timp pentru cel care o iubeşte, pentru experienţa ei, care pe el îl tulbură, îl întunecă, îi slăbeşte 

conştiinţa şi i-o fac să regreseze spre nedeterminat şi ambivalent. Femeia demon este maestra 

deghizărilor şi ea este întotdeauna şi ispita şi călăul. Ea este sinteza forțelor care dezintegrează puritatea 

iubirii. Ca element diabolic, care divide, rupe, strică, dizolvă, în loc să reunească în sens divin. Femeia 

demon ilustrează combinarea forţelor în mijlocul cărora omul trăieşte: dorinţa de satisfacere a 

pasiunilor cu orice preţ, tulburarea, supraexcitarea, slăbiciunea care favorizează descompunerea. Ea 

este un regres care îl conduce pe om spre divizare şi dezordine, pe plan fizic şi moral. Poemul 

eminescian despre Dragostea adevărată e de fapt balansul acrobatic al fiinţei umane de a ţine în frâu 

preaputernicele forţe ale abisului prin dobândirea păcii interioare pe care a găsit-o după ceea ce şi-a 

înţeles propriile-i dorinţe. Femeia demon e simbolul sclaviei la care e supus omul care nu reuşeşte să se 

înţeleagă şi forţa dinamică care îl conduce

pe om la înţelegerea şi restabilirea unităţii sale divine: 

„Dragoste adevărată 

De fecioara preacurată; 

Tânără-ntineritoare 

Dragoste de fată mare; 

Însă-i plină de durere 

Dragostea cea de muiere, 

De durere şi de haz, 

De dulceaţă şi necaz; 

Îndărătnică şi dragă, 

Cată ceartă ziua-ntreagă, 

Iar sara se împacă 

Că tot ţie va să-ţi placă; 

Dragostea de la muieri 

E cu sare şi piperi, 

Nu-i lihnită şi dulceagă, 

Zi cu zi în foc te bagă, 

E războinică, fierbinte 

Şi cu capul fără minte; 

Dragostea de la muiere 

E ca fagurul de miere 

Dar un fagure pipărat, 

Dulce când e supărat 

Că-i răstită şi cu toane 

Şi nedusă la icoane; 

Ochii negri amândoi, 

Îţi dau pururi război, 

Gura cea cu zâmbetele, 

Tare-ţi poartă sâmbetele, 

Ş-acel drac cu mâni subţiri 

Cu mânie în priviri 

Tot mai scump pe zi ce 

merge…  

(Eminescu II, 1978: 256) 

 

5. Eminescu şi ilustrarea artistică a sterotipului femeii înger / demon: concluzii  

 

În vremea lui Eminescu, Titu Maiorescu remarcase într-O cercetare critică care erau stereotipurile 

poeziei române de la 1867 în privinţa repetării aberante a comparaţiilor feminității adorate cu florile, 

stelele şi filomelele, adică privighetorile. (Povestea violului Filomelei de către Tereus, regele Traciei, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 105 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

care s-a căsătorit cu sora acesteia, Procne şi i-a tăiat limba Filomelei, de teamă că va fi descoperit  are 

în final o rezolvare pe măsura cruzimii: aflând dintr-o broderie făcută de Filomela întreaga tragedie, 

Procne îl ucide pe copilul său şi al lui Tereus şi i-l dă acestuia să îl mânânce. În final Filomela se 

transformă în privighetoare, Procne în vrabie şi Tereus în pupăză.) Subiect delicat şi de o complexitate 

remarcabil realizată, tipologia femeii înger sau demon din creaţia eminesciană a constituit pentru poet 

subiectul unei construcții eclectice, de inspiraţie folclorică românească şi universală, mijlocită de 

lecturile filosofice în limba germană, cu remarcabile inovaţii care au dezvoltat potenţialul expresiv al 

limbii române. Mântuirea prin iubire a tipologiei feminine „Înger, rege şi femeie” (Înger si demon), sau 

înger şi /sau demon echilibrează balanța în Venere şi Madonă 

„Suflete! de-ai fi chiar demon, tu esti sântă prin 

iubire,   

Şi ador pe acest demon cu ochi mari, cu părul 

blond” (Eminescu I, 1978: 27).  

Încoronată, simbol al înăţării, al puterii şi al iluminării, dar şi  expusă creator prin stereotipul 

îngerului sau al demonului, feminitatea eminesciană e o concentrare a forţelor exterioare şi interioare, 

care asigură sacrificiului dragostei valoarea lui cosmică şi etică. Dincolo de stereotipuri, clişee şi 

poncifuri feminitatea eminesciană din Icoană şi privaz e un simbol al sacralităţii lumii şi al infinitei 

nevoi de cosmicizare a ei:  

„Te-am îngropat în suflet şi totuşi slabii crieri 

Nu pot să te ajungă în versuri şi-n descrieri. 

Frumuseţea ta divină, nemaigândită, sfântă 

Ar fi cerut o arfă puternică, ce-ncântă; 

Cu flori stereotipe, cu raze, diamante, 

Nu pot să scriu frumseţea cea vrednică de Dante. 

(...) 

Ce-i zic Dumnezeire, şi înger, stea şi zee,  

Când ea este femeie şi vrea a fi femeie?”. 

(Eminescu I, 1978: 392, 395 )

 

Bibliografie: 

Eminescu I, 1978: Mihai Eminescu Poezii, proză literară ediție de Petru Creția, Cartea 

românească, București.  

Eminescu II, 1978: Mihai Eminescu Poezii, proză literară ediție de Petru Creția, Cartea 

românească, București 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 106 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A24684 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

