
DACOROMANIA, serie nouă, XXI, 2016, nr. 1, Cluj-Napoca, p. 31–45 

ALEXANDRU  NICULESCU 
 
 

DESPRE  NUMELE  LUI  DUMNEZEU 
ÎN  LIMBA  ROMÂNĂ* 

 
 

0. Problema denumirii personajelor sacre din Sfintele Scripturi (Vechiul şi 
Noul Testament) a fost întotdeauna semnificativă teologic, deşi în studierea textelor 
nu i s-a dat importanţa meritată. Numele Divinităţii unice, numele lui Iisus Cristos 
şi numele altor actori ai Evangheliilor au trecut prin multiplicări teologice sau laice 
pe care specialiştii Bibliei le-au luat în examinare aprofundată. Lucrările recente ale 
lui H. von Stietencron (1975), M. Rösel (2000) sau François Bovon (2007) ş.a. au 
adus în atenţia cercetătorilor biblişti aspecte noi, nebănuit de importante, din istoria 
iudeo-creştinismului, mai ales în primele sale timpuri. Aceste nomina sacra apar 
odată cu Biblia ebraică (este cazul Tetragramei YAHWE) şi continuă – începând 
din sec. II d.Cr. – cu numele lui Iisus Cristos, Kyriós, Theós (scrise complet sau 
abreviat, în greacă sau latină). Între cele două concepţii teologice existau, totuşi, 
deosebiri: în timp ce religia iudaică recurgea la un singur nume (ale unui unic 
Dumnezeu), creştinii dispuneau de mai multe nomina sacra (ceea ce, pentru evrei, 
era o blasfemie). Teologii creştini au relevat însă că, în Evanghelii, creştinii se ba-
zează pe numele lui Iisus, în puterea singulară a invocării nominale („în numele lui 
Iisus Christos din Nazaret, scoală-te şi umblă!”, spune Petru, în Faptele Apostolilor 
3, 6). Numele Divinităţii şi al lui Iisus – credeau creştinii – salvează omenirea. 

1. De aceea ne-am oprit şi noi, din perspectiva creştinismului românesc, 
asupra acestor probleme. Cu atât mai mult cu cât asemenea preocupări istorice nu 
au fost întotdeauna în atenţia filologiei şi teologiei româneşti. Dar, pe alocuri, ele 
se intersectează cu preocupări ale noastre mai vechi publicate în „România literară” 
din anii 1975–1980, sub titlul Despre lingvistică şi realitate (de fapt, o „cronică a 
limbii”). Atunci examinam, în perspectivă socioculturală, evoluţia lat. DOMINUS în 
limba română. Adăugăm acum ceea ce nu am putut face atunci: analiza sensurilor 
religios-creştine ale termenului – şi ale altor termeni sinonimi. 

Ne referim îndeosebi la problema denumirilor Divinităţii unice în limba 
română. Româna de astăzi – spre deosebire de alte limbi romanice – dispune de 
mai multe posibilităţi de a-l invoca şi a-l denumi pe Cel-de-Sus: Dzeu, Domn 
(Doamne!), Dumne(d)zeu –, fiecare caracterizată de o epocă (de cultură teologică), 
de o utilizare flexională, de o conotaţie semantică şi de o distribuţie teritorială 
                                                 

* Autorul mulţumeşte călduros doamnei Lubica Vychovalá-Jolly pentru ajutorul bibliografic 
pe care i l-a dat, privind îndeosebi creştinismul antic originar şi iudeo-creştinismul. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 32 

diferite. Unii termeni au apărut odată cu primele texte sacre rotacizante (şi limitate 
la epoca lor, sec. XV–XVI), altele, sunt ulterioare (epoca Diaconului Coresi, sec. 
XVI), altele au rămas limitate regional şi, în sfârşit, altele sunt generale. 

O singură caracteristică le este comună: toate sunt de origine latină şi se re-
găsesc în alte limbi romanice, transmise direct, oral, sau indirect, pe calea culturii 
teologice. 

2. Să începem cu lat. DĔUS (it. Dio, fr. Dieu, prov. sp. pg. Dio(s)). 
DĔUS > rom. Dzeu/Dzău este primul termen, absolut şi general, care denu-

meşte Divinitatea unică (ceea ce, în greacă, era Theós, în v.sl. Bog – termeni 
importanţi pentru creştinismul românesc). Este de mirare faptul că filologia şi 
teologia românească nu l-au semnalat. 

Dzeu (cu varianta Dzău) apare în textele rotacizante alături de Dumnedzeu. 
Semantic, Dzeu şi Dumnedzeu ar trebui să fie identice. Urmărind însă utiliza-

rea lor în textele vechi româneşti – mai ales în textele rotacizante –, observăm că 
flexiunea gramaticală, frecvenţa şi distribuţia sintagmatică sunt diferite: Dzeu pare 
a fi mai puţin folosit, dar este flexionat enclitic (cu forma de genitiv-dativ, vocativ 
singular-plural), iar Dumnedzeu este mai frecvent folosit (abreviat sau nu), şi, 
uneori, – cu câteva excepţii – articulat enclitic. 

În Texte româneşti găsim confirmate aceste afirmaţii. Termenul Dumnedzeu nu 
se supune întotdeauna unei flexiuni paradigmatice (adică numai cu forme articulate 
de nominativ-acuzativ, genitiv-dativ singular). Codicele Voroneţean (vezi Costinescu 
1981), înregistrează cca 100 de ocurenţe ale termenului Dumnedzeu (exclusiv în 
forma de singular, cu articol proclitic şi, adeseori, abreviat) şi numai 9 ocurenţe 
Dzeu (dar cu flexiune enclitică: Dzeul, Dzeului, Dzeule etc.). Abrevierile celuilalt 
termen Dumnedzeu (Dndz(e)u, cu art. hot. -l sau lu-) sânt relativ frecvente, dar 
tendinţa pare a fi de a se „respecta” integralitatea numelui Celui-de-Sus. Aşadar, în 
textele vechi rotacizante, întîlnim două nume: Dzeu şi Dumnedzeu; primul, întru 
totul flexionabil, celălalt, în general neflexibil gramatical. 

Aceeaşi situaţie o regăsim în Psaltirea Hurmuzachi (vezi Gheţie–Teodorescu 
2005). Dzeu apare, clar, cu sensul „Dumnezeu”, alături însă de Dumnedzău. Iată 
câteva exemple: blagosloveşte-ne Dzeu, Dzău nostru (Ps. 66, v. 7, fila 55r, p. 142); 
mă ascultaşi, Dzăule, pleacă ureachea ta mie (Ps. 16, v. 6, fila 10v, p. 98) (= „că 
n-ai auzit, Dumnezeule pleacă urechea ta”); cerurile spunru slava Dzăului (Ps. 18, 
v. 2, fila 14r, p. 101) (= cerurile spun slava lui Dumnezeu); împaratul mieu şi Dzăul 
mieu (Ps. 5, v. 3, fila 3v, p. 89); Dzeule, întoarce-ne (Ps. 79, v. 4, fila 68r, p. 155); 
ajută noo, Dzeu, spăsitoriulu nostru (Ps. 78, v. 9, fila 67v, p. 155) etc. etc. Tot 
astfel, în Codicele Voroneţean: propovediiu ievanghelia Dzeului (Faptele 
Apostolilor, fila 10v, v. 23–25/14, p. 248); eu pre Dzeu, sîntu jidovinu (ibidem, fila 
19r, v. 1–4/4–5, p. 265); preutul Dzeului (ibidem, fila 24r, v. 4–7/1, p. 275) etc. În 
Psaltirea Scheiană, de asemenea, întâlnim sintagme precum bunră-făgăduită 
Dzeului Isus Hristos (I Petru II, fila 73r, v. 2–6/10–11, p. 373); după Dzeul cu 
duhul (I Petru IV, fila 79v, v. 3–7/11–12, p. 386) (în cazul Dzeului Isus Hristos, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei



DESPRE  NUMELE  LUI  DUMNEZEU  ÎN  LIMBA  ROMÂNĂ 33 

sensul divin este evident). Alături, în alte locuri, apare şi termenul Dumnedzău: 
Dumnedzăul mieu, pre tinre nedejdiiu (PH fila 4v, 8v; 13r etc. eu Dumnedzăul, fila 
14v, passim) şi chiar D<o>m<nu>lui Dumn<e>dzău, fila 15r, 27v), dar şi Dom-
nului D<u>m<ne>dzeuli nostru, fila 15v (după cum se vede, şi Dumnedzău apare 
– rar – declinat enclitic). 

3. În câteva cazuri, Dumnedzeu apare şi la plural, având însă un sens cu totul 
special. Iată exemplele: nu sântu dumnedzei ceia ce-su cu mârule fapţi (Codicele 
Voroneţean, Faptele Apostolilor, fila 3r, v. 26–29/1–2); nu e cuvinios ţie în dum-
nedzei, Doamne (Candrea 1916, ps. 85, v. 8, p. 177); că mare e Domnulu [...] fri-
cosu e spre toţi dumnedzeii (ibidem, Ps. 95, v. 4, p. 199); ivise-va Dzeulu Dumne-
dzeilor în Sion (ibidem, Ps 83, v. 8, p. 173); ispovediţi-vă Dzeului Dumnedzeilor 
(ibidem, Ps 135, v. 2, p. 283). Dacă Dzeu şi Dumnedzeu cu sensul lat. DEUS apare 
exclusiv în forme (paradigmatice sau inflexionale) de singular, formele de plural 
ale acestor substantive au sensul „zeităţi, idoli”. Faţă de aceştia, „de mână făcuţi” 
(„bolovani”), Divinitatea creştină unică este „Dzeul dumnedzeilor” (adică „Dum-
nezeul zeilor”) şi se găseşte în „Sion” (cf. în italiană Dio degli iddei). Dzeu are, în 
schimb, numai sensul „Divinitatea absolută, unică”. O examinare atentă a contex-
telor cu ocurenţa Dzeu(l) în textele noastre rotacizante, traduse neîndemânatic, ar 
putea distinge variaţiile semantice-teologice ale termenului. În orice caz, o frază 
din Simbolul credinţei (Quicumque), compus de Sf. Atanasie, patriarhul Alexan-
driei (sec. IV)1, pe care I.-A. Candrea o reproduce în Psaltirea Scheiană, arată o in-
diferenţă semantică între termenii Dzeu şi Dumnedzeu: aşa e amu Dzeu tatăl, 
Dumnedzeu fiiul, Dumnedzeu Sfântul Duh, cei 3 Dumnedzei şi, mai departe: pre 
Dzeu-tatăl (lat. PATER EST DEUS) nime nu l-au faptu, şi […] urul cuişi-i obraz Dzeu 
şi Domnu (Candrea 1916, p. 337). Dzeu este atribuit numai unicului divin DEUS, în 
timp ce dumnezeirea – adică a fi „Dumnezeu” – o au şi Iisus, şi Sf. Duh. Ei sunt cei 
„3 dumnezei”, adică Sf. Treime. Dzeu apare însă numai la singular. 

Constatăm, că termenul Dumnedzeu se pretează şi la alte derivaţii lexicale 
colaterale. Îl întâlnim în termenul dumnezaie „zeiţă” (a mariei dumnedzeaie casă, a 
Artemideei – Codicele Voroneţean, Faptele Apostolilor fila 5r, v. 26–29/5–7), nece 
hulindu dumnedzeaia voastră (ibidem, fila 6v, v. 35–38/11). Această posibilă 
trecere de la un concept divin creştin la un sens „păgân” ar fi un indiciu că 
Dumnedzău este o creaţie terminologică românească ulterioară lui (D)zeu. Poate că 
de aceea s-a recurs la „extinderea” solemnă a invocării Divinităţii supreme. Modul 
în care s-a aplicat acest introductiv semn de reverenţă îl putem urmări, în unele 
texte rotacizante. Iată-l în Psaltirea Scheiană: învie, Doamne Dzeul mieu, să se 
rădice măra ta (Candrea 1916, Ps. 9, v. 33, p. 15), în numele Domnului 

                                                 
1 Pentru Sf. Atanasie (293–373), vezi Laporte 2001, p. 83–108. Sf. Atanasie este un mare 

apărător al tezelor primului sinod din Niceea (321) şi un neîmpăcat duşman al doctrinei „eretice” 
profesate de Arius şi de susţinătorii săi. Textul ar fi fost scris – se crede – în limba latină, în sudul 
Galiei, în sec. VI şi este cunoscut sub numele Quicumque. A fost descoperit târziu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 34 

Dumnedzeului nostru kiemămu (ibidem, Ps. 19, v. 8, p. 33). (Aşadar, DOMINUS–
DOMINE-DEUS.) 

Deducem din aceste exemple că Dzeu este, numele transmis direct (DEUS) al 
Divinităţii creştine unice în limba română. Dar ocurenţele lui par a arăta că Dzeu 
începe să fie mai puţin întrebuinţat chiar în textele rotacizante, iar Dumnedzeu 
ocupă un loc preferenţial. (Deşi în Psaltirea Scheiană, cf. Dimitrescu 1973, Dzeu 
apare cu 80 de ocurenţe, faţă de circa 60 ale termenului Dumnedzeu). De altfel, în 
textele tipărite de Coresi, Dzĕu nu mai este folosit (cu excepţia Paltirii slavo-
române). Iar Dumnedzeu, utilizat în limbajul bisericesc (cf. slavă lui Dumnedzeu, 
Dumnedzeule cel tarele etc.) devine un termen „superior”, ecleziastic. Tot astfel 
Domnul (Doamne!)/Dumnezeule/. Formule precum blagosloveşte-ne, Dzeul, Dzeul 
nostru! şi Dzee, Dzeul nostru! sunt înlocuite cu binecuvântează, Doamne (Dumne-
zeul) nostru! (vocativul Dzee! în loc de Dzeule! trebuie semnalat!). 

4. Termenul care s-a impus este Dumnezeu. Îl întâlnim şi în Psaltirea 
Scheiană, la sfârşitul textului Simbolului Credinţei al Sf. Atanasie: slavă începăto-
riului şi svrăşitoriului Dumnedzeului, în veci – o formulă intrată în limbajul 
cultului creştin românesc. Dumnedzeu este o creaţie în care se recunoaşte elementul  
-dzeu (< DĔUS). Ea corespunde lat. DOMINE-DEUS şi are formaţii similare în alte 
limbi romanice: it. Domine(d) dio, fr. Dame-dieu, prov. Domn(p) deu, Dom(p) deu, 
pe care fiecare idiom neolatin şi l-a „reconstruit”, conform evoluţiei fonetice, din 
lat. DOMINE-DEUS (calc după gr. Kyrios ó Theós, tradus din ebr. 'Adonāy). Nu 
putem şti când a fost creată această construcţie – dar ne putem gândi la o epocă în 
care cultul creştin putea întrebuinţa, deschis, în oficii divine, invocativul DOMINE! 
(sec. IV–V). Tot astfel, şi rom. Dumnedzeu. În prima parte a cuvântului apare Dumne – 
în care se recunoaşte lat. DOMINE. Dar româna posedă o astfel de invocaţie: Doamne! – 
pe care o „moşteneşte” independent de Dumne(d)zeu, tot din latină (spre deosebire 
de toate celelalte limbi romanice, care o au pe cale cultă (vezi infra). Limitându-ne, 
aici, la limba română, menţionăm că textul Codicelui Voroneţean atestă o utilizare 
curentă. Sf. Apostol Pavel-Paul-Saul, pe calea convertirii, „aude glasul” lui Iisus 
(Nazareaninul) şi întreabă: cinre eşti, Doamne? (Faptele Apostolilor, fila 20r, v. 7–
10/4, p. 267), şi altădată: ce se făcŭ, Doamne? E Domnul dzise cătră menre 
(ibidem, fila 20r, v. 7–10/11–12) (aceleaşi replici în fila 39r, v. 14–17/5–6, p. 305). 
Bineînţeles, vocativul Doamne! presupune un nom.-acuz. Domn, frecvent utilizat 
(46 de ocurenţe în Codicele Voroneţean şi 100 în Psaltirea Scheiană). Invocarea 
Doamne! este însă mai frecvent atestată decât forma de nom.-acuz. „Doamne!”, 
„Domnul (nostru)” (numai la sg.) au avut mai întâi, cum am văzut, o semnificaţie 
religioasă, „Dumnezeu”, şi abia mai târziu a intrat în uzul social, cu sensul „stăpân, 
proprietar” (cu forme de plural). Domn cu sens religios apare în sec. XVI foarte 
frecvent. Florica Dimitrescu (1973, p. 149) atestă 44 de ocurenţe în Codicele 
Voroneţean, 98 în Psaltirea Scheiană, 125 în Evangheliarul slavo-român 
(Petrovici–Demény 1971) şi 167 (să se observe ordinea crescândă a cifrelor!) în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei



DESPRE  NUMELE  LUI  DUMNEZEU  ÎN  LIMBA  ROMÂNĂ 35 

Liturghierul lui Coresi (Mareş 1969), ceea ce ar dovedi că folosirea termenilor 
Domn, Doamne este în legătură directă cu limbajul liturgic. 

În ceea ce priveşte primul element al termenului Dumnedzeu, avem a face cu 
transformarea fonetică *Domne (din lat. DOMINE), în poziţie nazală, non-accentuat, 
trecut la *Dumne (cf. lat. BONITATEM > bunătate), precum, de ex., Domnia Ta > 
dumneata etc. – ceea ce ar dovedi originea latino-romanică „autohtonă”. Domn cu 
sens „divinitate” şi Dumnidzău apar şi în dialectul aromân, ceea ce ar însemna că 
aceşti doi termeni aparţin românei comune (sec. IX). În schimb, Dzeu şi zău! există 
numai în graiurile din nordul Dunării. 

Compoziţia Doamne şi Dzeu o descoperim în textele rotacizante. În Psal-
tirea Scheiană (Candrea 1916, Ps. 9, v. 33, p. 15): învie, Doamne Dzeul mieu, să se 
rădice măra ta, sau în Psaltirea Hurmuzachi: în numele Domnului Dumnedzeului 
nostru mări-ne-vem (fila 15v, Ps. 19/6, p. 102) şi tot acolo (fila 27r, Ps. 32, v. 12, 
p. 113): ferice limba celui <ce>iaste Domnulu Dumnedzeu (în Candrea 1916: 
fericată limbă ce lui iaste Domnul Dzeul lui) etc. Ceea ce ar însemna că atribuirea 
termenului DOMINE (> Doamne) numelui Divinităţii provenea din formule ale 
limbajului ecleziastic românesc, precum a fost şi termenul Dumnezeu pentru a 
manifesta un respect mai înalt. 

Cât priveşte frecvenţa termenului Dumnedzeu, singur, Indicele lexical paralel 
indică, în Psaltirea Scheiană, 59 de ocurenţe, în Codicele Voroneţean, 89, în 
Evangheliarul de la Sibiu (Petrovici–Demény 1971) 56, în Liturghierul lui Coresi 
(Mareş 1969) (în textele tipărite de Coresi, ocurenţele cresc mult: 276, în Tetrae-
vanghelul (1561), 218, în Psaltirea slavo-română (1577) şi... 1 534 de ocurenţe în 
Cazania a II-a (1581). Concluzia nu poate fi decât una singură: termenul Dumnezeu 
se „instalează” definitiv în limbajul cult bisericesc abia către sfârşitul sec. XVI, pen-
tru ca să înlocuiască termenul Dzeu. Probabil acesta din urmă începea a fi confundat 
cu substantivul zeu „idol, zeitate „păgână” (pl. zei), atât de unii filologi, cât şi de 
principalele dicţionare ale limbii române (TDRG, Scriban). Eroarea identificării 
încetează însă, treptat, în cursul sec. XVI (cu excepţia Psaltirii slavo-române şi a 
Codicelui Voroneţean, celelalte texte sacre vechi nu-l mai utilizează, cf. Dimitrescu 
1973, p. 244). Dar cum a fost posibilă? Foarte probabil, din cauza omofoniei Dzeu–
zeu şi a apariţiei în sec. XVII (sau la sfârşitul sec. XVI) a substantivului zeu „idol” 
(absent din dialectul aromân). Faptul că Psaltirea românească (1570) amal-
gamează cei doi termeni (185 – zeu, 218 – Dumnezeu, Dimitrescu 1973, p. 244) 
s-ar putea să se datoreze trecerii din nord în graiurile din sud-estul Transilvaniei, 
unde Dzeu n-a existat vreodată. Pentru ca o frază precum tu eşti Zeu singur (Toma 
1976, p. 364) să fie înţeleasă altfel decât tu eşti singurul Dumnezeu (Ps. 85) sau 
Zeu mare e Domnul (ibidem, p. 402) (modern: Dumnezeu mare este), nu poate fi 
posibil decât prin confuzia (dz)–z într-un cuvânt recent apărut (zeu) omofon cu 
Dzeu. 

În orice caz, amalgamarea semantică Dzeu–zeu trebuie explicată. Faptul că 
încă în epoca tipăriturilor coresiene (sec. XVI) şi a Reformei ea era posibilă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 36 

înseamnă că Dzeu, termen religios creştin, se găsea încă într-o oarecare circulaţie, 
iar zeu „idol” (adică „dumnezeu păgân”) îşi făcuse apariţia. Exemplele Zeu mare, 
Domnul (Toma 1976, p. 402) şi Tu eşti Zeul, spăsitoriul meu (ibidem, p. 114) sunt 
deosebit de elocvente, pentru a înţelege confuzia termenilor. La care putem adăuga 
ceea ce se ştie: trecerea în sudul Transilvaniei a manuscriselor rotacizante din nord 
şi confuzia slovelor — şi z. 

Un „indiciu” dă de gândit! În nordul–nord-vestul teritoriului dacoromân, to-
tuşi, Dzeu rezistă, oral în forma (D)zo, în locuţiuni-figée sau în compoziţia ter-
menului Dumne(d)zo. L-a semnalat TDRG (s.v. zău), l-au studiat cercetătorii dia-
lectologi din Cluj. Este vorba de particula (d)zo!, în (D)zotecuşte! „Dumnezeu să te 
ţină” [sănătos], studiată de N. Drăganu (1920–1921; cf. şi Petrovici 1943, Pătruţ 
1943) şi în áşte(d)zo! „să te ajute Dumnezeu!”, menţionat de TDRG. Foarte 
probabil, evoluţia trebuie să fi fost Dzău, atestat în Psaltirea Hurmuzachi şi în 
Psaltirea Scheiană (ex. slavă Dzăului, Dzăul nostru etc., trecut, prin monofton-
garea /ăÄ/ > ó acc., la (D)zo (cf. transformarea inversă -ău > -o (accentuat sau nu), 
care apare în magh. bíró > rom. birău). Forma (D)zău se regăseşte în restul teri-
toriului dacoromânesc în interjecţia zău!, întăritoarea unei afirmaţii sau negaţii (cf. 
germ. bei Gott), precum zău, aşa! zău, nu-s de vină! (vezi şi TDRG) – în care 
Dumnezeu este luat de martor/garant că ceea ce se spune este adevărat. S-ar putea 
să fie o formulă orientală. O întâlnim şi în Faptele Apostolilor (Codicele Vorone-
ţean), în vorbele Sf. Apostol Paul-Pavel: eu, pre Dzeu, sânt jidovin. În alte limbi 
romanice occidentale, afirmaţia se construieşte cu adverbul certo, certamente. Forma 
(D)zo (sens afirmativ) este în ALR într-o arie transilvăneană, în partea de nord-vest, 
vest şi centrul intra-Carpaţi (Crişana, Munţii Apuseni, regiunea Târnavelor). (De 
notat că (D)zo şi (D)zău nu apar decât în graiurile nord-dunărene (dacoromâne). 
DDA nu îl înregistrează.) 

Această sumară excerptare a unor manuscrise rotacizante (traduse de pe ori-
ginale încă necunoscute) a descoperit, în română, mai multe denumiri (şi modalităţi 
de adresare) originare pentru Divinitatea unică, supremă: Dzeu/Dzău, zău/zo, 
Dumnedzeu/-dzău, Domn (putem presupune a fi fost calchiate după slavonă). 
Constatăm însă că toate sunt de origine latină şi sunt rezultatul unor transformări 
fonetice strict latino-romanice. Dzeu provine din lat. DĔUS (cu d + y > (d)z, precum 
DIES ((d)zi), lat. DOMĬNUS > domn (voc. DOMINE > Doamne), iar Dumnedzeu, o 
construcţie alcătuită din dumne (< *domne < DOMINE) şi -dzeu. Aceşti termeni 
fiind de origine latină, ne întrebăm unde sunt cei din greacă (de bună seamă difu-
zaţi în Scythia Minor)? Unde se găsesc termenii slavoni (Bog, Gespod)? Aceste 
întrebări ne orientează către ipoteza „românizării” slavismelor. Alt răspuns ni l-a 
sugerat profesorul Cesare Alzati: probabil că termenii greceşti şi slavoni circulau 
numai în cadrul strict ecleziastic, al unor oficieri liturgice în limbi neînţelese de 
poporenii credincioşi „locali”. Aceştia utilizau limba latino-romanică a populaţiilor 
autohtone. Între termenii mai sus menţionaţi sunt şi aceia care serveau – spre 
rugăciune – credincioşilor (ORANTES), alături de cei bisericeşti, ai preoţilor  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei



DESPRE  NUMELE  LUI  DUMNEZEU  ÎN  LIMBA  ROMÂNĂ 37 

(PRESBYTERI). Am putea considera că – cel puţin – Dzeu < DĔUS, DOMINUS şi 
Doamne < DOMINE aparţin celor ce se rugau, adică unor credincioşi de limbă 
română. De altfel, Dzeu/Dzău, Doamne!, Domn sunt primii termeni atribuiţi în 
invocarea Celui-de-Sus. În schimb, Dumnedzeu pare să fi ajuns în uzul vorbirii 
comune prin preoţi sau prin predici bisericeşti. De aceea, uneori, resimţim – şi 
astăzi – termenul Dumnezeu cu o conotaţie semantică superioară faţă de Doamne! 
(cf. Dumnezeule!, faţă de Doamne, iartă-mă!). 

Aceşti termeni de origine latină (calchiaţi/influenţaţi sau nu de creştinări 
non-latine), ne pun o întrebare legitimă: când şi cum au putut apărea în 
terminologia creştină românească? (Menţionăm încă o dată că limbile romanice 
occidentale – vom vedea mai departe – nu posedă decât pe cale cultă (ecleziastică) 
DOMINE! şi DOMINE-DEUS (it. Domined(d)io).) În Biserica latină, în locul lui 
DOMINUS „stăpân, superior (social)” se utilizează lat. SENIOR (de unde apelativul it. 
Signore, fr. Seigneur – care au relegat DOMINUS într-un semantism eclesiastic 
inferior: Don, titlu preoţesc, dar, în spaniolă, titlu reverenţial social). Asemenea 
titluri sociale caracterizează Evul Mediu urban occidental2. De aceea, poate, în 
Occident, limbajul religios are o conotaţie cultă, superioară faţă de limbajul 
vulgului: limba latină şi urbanitatea şi-au pus amprenta (de unde, bunăoară, 
necesitatea unor „volgarizzamenti” chiar pentru Pater Noster). Un creştinism 
urban, propagat de „sus în jos”, prin PRESBYTERI. 

Faţă de acest creştinism latin cult, Biserica Orientală greco-latină (a Imperiu-
lui Roman constantinopolitan) pare a fi mai apropiată de credincioşi, de ORANTES, 
straturi sociale umile: militari, sclavi eliberaţi sau nu, meseriaşi, „petit peuple” au 
constituit dintru început comunităţi pe care credinţa în Iisus îi aduna – atât în 
Orientul greco-balcanic, precum şi în Occidentul mediteranean. În Orient, domnea 
şi o anumită toleranţă şi lipsă de rigoare teologică: preoţii, mai ales la sate, duceau 
o viaţă comună cu poporenii lor. O disciplină teologică şi o catehizare introductivă 
confesional lipseau. Expresia credinţei era, „popular”, mai liberă, de aceea, poate, 
mai profundă, mai autentică. În română, Doamne! < DOMINE! este dublat de Dum-
nedzeu (DOMINE-DEUS), iar Dzeu < DĔUS apare, încă din primele atestări, alături de 
Domn(ul) cu acelaşi sens. 

De aceea, este greu să datăm şi să localizăm apariţia acestor termeni latini ai 
denumirii Divinităţii creştine unice. Fiind latini, aceşti termeni ar putea să dateze 
după a doua încreştinare (după sec. IV) latină din provinciile romane imediat sud-
dunărene. 

Dar a fost această evanghelizare ajunsă din sud, în Transilvania atât de 
intensă încât să fi acoperit şi zona de nord–nord-est a Transilvaniei şi nordul 
                                                 

2 Într-o interesantă lucrare (Simon–Benoit 1998, p. 111) se arată că ţărmul mediteran al 
Galiei, Cartagina şi litoralul nord-african au fost evanghelizate înainte de sfârşitul primului secol 
(deşi existenţa unor biserici (paleocreştine) nu este atestată decât în a doua jumătate a sec. II). 
Creştinismul se limita la pagani, care rezistau convertirii. În nordul Dunării, în regiunea 
intracarpatină, ţăranii au acceptat cu uşurinţă religia lui Iisus. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 38 

Moldovei (de unde ne-au parvenit textele rotacizante)? Tratamentul fonetic al 
termenilor este românesc. De aceea, o datare a lor în epoca latino-romanică a limbii 
române in fieri ar fi posibilă (sec. VIII–X): Dzeu < DEUS, Dumne(d)zeu, Doamne! 
prezintă evoluţii fonetice româneşti (lat. d + y > z există în inscripţii greco-latine din 
Dacia: zaconus < DIACONUS, zonisos < DYONISOS, Rosetti 1986). DĔUS > (D)zeu 
pare a aparţine primelor evanghelizări (sec. III–V). 

Dar perioada scripturilor noastre sacre – traduse din slavonă – începe abia 
din sec. XV–XVI, adică multe secole mai târziu, în nord, departe de zonele 
evanghelizărilor pontice şi danubiano-carpatice. 

5. DOMINUS este al doilea termen care-l denumeşte pe Cel-de-Sus. A-l numi 
pe Dumnezeu „Domn” este o iniţiativă ebraică. După cum se ştie, teologia ebraică 
interzicea a pronunţa numele Supremei Divinităţi. Biblia recurgea la „Tetragrama 
YHWH, care nu se putea rosti, sau la termenul „Nume”, singurele „semne” teologic 
admise. Însă, după afirmaţiile eminentului biblist Thomas Römer (2014, p. 37–67), 
Biblia ebraică a introdus – spre a putea fi menţionată Divinitatea supremă – 
termenii Elohim şi 'Adonāy. Acesta din urmă avea sensul originar „stăpân, domn”, 
fiind un termen reverenţial de felul germ. (mein) Herr. 'Adonāy avea avantajul unei 
vocalizări a-o-a, ca în ebr. sefard ah-daw-nay, ebr. ashkenazy ah-doh-noi), ceea ce 
sugera vocalele „Numelui” (Yehova). Un pertinent studiu al teologului Martin 
Rösel (2000, p. 5–8) explică această importantă inovaţie biblică. Titlul onorific de 
„stăpân absolut” este dat de evreii „elenişti” ai Septuagintei (sec. III î.Cr.), folosind 
termenul elenic Kyriós (ó Theós), dar a apărut şi în I Corinteni a Sf. Apostol Paul-
Pavel (deci sec. I d.Cr.). Dicţionarul italian Grande lessico del Nuovo Testamento 
(ed. 1968, vol. IV, p. 1453–1454) afirmă că ebr. 'Adonāy, a fost tradus (încă o dată) 
în sec. I î.Cr.–sec. I d.Cr. prin gr. Despota şi Kyriós. Este probabil că atunci – sau 
puţin mai târziu – să fi apărut, tot în traducere, lat. DOMINUS. Astfel trece în noua 
religie creştină termenul ebraic 'Adonāy, gr. Kyriós, cu sensul „superior, stăpân, 
patron”, devenind denumirea Divinităţii unice a primului creştinism. În Evanghelia 
lui Marcu apare şi Kyrie!, forma invocativă (Marcu 7, 28). Iar Sf. Apostol Paul-
Pavel, în aceeaşi Epistolă I către corinteni, extinde sensul lui Kyrios–Kyrie! la 
Iisus Hristos. 

6. DOMINUS (vocativ DOMINE!) a trecut, odată cu primele traduceri ale Septu-
agintei greco-ebraice din Alexandria, în limba latină, înainte de anul 250, în Africa 
de nord3. Acolo, în Cartagina, se găseau doi mari intelectuali. Unul, ierarh creştin, 
Sf. Ciprian, episcop-martir (cca 210–258), celălalt, „păgân” convertit la creştinism, 
apologist-teolog, Tertullianus Septimius Quintus (155–222). Sf. Ciprian utilizase, 

                                                 
3 Biblia ebraică tradusă în greacă, la Alexandria, în sec. III î.Cr. de 70 (sau 72) de evrei „ele-

nişti” (de cultură greacă), primită cu entuziasm în Alexandria, nu s-a bucurat, în Palestina, decât de 
„neîncredere” şi de reacţii „contrastante” – se specifică în Septuaginta. S-a cerut chiar o „revizaire” a 
Septuagintei şi au apărut traduceri concurente (din partea evreilor palestinieni care voiau să fie 
corectată traducerea în greacă). Septuaginta a fost eliminată din cultul ebraic în anii 90–130 d.Cr. 
Adică 100 de ani înainte de a intra în uzul creştin! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei



DESPRE  NUMELE  LUI  DUMNEZEU  ÎN  LIMBA  ROMÂNĂ 39 

încă prin 248–249, scriindu-şi Testimonia, traduceri latine ale Septuagintei, cuprin-
se în Vetus Latina, care este considerată astăzi a fi unica mai veche traducere latină 
(se mai numeşte şi „Biblia africană”) – traducerea princeps (Sf. Ciprian citează 
chiar 480 de versete din ea!). 

Cel mai cunoscut translator al Bibliei alexandrine este însă Tertulian (155–
222), care, cunoscând – şi el – traduceri anterioare (fragmentare) cuprinse în Vetus 
Latina sau copii-manuscrise ulterioare, denumite în teologia creştină Veteres Lati-
ne), le-a „stilizat”, prin creaţii lexicale pentru conceptele biblice şi printr-o termi-
nologie latină corespunzătoare celei greceşti-ebraice (Sf. Ciprian a stabilit, prin 
traducerile sale, mai ales partea cultuală eclesiologică). Tertulian este creatorul la-
tinei teologice creştine (Simon–Benoit 1998, p. 166–167). Astfel, ebr. 'Adonāy – 
gr. Kyrios (voc. Kyrie!) au devenit lat. DOMINUS (voc. DOMINE!), încă pe când, la 
Roma, în sec. III, limba creştinilor era elina (cf. ibidem, p. 163)4. În limbile roma-
nice, DOMINUS–DOMINE! apar mai întâi în limba italiană (antică). Dar atestările 
scriptice sunt mult mai târzii, abia în sec. XIII, în texte „toscane şi corsicane” 
(1236), în texte veneţiene (1299) şi în texte meridionale (1360–1370). Se atribuiau 
titluri unor personaje sociale „onorifice” „sus-puse” în societate: d(omi)no Dando, 
d(omi)no Ugolino (Corsica 1236), cum d(omi)no Parente Vesconte (Pisa, 1264) 
etc. (interesantă este definirea lui Dumnezeu dintr-un „Canzoniere” toscan din 
1369: lo ’mperador di tucto ’l mondo e(st) domino nel temporal, nell’altro e(st) 
appostolico, in quanto sia catholico”). Un asemenea „titolo onorifico” pentru Iisus 
apare în 1298; el salvatore d(omi)no (Iesu) Cristo (Toscana), iar, în aceeaşi regiu-
ne, in ogni suo stato Cristo fu chiamato Domino e Signore, per dimostrare la sua 
generale e legitima signoria (1342) (în Sicilia, 1367: Domino nostro Jesù Cristo ci 
gloriamo). Tot astfel, expresia Domino concedente (Pisa, 1330), un fel de „dacă o 
vrea Dumnezeu”. Se evidenţiază, aici, alt aspect reverenţial: sinonimia termenului 
DOMINUS cu SENIOR (it. Signore) (comparativ al lat. SENEX „bătrân), care „intra” şi 
în semnificaţia termenului ebraic 'Adonāy şi pe care o folosise Sf. Apostol Paul-
Pavel în Epistola I către Corinteni. În italiană ar putea fi legat de Signoria „stă-
pânire administrativă”; cf. Palazzo della Signoria, la Firenze şi Siena! Este eviden-
tă originea cultă a acestor doi termeni (în italiana antică, REW, nr. 2741 indică 
DOMINUS > it. donno!). 

Pentru limba română – precum vom vedea mai departe –, lat. DOMINUS > 
rom. Domn, DOMINE > rom. Doamne apar mai întâi în limbajul religios (Domnul 
nostru Iisus Hristos şi Doamne fereşte!). Mai târziu, Domn a devenit termen 
reverenţial pentru conducătorul („Domnul”) ţărilor româneşti (în sec. XIV). În 
română nu s-a utilizat niciodată termenul SENIOR. 

                                                 
4 M. Simon şi A. Benoit (1998) susţin chiar că, odată cu expansiunea şi instalarea creştinis-

mului în partea occidentală a Imperiului Roman, se vădeşte o apariţie a unei teologii creştine occi-
dentale („plus juridique, institutionnelle et réaliste”), deosebită, „oarecum”, de cea a Orientului creş-
tin, care dispunea de o teologie „plus spéculative et mystique”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 40 

7. DOMINE! apare în italiană ca termen cult, folosit „per rivolgersi a Dio” 
(TLIO, s.v.) în aceeaşi epocă târzie (sec. XIII–XIV), în construcţii precum it. senza 
poter dire Domine, aiutami! (Franco Sacchetti, sec. XIV) sau Domine, dagli il ma-
lanno! Nu putem şti dacă este un cultism învăţat în Biserică sau un cuvânt italian 
transmis pe cale orală. Singura formă care ar fi putut fi legată, oral, de DOMINE! 
este it. diamine, în expresia che diamine! 

8. În limba română, DOMINUS şi DOMINE! au pătruns direct, pe cale orală. Îi 
găsim în expresii religioase invocative precum Doamne, ajută!, Doamne, iartă-mă!, 
Doamne, păzeşte!, dar şi în construcţia Dumnezeu. 

Termenul Domn apare încă din primele texte manuscrise rotacizante (sec. 
XV–XVI) cu sensul de „stăpân” (cf. şi puse el domn casei sale (Toma 1976,  
p. 140). Dar ocurenţele în care Domnul (sing. art.) apare cu sensul „Dumnezeu” 
sunt majoritare. Ele apar şi în alte texte tipărite de Coresi, precum Tetraevanghelul 
(1561) şi Cazania a II-a (1581). 

Domn(ul) este însă un termen reverenţial echivalent cu Dumnezeu (ce-o vrea 
Domnul – Ce-o vrea Dumnezeu). Ulterior, Biserica, în liturghie, a introdus în sec. 
XVI şi expresia Domnul Dumnezeu (adică de două ori DOMINUS!) – probabil şi 
pentru că cinstirea Celui-de-Sus părea insuficientă (deşi pare a fi un calc după  
gr. Kyriós ó Theós!). Lui „Dumnezeu” i se aplică titluri superioare, încă de pe când 
DEUS era considerat un SENIOR în creştinismul occidental. În italiana antică apare 
mesenior D(omi)nideu (1065; Formula di confessione umbra) sau messer Dome-
neddio; messer Iesu Cristo, Ferrara, sec. XIV). De bună seamă, în exprimarea 
respectului înalt datorat Divinităţii, în unele medii ecleziastice, hiperreverenţa 
verbală nu mai cunoştea limite (Biserica le impunea?). În greacă, kyrios ó Theós, 
sau în română, s-a recurs numai la Domnul Dumnezeu, iar în franceză, unde lipsesc 
asemenea expresii, se foloseşte numai Bon Dieu!, Grand Dieu5. 

9. Care este, în acest ansamblu denominativ, poziţia creştinismului româ-
nesc? Limba română dispune, pentru a denumi Divinitatea unică, numai de termeni 
de origine latină: (D)zeu, Domn (vocativ Doamne!) şi Dumne(d)zeu (cu formele 
derivate Zău/Zo). Între ei sunt însă deosebiri de observat la o atentă examinare. Mai 
întâi, diferenţe de timp şi de spaţiu. (D)zeu este, fără îndoială, cel mai vechi termen, 
care a traversat timpurile, urmaş al lat. DĔUS. Confuzia ulterioară Dzeu–zeu „idol”, 
instalată atât de uşor în limba scrisă (în sec. XVI–XVII), trebuie, de asemenea, 
semnalată. (D)zeu continuă să supravieţuiască sub forma cea mai răspândită, 
interjecţia zău! şi într-o formă regională transilvăneană (D)zo. 

Termenul Dumne(d)zeu pune şi alte probleme. Construcţia lui cuprinde ele-
mentele Dumne- şi -(d)zeu, amândouă justificate – aşa cum am văzut – de evoluţia 
                                                 

5 În ceea ce priveşte termenul rom. Domn referitor la conducătorii ţărilor româneşti, trebuie 
menţionat că ei înşişi, Domnii, nu îndrăzneau a se autodenumi altfel decât domini, nu „împărat”  
(precum procedase Boris, „ţar” – adică Caesar! al bulgarilor!), pentru că „împăratul” nu era decât 
Împăratul (Caesar) din Constantinopol (creştin sau turc otoman!) sau sus, în Cer, în „Împărăţia lui 
Dumnezeu”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei



DESPRE  NUMELE  LUI  DUMNEZEU  ÎN  LIMBA  ROMÂNĂ 41 

fonetică românească – deci un cuvânt format în interiorul limbii române (este pro-
babil la origine, un cuvânt cult, aparţinând limbajului bisericesc). Dar concordanţa 
construcţiei cu it. Domineddio, fr. Dame-dieu, prov. Dom(p)nedau, continuatoare 
ale lat. DOMINE-DEUS, dă termenului un statut aparte. Dumne(d)zeu, o construcţie 
lexicală românească paralelă cu modele latino-romanice (în ciuda diferenţelor li-
turgice Orient–Occident). Constatarea ne trimite la o epocă în care liturghia creş-
tină era una singură, greco-latină, precum era Biserica lui Iisus în primele sale 
secole de existenţă evanghelică. Atunci când aveau loc şi primele încreştinări pon-
to-danubiene. Termenul aparţine şi astăzi unui registru conotativ stilistic superior. 
Mai înalt-aulică decît Dumnezeu este compoziţia Domnul-Dumnezeu, desigur crea-
tă în Biserică. 

Aceşti termeni latini din română au fiecare un corespondent în liturghia gre-
cească, (D)zeu–Theós, Domn–Kyriós, Doamne!–Kyrie!, Dumnezeu–Kyrie-ó-Theós. 
Tot astfel, în liturghia slavonă: Bog, Gospod, Bože! 

10. Această constatare ne conduce spre căutarea unei explicaţii. Termenii 
precitaţi sunt fundamentali în religia creştină – şi, de bună seamă au fost inculcaţi 
dintru început celor care se creştinau – dar... în ce limbă de cult? În Scythia Minor, 
cum ştim, religia lui Iisus s-a propagat în limba elină (în sec. III) pe ţărmurile ves-
tice ale Pontului, din Helada balcanică (se vorbea greaca şi, probabil, limba latină, 
dacă luăm în seamă inscripţiile tombale din Tomis). 

Cea de a doua evanghelizare s-a desfăşurat în vestul imediat sud-danubian al 
Daciei (Ripensis) şi al Moesiei (Superior). Aceasta, în limba latină. Extinzându-se 
însă spre zonele nord-danubiene şi intracarpatice, această încreştinare a atins treptat 
ţinuturile intracarpatice – ex-Dacia Romana – unde, probabil, mai dăinuiau 
elemente izolate ale unui creştinism „dacoromân” – în limba latină in statu nas-
cendi. Această a doua zonă a fost ferită de invazii „barbare” dinspre Răsărit – in-
clusiv de slavizarea ponto-danubiană începută prin sec. VI–VII, care cuprindea 
Scythia Minor, Moldova de sud şi provinciile latinofone creştinate din sudul ime-
diat al Dunării. 

Constatăm însă că, în nordul carpatic al spaţiului transilvan, ne întâmpină, în 
sec. XV–XVI, texte sacre traduse din slavonă care atestă utilizarea unei termino-
logii creştine româneşti constituite. Aşadar, acolo denumirile Divinităţii unice 
creştine se exprimau în termeni fundamentali de origine latină, dar, alături de aceş-
tia, elemente slavone caracteristice limbajului liturgic slavo-bizantin (D)zeu, Dum-
ne(d)zeu sunt latino-romanici (DEUS, DOMINE-DEUS) (vezi mai sus), iar Domn(ul), 
Doamne!, care nu apar în limbajul ecleziastic romanic occidental, sunt creaţii ro-
mâneşti. Ceea ce trebuie însă luat în seamă este corespondenţa acestor ultimi ter-
meni (latini) româneşti cu elemente slavone: Domn(ul), precum sl. Gospod, 
Doamne!, precum Bože! (cf. rom. ce-o vrea Domnul, Doamne, iartă-mă!), în uz bi-
sericesc (Doamne, miluieşte!) sau în vorbirea comună. 

Cu alte cuvinte, textele sacre româneşti manuscrise folosesc un limbaj 
liturgic cu termeni fundamentali româneşti de origine latină şi cu termeni slav(on)i. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 42 

Termenii latini pot să fi fost introduşi odată cu antica evanghelizare în limba latină 
(sec. IV–V) şi păstraţi în cult, dar prezenţa termenilor slav(on)i este mai greu de 
explicat într-o zonă carpatică îndepărtată de regiunile slavizante ponto-danubiene 
(din sec. VII). 

11. Cum a fost posibilă constituirea acestui limbaj religios latino-slav pe care 
îl întâlnim în textele din sec. XV–XVI? 

Dispunem de un singur indiciu: spaţiul creştin intracarpatic (Transilvania). 
Şi de faptul că acolo în nordul carpatic al Transilvaniei şi al Moldovei s-au desco-
perit texte religioase în limba română cu un limbaj creştin aproape deplin format. 

Distanţa în timp este sec. IV–VI – sec. XV–XVI. Ce s-a petrecut în această 
regiune din nordul Transilvaniei şi al Maramureşului şi al Moldovei în acest timp? 
Trebuie deci să luăm în seamă faptul că ţinuturile intracarpatice ale Transilvaniei 
erau deschise spre vest–nord-vest şi sud-vest, spre „pusta” Pannonică, iar spre 
nord, spre zonele Moraviei slavo-catolice. Or, aceste regiuni au aparţinut (până prin 
sec. IV–V) „prefecturii” romane Illyricum. Această zonă a fost divizată, în 395, 
între Roma şi Contantinopol. „Dieceza” Pannonia secunda a fost înglobată în 
„prefectura” Italia (depinzând de Roma), iar „diecezele” Dacia (Ripensis, Medi-
terranea), Moesiile (Superior, Inferior) şi Macedonia rămân în „prefectura” 
Illyricum (cu capitala Sirmium), care trece în Imperiul Roman de Răsărit (greco-
fon). Pannonia şi-a continuat însă viaţa ecleziastică latină, obedientă Romei. De 
Pannonia (Superior) s-a legat însă zona încreştinată de Metodiu şi Kiril (în sec. IX 
şi sec. X) a Moraviei Mari (Velka Morava), în rit şi catolic şi slav (Kiril şi Metodiu 
cereau Romei ca limba slavilor să fie admisă ca „limbă sacră”). Se deschide, astfel, 
în vest–nord-vestul Transilvaniei o largă zonă de creştinătate – care a putut însoţi şi 
susţine creştinismul autohton existent (propagat într-o versiune sumară) în 
Transilvania (în ce măsură era implicată aici şi slavo-bizantinizarea nu putem şti). 
Dar, în aceeaşi timp, în nord-est a avut loc alt eveniment de seamă: creştinizarea 
kneazului Vladimir (şi al knezatului „rus”) adică a Ucrainei (888) (Rutenia). 
Această ultimă adeziune la religia creştină s-a efectuat însă în ritul bizantin-con-
stantinopolitan, dar în limba slavă (slavona). 

12. Aşadar, o „centură” de regiuni creştine, de limbă latină şi de limbă slavă, 
supuse Romei sau supuse Bizantinilor, înconjurau teritoriul Transilvaniei de la 
vest–nord-vest şi nord (din zona Crişurilor şi Tisa în Carpaţii nordici şi Galiţia). 
Prin contact sau sub influenţa – chiar cu contribuţia – acestor creştinisme tardive 
(sec. IX–XI) s-a dezvoltat şi s-a consolidat creştinismul românesc din Transilvania. 
Acesta şi-a păstrat termeni fundamentali latino-romanici (de ex. numele latine ale 
Divinităţii unice) din primele încreştinări (sec. IV–V), dar şi-a adăugat termeni 
slav(on)i, din contactele cu creştinismul slavo-bizantin, la sud şi la nord. Se consti-
tuie în Transilvania limbajul liturgic latino-slav românesc. Se conservă termeni de 
origine latină, se românizează (calchiază) termeni slavi bisericeşti sau se introduc 
slavisme ecleziastice (slavone). În această liturghie slavo-bizantină, românească, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei



DESPRE  NUMELE  LUI  DUMNEZEU  ÎN  LIMBA  ROMÂNĂ 43 

apar, cum am văzut, termeni latini (pentru Divinitatea unică), alături de termeni 
slav(on)i. Textele traduse din slavonă ne pun în faţa unui limbaj liturgic românesc 
constituit (am notat că denumirile dumnezeirii sunt, toate, de origine latină). 

13. Cum a fost posibilă această evoluţie a limbajului creştin al românilor  
(de la paleo-creştinismul originar latin la textele traduse)? De unde au provenit 
pătrunderea masivă a elementelor slav(on)e într-o regiune despre care nu putem şti 
dacă a avut legături cu slavizarea latinităţii ponto-danubiene din sud? Nu cumva 
din contactele cu slavitatea creştină nordică din Moravia şi Rutenia? 

O ipoteză este posibilă6. În legătură (contact) cu zone slave din nordul 
Transilvaniei, înseamnă o „extindere” către nordul Carpaţilor a ariei creştine 
intracarpatice. Acolo se găseau centre – şi latine, şi slave – ale creştinismului, pre-
cum am văzut mai sus. Regiunile din Carpaţii de nord erau bi- sau chiar pluri- 
confesionale, ţinând seama de faptul că Moravia „Mare” era slavo-catolică, iar 
rutenii din Ucraina erau slavo-bizantini. Acolo se găsea – se ştie – o instituţie 
ecleziastică importantă: Mănăstirea Sf. Mihail din Peri. Un centru religios care, 
deşi era „stavropighie” bizantin-ortodoxă, adăpostea traducători din latină şi din 
slavonă (poate şi pe aceia care au tradus şi în limba română), „amestecând” cu 
curaj confesiunile tradiţionale cu indicaţiile teologice ale Reformei (cărţile sacre în 
limba „înţeleasă” de credincioşi). Prezenţa, în nordul spaţiului intracarpatic transil-
van a traducătorilor de cărţi sacre în româneşte poate fi o dovadă în acest sens. Dar 
şi mai doveditor este faptul că, în aceste traduceri din slavonă, slaviştii români 
(Pandele Olteanu a fost primul) au descoperit elemente lexicale slave nordice, mo-
rave şi rutene. Prin creştinismul din Transilvania românească au intrat în contact 
latinitatea originară a primelor încreştinări nord-dunărene cu centrele creştinătăţii 
tardive din nordul Carpaţiei, ale Moraviei Mari şi ale Ucrainei rutene. Ţinutul 
Maramureşului, nordul Transilvaniei şi nordul Moldovei constituie, astfel, a treia 
zonă creştină românească. De acolo, din Transilvania, s-a revărsat creştinismul 
constituit spre sud (Muntenia sud-carpatică) şi spre răsărit (Moldova „Ţării de Sus”). 

Împreună cu paleocreştinismul din Scythia Minor (sec. III) şi din Illyricum, 
din sudul imediat al Dunării, acest creştinism transilvan-carpatic s-a subordonat 
Bisericii Orientale. Astfel creştinismul românilor a devenit singurul creştinism 
latino-romanic supus al Patriarhiei Bizanţului. Astfel – credem – au ajuns românii 
să fie consideraţi „latinii Bizanţului”. Mai corect ar fi să fie incluşi într-o zonă a 

                                                 
6 Anumite constatări etimologice ne-ar permite să ne gândim cel puţin la o „infiltraţie” a 

slavităţii nordice-răsăritene în terminologia creştină românească. Versiunea Luca Stroici a rugăciunii 
Pater Noster – Otče Naš conţine câţiva termeni slavoni-„răsăriteni” (ruteni): a mântui (mântuieş-
te-ne), viclean (vicleanul), săţios (săţioasă) (probabil şi alţii), care nu se găsesc în versiunile din 
Transilvania. Părintele Nostru trimis de Luca Stroici în Polonia nu era acelaşi cu Tatăl Nostru din 
Transilvania – deşi, de bună seamă, avem ca sursă slav. Otče Naš. Pare-se, primul provenea din regiunile 
creştine nord-estice – ale rutenilor –, iar celălalt, din creştinismul reformat transilvan propulsat din 
Europa Centrală. Examenul slavistic – verificarea acestei ipoteze – rămâne încă un deziderat. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 44 

unor încreştinări succesive latino-slave-bizantine seculare. A unui creştinism 
perpetuu. 

 
* 

Un post-scriptum. Există, dialectal, în română, şi un termen ecleziastic... 
grecesc. Nu putem şti dacă este direct transmis din greacă sau face parte din litur-
ghia catolică, cea care îl foloseşte, rest din liturghia elină. Este vorba de gr. Kyrio 
Eleison (lat. Miserere, Domine!, rom. Doamne, miluieşte!) devenit în vorbirea po-
pulară românească Chiraleisa. Glosarea lexicologică a termenului este variabilă. 
TDRG, s.v. îl semnalează în Moldova, cu sensul „fâşii de pânză care împodobesc, 
pentru Bobotează, crucea”. Scriban îl explică prin „duh rău”, „spirit nefast” (!). 
Atestări apar în Descriptio Moldaviae a lui Dimitrie Cantemir şi în opera lui Ion 
Creangă. Termenul mai apare în zona graiurilor din nordul şi nord-vestul Transil-
vaniei (cf. Drăganu 1920–1921, Pătruţ 1943, Petrovici 1943 ş.a.). Dar Chirale(i)sa 
nu are legătură cu tematica articolului nostru. 

 
 

BIBLIOGRAFIE 
 

Bovon 2007 = François Bovon, Des noms et des nombres dans le christianisme primitif, Cambridge, 
Harvard University, 2007. 

Candrea 1916 = Psaltirea Scheiană comparată cu celelalte psaltiri din sec. XVI şi XVII, traduse din 
slavoneşte. Ediţiune critică de I.-A. Candrea, vol. I, II. Textul şi glosarele, Bucureşti, Editura 
Socec & Comp., 1916. 

Costinescu 1981 = Codicele Voroneţean. Ediţie critică de Mariana Costinescu, Bucureşti, Editura 
Minerva, 1981. 

DDA = Tache Papahagi, Dicţionarul dialectului aromân, general şi etimologic. Ediţia a doua aug-
mentată, Bucureşti, Editura Academiei RSR, 1974. 

Dimitrescu 1973 = Florica Dimitrescu, Contribuţii la istoria limbii române vechi, Bucureşti, Editura 
Didactică şi Pedagogică, 1973. 

Drăganu 1920–1921 = N. Drăganu, Zo te cuşte [sic], în DR, I, 1920–1921, p. 308–312. 
Gheţie–Teodorescu 2005 = Psaltirea Hurmuzaki, vol. I. Studiu filologic, studiu lingvistic şi ediţie de 

Ion Gheţie şi Mirela Teodorescu, Bucureşti, Editura Academiei Române, 2005. 
Laporte 2001 = Jean Laporte, Les Père de l’Eglise, vol. II. Les Pères grecs, Paris, CERF, 2001. 
Mareş 1969 = Liturghierul lui Coresi. Text stabilit, studiu introductiv şi indice de Al Mareş, 

Bucureşti, Editura Academiei R.S.R., 1969. 
Pătruţ 1943 = Ioan Pătruţ, A custa în graiul bănăţean, în DR, X/2, 1943, p. 361. 
Petrovici 1943 = Emil Petrovici, Zo te custe!, în DR, X/2, 1943, p. 354–355. 
Petrovici–Demény 1971 = E. Petrovici, L. Demény (ed.), Evangheliarul slavo-român de la Sibiu. 

1551–1553, Bucureşti, Editura Academiei RSR, 1971. 
REW = Wilhelm Meyer-Lübke, Romanisches etymologisches Wörterbuch. 3., vollständig neuarbeitete 

Auflage, Heidelberg, C. Winter Universitätsbuchhandlung, 1935. 
Römer 1974 = Thomas Römer, L’invention de Dieu, Paris, Seuil, 1974. 
Rösel 2000 = Martin Rösel, 'Adonāy: warum Gott „Herrn: genannt wird, Tübingen, Mohr Siebeck, 2000. 
Rosetti 1986 = Al. Rosetti, Istoria limbii române. Ediţie definitivă, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică, 1986. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei



DESPRE  NUMELE  LUI  DUMNEZEU  ÎN  LIMBA  ROMÂNĂ 45 

Scriban = August Scriban, Dicţionaru limbii româneşti, ediţiunea întîia, Iaşi, Institutu de Arte Grafice 
„Presa Bună”, 1939. 

Simon–Benoit = Marcel Simon, André Benoit, Le Judaïsme et le Christianisme antique. D’Antiochus 
Épiphane à Constantin, Paris, Presses Universitaires de France, 1998. 

Stietencron (ed.) 1975 = H. von Stietencron (editor), Der Name Gottes, Düsseldorf, Patmos, 1975. 
TDRG = H. Tiktin, Rumänisch-deutsches Wörterbuch. 3., überarbeiteetund ergänzte Auflage von 

Paul Miron und Elsa Lüder, vol. I–III, Cluj-Napoca, Editura Clusium, 2000, 2003, 2005. 
Texte româneşti = Texte româneşti din secolul al XVI-lea, I. Catehismul lui Coresi, II. Pravila lui Coresi, 

III. Fragmentul Todorescu, IV. Glosele Bogdan, V. Prefeţe şi epiloguri. Ediţii critice de 
Emanuela Buză, Gheorghe Chivu, Magdalena Georgescu, Ionn Gheţie, Alexandra Roman 
Moraru, Florentina Zgraon. Coordonator Ion Gheţie, Bucureşti, Editura Academiei RSR, 1982. 

TLIO = Tesoro della lingua italiana delle origini. 
Toma 1976 = Coresi. Psaltirea slavo-română (1577) în comparaţie cu psaltirile coresiene din 1570 şi 

din 1589. Text stabilit, introducere şi indice de Stela Toma, Bucureşti, Editura Academiei 
RSR, 1976. 

 
ON THE NAMES FOR DUMNEZEU (GOD) IN ROMANIAN 

(Abstract) 
 
The article discusses names of sacred characters in the Holy scriptures, especially the name for 

the unique Divinity, God, in Romanian and in the other romance languages from the perspective of 
the Romanian christianism. The author refers first of all to the Romanic descendants of the Latin 
DEUS and DOMINUS (and its vocative DOMINE) presenting in detail their situation in Romanian, 
from the religious texts in the 16th century (the rhotacizing texts and Coresi’s printings) to their 
nowadays dialectal spreading, according to ALR (Romanian Linguistc Atlas): Dzeu (Dzău), Zo, 
Dumne(d)zeu, Dumne(d)zo, Domn(ul) (vocative Doamne) and concludes that, from this point of view 
too, the Romanian christianism seems to belong to an interference Greek-Latin area, so as “we 
remained, spiritually, Greek-Byzantine, but speaking a neo-Latin western language”. 

 

Cuvinte-cheie: creştinism românesc, Deus, Dominus (Domine), Zău, Zo, Doamne. 
Keywords: Romanian Christianism, Deus, Dominus (Domine), Zău, Zo, Doamne. 
 

28 bis Rue Pouchet 
75017 Paris,  

France 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:05:32 UTC)
BDD-A24616 © 2016 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

