
101 
 

 
LES RÉCITS DE MAQÂMÂT :  

LES INTRADUISIBLES DE LA LITTÉRATURE ARABE 

 
Khalil BABA1 

 
 

Abstract: The maqâma genre, which appeared in the 10th century, is usually considered 
as the unique literary genre belonging to the Arab culture, an endogenous product, 
neither borrowed, nor imitated. The maqâma enjoyed great fortune in Arabic letters by 
virtue of its cryptic language and constraints that confuse the reader. Due to the high 
profile enjoyed by Maqâmât al-Hamadani, al-H’arîrî and others, foreign authors have 
shown great passion to translate them, in part or in full. However, how did they translate 
the Maqâmât, genre known by its abstruse and inaccessible style, even for an Arabic 
reader? Can the verbal acrobatics, word games and formal constraints employed by the 
authors of Maqâmât be even replicated in translation? 
 
Keywords: Maqâma, literature, translation, constraint, style. 

 
 À l’instar de certaines littératures mondiales, la littérature arabe a joué un 
rôle très important dans l’enrichissement de la bibliothèque mondiale par ses 
chefs-d’œuvre, depuis le IVe siècle jusqu’à nos jours. Cependant, à la différence 
des autres littératures, la littérature arabe réunit les productions littéraires de pays 
distribués sur trois continents. Aussi, l’Orient, le Maghreb et, jadis, l’Andalousie, 
appartiennent-ils tous à la littérature arabe, ou plutôt, à la littérature du monde 
arabe. Cet avantage particulier, contribue à la multiplication et à la richesse de ses 
œuvres qui portent la marque de plusieurs traditions et de différentes cultures. La 
littérature arabe a certainement profité des multiples apports et influences venus 
d’ailleurs, mais en retour, elle a constitué une source intarissable d’inspiration et 
d’influence directe ou indirecte pour des auteurs de renommée internationale. Il 
suffit de citer des chefs-d’œuvre comme les Fables de La Fontaine influencées par 
Kalîla wa Dimna d’Ibn Al Muqaffa’, Risâlat Al-Ghufrân (Epître du Pardon) d’Al 
Ma’arrî qui fait écho dans la Divine Comédie de Dante, du roman Robinson Crusoé de 
Daniel Defoe par rapport au roman philosophique H’ay Ibn Yaqd’ân d’Ibn T’ufayl, 
les Maqâmât d’al-Hamadânî qui résonnent très fort dans le roman picaresque. 

Les Mille et Une Nuits, un autre grand classique de la littérature arabe, a non 
seulement influencé la littérature, mais également la musique et la peinture. Cette 
œuvre littéraire exceptionnelle fait partie de ces productions que les auteurs n’ont 
jamais cessé de citer dans leurs propres ouvrages. La mégère apprivoisée de William 
Shakespeare, Les Mille et deux histoires de Shéhérazade d’Edgar Allan Poe, Le 
Décaméron de Giovanni Boccaccio, Les sept nuits de Jorge Luis Borges, Les 
                                                             
1  Enseignant-chercheur à l’Université Moulay Ismaïl de Meknès, Faculté Polydisciplinaire 
d’Errachidia au Maroc. E-mail : prof.khalilbaba@gmail.com. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:41:25 UTC)
BDD-A24593 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



102 
 

cauchemars arabes de Robert Irwin sont quelques exemples de créations littéraires 
influencées par les contes des Mille et Une Nuits. 

Le point de départ de l’engouement du lecteur occidental pour les œuvres 
arabes fut la traduction. Ces chefs-d’œuvre, et bien d’autres textes arabes, ont 
suscité un goût pour la littérature arabe dans tout l’Occident grâce aux 
traducteurs. Le monde occidental a eu accès aux Mille et Une Nuits, au Prophète2 de 
Jibrân Khalîl Jibrân, à L’Immeuble Yacoubian de Alâa al-Aswâny… à travers la 
traduction. L’intérêt extraordinaire de l’Occident pour les Mille et Une Nuits, ce 
best-seller de la littérature universelle, se fit grâce à la traduction du français 
Antoine Galland à partir de 1704. Ces contes d’origine indo-persane connaîtront 
une postérité universelle sans pareil. En effet, dès la fin du XVIIIe siècle, on les 
trouve en Amérique et en Australie. Sous la traduction de Galland ou d’autres, les 
Mille et Une Nuits atteignent également l’Espagne, l’Allemagne, la Russie, la 
Pologne, l’Italie, le Danemark… L’entreprise est toujours en vigueur, jusqu’à nos 
jours, dans presque tous les pays du monde. 

Justement, c’est dans ce cadre que s’inscrit le présent article. Il se fixe pour 
objectif l’étude des traductions convenues à une autre œuvre majeure de la 
littérature arabe - malheureusement peu connue du lecteur occidental - à savoir 
la maqâma. La perspective principale dans laquelle s’inscrit cet article serait d’ordre 
analytique et permettrait de voir pourquoi la traduction (ou les traductions) du 
genre maqâma dans une autre langue rend sa lecture peu appréciée, et comment 
les traducteurs s’y sont pris pour le traduire. 

Avant de répondre à ces questions, il est utile d’éclairer le lecteur 
occidental sur la maqâma, genre littéraire arabe mystérieux pour lui, voire inconnu. 

 
1. Qu’est-ce que la Maqâma ? 
 La maqâma est un genre littéraire d’origine arabe créé au Xe siècle par al-
Hamadânî (968-1008) 3 , une production qui lui vaut très probablement son 
surnom de Merveille de l’Epoque (Badî‘ az-Zamân). Depuis sa naissance jusqu’à 
nos jours, la maqâma a gagné un grand nombre d’auteurs de talent et de notoriété 
variables. Par-delà leurs différentes origines, ils ont tous emboîté le pas à  
al-Hamadânî, père fondateur du genre. La maqâma est un récit court rédigé en 
prose rimée et rythmée parfois mêlée de vers et élaboré dans une langue 
recherchée et obscure. Elle est la mise en scène de la rencontre d’un héros lettré, 
rusé, multiforme et imposteur, et un narrateur cultivé, bourgeois et quelque peu 
naïf. Chaque confrontation constitue une maqâma : son héros est tantôt 
prédicateur, tantôt libertin, mendiant, marchand, aveugle, boiteux… il change 
d’apparence selon les circonstances. Il choisit sa victime et adapte le masque à 
l’aventure. Avec brio, le héros de la maqâma se tire toujours de toutes les situations 

                                                             
2 C’est une œuvre moderne écrite originellement en anglais mais perçue comme une production 
arabe. Elle a connu un immense succès international et a été traduite dans plus de quarante langues. 
3 Il est considéré comme le maître de la littérature arabe de son époque et aussi le créateur du 
genre maqâma. Il en a écrit plus de cinquante. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:41:25 UTC)
BDD-A24593 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



103 
 

grâce à son érudition et à ses stratagèmes, et parvient à obtenir quelque bénéfice 
matériel. Son discours, toujours édifiant, est orné de jeux de mots et de 
considérations divertissantes sur les habitudes de l’époque. Ce genre littéraire 
correspond au goût des intellectuels de l’époque qui ont la passion de se 
rassembler pour se dévouer à des joutes oratoires et faire assaut d’omniscience. 
Plusieurs auteurs du monde arabo-musulman adoptèrent cette littérature. Or, ce 
sont les 50 Maqâmât d’al-H’arîrî (1054-1122) qui jouiront de la plus grande 
notoriété. Son effort se manifeste plus dans la forme que dans le contenu de 
l’histoire : énigmes, métaphores, jeux de mots, contraintes et acrobaties verbales 
y sont consignés avec excellence. En plus de la richesse inépuisable de son 
vocabulaire et sa maîtrise incomparable de la langue - souvent imitée et 
interprétée dans d’autres langues - al-H’arîrî a excellé dans la peinture des relations 
sociales et des tensions qui minent la société abbasside de l’intérieur. Un grand 
nombre de critiques littéraires arabes et étrangers qualifient les Maqâmât d’al-
H’arîrî de richesse littéraire à nulle autre pareille. 
 La collection de récits créée par al-Hamadânî est connue sous le nom de 
Maqâmât, substantif féminin au pluriel qu’on traduit souvent en français par 
« Séances ». Chaque récit qui compose le recueil porte à son tour le nom de 
maqâma, substantif féminin singulier. 

Biographes et commentateurs, arabes et orientalistes, considèrent les 
Maqâmât avec respect et admiration - que ce soient celles d’al-Hamadânî, d’al-H’arîrî, 
d’as-Saraqust’î (m.1143) ou d’autres - notamment lorsqu’il est question de style et de 
rhétoriqu4. Les innombrables lectures, interprétations, analyses et gloses dont les 
Maqâmât ont fait l’objet, attirent l’attention sur le caractère compliqué, parfois 
inaccessible, de la langue qu’adoptent leurs auteurs. Al-Hamadânî, pionnier du genre, 
étale un talent littéraire recherché faisant preuve d’une éloquence et d’une stylistique 
rares chez ses contemporains. Al-H’arîrî dépasse son prédécesseur et produit un 
recueil chargé de langage sibyllin, donnant ainsi naissance à l’une des plus célèbres 
œuvres du patrimoine classique de langue arabe. À la manière d’al-H’arîrî, as-
Saraqust’î emploie également dans ses Maqâmât un langage d’une lecture 
particulièrement ardue, en raison du foisonnement de figures et de l’abus de 
préciosité qui encombrent son texte et embarrassent le lecteur. 

La liste des auteurs de Maqâmât s’étend jusqu’au XXe siècle. Tous, ou du 
moins la grande majorité, ont emboîté le pas à al-Hamadânî et à al-H'arîrî dans 
leur performance stylistique et la fécondité de leurs écrits sur le plan de la 
rhétorique. 

 
2. Maqâma et traductions 
 Grâce à cette renommée dans le monde arabo-musulman, certains 
orientalistes ont éprouvé une grande passion à traduire, partiellement ou 
intégralement et dans différentes langues, les Maqâmât d’al-H’arîrî notamment : 
                                                             
4  Voir à ce propos des auteurs comme : Régis Blachère ; Pierre Masnou ; Charles Pellat ; 
Abdelfattah Kilito ; Abdelmalek Mortâd’ ; Katia Zakharia ; etc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:41:25 UTC)
BDD-A24593 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



104 
 

Judah Ben Solomon al-H’arizi (entre 1213-1216), le comte Wacław Seweryn 
Rzewuski (1809), Frédéric Pisani (1811), Grangeret de Lagrange (1816), Frédéric 
Rûckert (1826), Salomon Munk (1834), Auguste Cherbonneau (1845), Garcin de 
Tassy (1852), Thomas Chenery (1867), Pierre Masnou et Régis Blachère (1957), 
James T. Monroe (2002) et bien d’autres auteurs s’exprimant dans différentes 
langues. Toutefois, le plus célèbre traducteur du genre en langue française fut 
Antoine-Isaac Sylvestre de Sacy (1827), éminent savant français. Ses traductions 
des Maqâmât d’al-H’arîrî ont été largement diffusées en Occident et sa notoriété 
s’est affirmée avec les commentaires qu’il y avait ajoutés, prenant soin d’imiter 
fidèlement la forme de l'original arabe. Cependant, pourquoi la transposition de 
la maqâma dans une autre langue a-t-elle généralement mené à une lecture peu 
prisée en Occident, contrairement à l’Orient ? Et comment les traducteurs ont-
ils procédé pour la traduire ? 

Depuis sa naissance, le genre maqâma constitue une véritable révolution 
littéraire dans le monde arabe. Ceci est dû principalement à sa qualité, à son style 
extravagant, garni d’allusions, de proverbes, d’énigmes, et de calembours, à la 
manie de ses auteurs de n’employer que des termes rares et qui ne sauraient être 
compris sans faire appel à des commentaires. Le lecteur arabe, même averti, sait 
bien que la lecture des Maqâmât exige le recours à plusieurs commentaires pour 
ne pas être interrompu constamment dans sa lecture. À chaque ligne, parfois à 
chaque mot, il faut se reporter à des explications. Considérons par exemple les 
Maqâmât d’al-H’arîrî : plus de 35 commentateurs se sont préoccupés uniquement 
de cet ouvrage. Le commentaire en langue arabe d'ach-Charîchî (XIIIe siècle), 
incontestablement le plus complet et le plus célèbre, est élaboré en 5 tomes pour 
former un recueil de récits de 140 pages environ. Les gloses occupent presque 
toujours les trois quarts ou les deux tiers de la page : elles renferment souvent des 
explications intéressantes, des poèmes d’autres auteurs, des anecdotes, des 
proverbes, des événements historiques, etc. Tout cet énorme travail est au service 
du lecteur arabe pour lui permettre de décoder l’écriture et dévoiler le langage 
contraint et abscons qui pourrait empêcher une lecture et une compréhension 
beaucoup plus aisées. En Occident, plusieurs maqâmât ont été traduites et publiées 
dans divers recueils, mais sans être accompagnées de gloses pour l’intelligence du 
texte. Citons à ce propos ceux de S. Munk et de Caussin de Perceval, entre autres. 
Toutefois, la traduction de Sylvestre de Sacy reste, à notre connaissance, la seule 
à être annotée de commentaires et d’explications bien détaillés. Une telle tâche 
justifie la renommée de cet éminent auteur. D’autres traducteurs, comme Garcin 
de Tassy ou Auguste Cherbonneau, ont essayé de commenter quelques maqâmât, 
mais sans détails, et les notes qui accompagnent leurs traductions sont 
empruntées en grande partie au travail de S. de Sacy. 

D’un autre côté, la dissemblance entre la culture orientale et celle de 
l’Occident, certains mots, expressions, idées et même traditions arabes 
complètement étrangers au monde occidental, rendent les interprétations de tous 
ces traducteurs moins exactes et transforme le sens en une traduction littérale peu 
poétique, souvent obscure et quelquefois maladroite. Dans ce cas, le référent 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:41:25 UTC)
BDD-A24593 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



105 
 

culturel fait défaut. Les traductions se font généralement de manière littérale : 
certains traducteurs ont utilisé dans leurs traductions le procédé du calque en 
transposant, mot à mot, les éléments d’une expression ou d’un mot, ce qui crée 
parfois une distorsion de sens. D’autres traducteurs ont effacé des passages ou 
expressions qui, malheureusement, contiennent de très jolies tournures dont la 
traduction n’offre aucune trace ; ainsi, seul le lecteur arabe bilingue est à même 
d’apprécier le décalage entre le texte en arabe et sa traduction en langue étrangère. 
C’est probablement pour cette raison que ce genre littéraire arabe n’a pas pu être 
apprécié par un large public occidental. 

Plusieurs traducteurs des Maqâmât avouent avoir rencontré des difficultés 
lors de leurs entreprises, qu’ils qualifient parfois d’ardues. Dès les premières lignes 
de son introduction qui précède sa traduction des Maqâmât d’al-H’arîrî paru dans 
Journal Asiatique (1834), Salomon Munk note : 

 
Je ne me cache pas tout ce qu’un semblable essai a de téméraire et de 
présomptueux ; car les formes dont ce poète [al-H’arîrî] a revêtu ses 
compositions spirituelles, et qui ont tant de charme dans la langue originale, ne 
sont que trop étrangères aux habitudes de notre goût, et j'ai besoin de réclamer 
l’indulgence du lecteur pour cette fleur orientale transplantée sur le sol européen. 
(Munk, 1834 : 540) 

 
Auguste Cherbonneau écrit dans son Extrait des mékamat de Hariri. XXXe 

Séance : la Noce des Mendiants : 
 
Si donc nous avons entrepris de donner une version de la trentième séance, et 
d’en commenter les passages qui semblent s’éloigner du monde de nos idées, ce 
n’est pas que nous ayons prétendu lever toutes les difficultés ; il y aurait eu de la 
présomption de notre part : mais nous avons voulu payer un tribut d’admiration 
à l'auteur qui fait le charme de nos études. (Cherbonneau, 1845 : 10) 
 
Garcin de Tassy, autre traducteur français des Maqâmât d’al-H’arîrî 

publiées dans Revue Orientale et Algérienne (1852), avoue à plusieurs reprises, et non 
sans difficulté, qu’il se dispense de traduire tels ou tels passages à cause de « leur 
peu d’intérêt », ou « qu’ils ne sont que la répétition des autres », ou que ceci « ne 
change le sens en aucune manière » ou même qu’il trouve que c’est « impossible 
de faire passer dans une autre langue ». De plus, dans toutes les traductions de cet 
auteur, le protocole d’ouverture, ou l’expression qui inaugure chaque maqâma à la 
manière des chaînes de transmission caractérisées par l’enchâssement et 
l’emboîtement du type : « h’addathanâ ; rawâ ; h’akâ ; etc. » (un tel nous a raconté) 
est totalement absent. Ce procédé traditionnel, typiquement arabe, rappelle 
l’utilisation dans les « h’adîth » (paroles du prophète de l’Islam) de la chaîne 
d’authenticité « isnâd » qui atteste de la véracité de la parole du prophète. Donc, 
cette chaîne d’authenticité même traduite, serait loin des idées du monde 
occidental. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:41:25 UTC)
BDD-A24593 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



106 
 

2.1. Le mot maqâma 
 Revoyons le mot maqâma que traduit Sylvestre de Sacy pour la première 
fois en français par Séance, traduction adoptée, jusqu’à ce jour, par la majorité des 
auteurs de langue française spécialisés dans le genre. Le mot « maqâm » vient de 
« qâma /yaqûmu » (se lever, se mettre en position debout), ce qui est cohérent puisque la 
maqâma était contée par quelqu’un qui se tenait debout devant des personnes 
assises pour écouter ses récits d’aventures. Donc on est debout et non pas assis 
contrairement à ce que suggère la traduction française de maqâma par « séance » 
qui dérive plutôt du verbe de l’ancien français du XIIe siècle « seoir » ayant donné 
le participe présent « séant » et le substantif « séance ». À notre sens, cette 
traduction, comme d’autres 5 , « passe à côté » de la vraie conception du mot 
maqâma, puisque le narrateur qui introduit les maqâmât est supposé être debout 
comme toute personne qui se présente devant un auditoire pour narrer son 
aventure. Peut-être qu’on aurait adopté « séance » pour désigner la position des 
auditeurs et non celle du narrateur. L’ambiguïté qui entoure cette traduction 
oblige certains critiques d’expression française à adopter le mot maqâma et son 
pluriel maqâmât aux féminins tels qu’ils se prononcent en langue arabe. 

Les exemples allant dans ce sens sont multiples et il n’est pas possible de 
les citer tous. 

 
2.2. Le langage des maqâmât 
 À cette difficulté, s’ajoute celle du langage contraint, compliqué et parfois 
même tortueux des auteurs des Maqâmât, qui constitue un véritable obstacle pour 
les passionnés du genre, désirant produire une traduction incontestablement 
adéquate dans une langue étrangère. Le style de ce genre littéraire reste difficile à 
saisir pour les traducteurs. À notre sens, traduire une œuvre à contraintes comme 
la Maqâma est une tâche ardue. Car quand on touche à la forme, on pourrait 
détruire les jeux de mots graphiques et, par conséquent, le plaisir de lire et 
d’écouter aussi. Les lipogrammes, les palindromes, les anagrammes, les co-rimes, 
les tautogrammes ou autre style ludique ne pourraient être transposés dans une 
autre langue sans déformation. Citons-en quelques-uns : 
- La technique du palindrome : cette technique consiste à ce que l’ordre des 
lettres d’un mot, d’une phrase ou d’un texte demeure le même lorsqu’on le lit de 
gauche à droite ou de droite à gauche. Plusieurs passages des Maqâmât d’al-H’arîrî, 
en prose ou en vers, sont palindromiques : des palindromes de lettres de deux à 
sept mots ; des palindromes des lettres de vers poétiques qui peuvent être lus de 
droite à gauche ou de gauche à droite sans changement de sens, ni de rime ; un 
palindrome de texte contenant proverbes, adages et énigmes et qui exprime un 
sens quand on le parcourt de manière normale, et un autre sens quand il est lu à 
l’envers. 

                                                             
5 On trouve également des traductions comme « assemblées » ou « ménipées ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:41:25 UTC)
BDD-A24593 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



107 
 

- La technique du lipogramme : c’est lorsqu’on s’oblige à écrire un texte sans 
utiliser certaines lettres. Al-H’arîrî le fait avec les points diacritiques6. Il a écrit de 
longs textes dont les mots ne comportent aucune lettre diacritée ; des textes où 
un mot comporte des lettres diacritées et l’autre mot n’en contient aucune ; 
d’autres textes dans lesquels une consonne sur deux a des points diacritiques ; et 
un autre texte où chaque consonne a des points diacritiques. 
- La technique du tautogramme : cette technique ressemble à l’allitération. Les 
Maqâmât d’al-H’arîrî sont très riches en ce type de procédé. Le même phonème 
se répète fréquemment dans un texte, aussi bien en prose qu’en vers. 

La liste de ce genre d’exercices de style maqâmien est longue : la co-rime, 
le bris de mots, l’anagramme, le pangramme, etc. Donc comment peut-on 
traduire tout ceci ? 

Garcin de Tassy, traduisant la 23ème maqâma dite ach-Chi‘riya (la poétique) 
s’arrête au milieu de sa traduction et note ce qui suit : 

 
Ici suivent dix vers qu’ils récitent alternativement, et qui ne sont guère 
intéressants que par le parallélisme d’expressions, qu’ils renferment, parallélisme 
qu’il est impossible de faire passer dans une autre langue. (De Tassy, 1852) 
 
Auguste Cherbonneau écrit dans l’introduction de sa traduction de la 

XXXème Maqâma : 
 

Hariri s’y est abstenu d’énigmes, d’anagrammes, de tautogrammes, de 
logogriphes, d’expressions à double entente, de tours de force sur les points 
diacritiques, de lectures rétrogrades, de curiosités grammaticales, en un mot, de 
ces jeux d’esprit que le plus grand talent d’imitation ne saurait faire passer dans 
une autre langue. Déposant cette fois le faste souvent éblouissant de son 
érudition, il s’est contenté du rôle de conteur. (Cherbonneau, 1845 : 09) 

 
Enfin, concluons ici par une affirmation d’Ernest Renan dans Essais de 

morale et de critique : 
 
Qu’on se figure un ouvrage de 400 pages, écrit tout entier de ce style : « Depuis 
le jour où je jetai au Caire l’ancre du séjour, j’allumai mon fallot à la flamme de 
son génie, et je remplis la conque de mon oreille des perles de sa conversation, 
jusqu’à l’heure où croassa au-dessus de notre tête le corbeau de la séparation. 
Alors je le quittai avec autant de regret que la paupière en éprouverait à quitter 
l’œil. » Inutile d’avertir que cette traduction ne rend ni les rimes, ni les 
allitérations, ni les jeux de mots, ni une foule d'autres beautés intraduisibles. 
(Renan, 1859 : 298-299) 

 

                                                             
6 En langue arabe, les points diacritiques sont indispensables pour différencier certaines lettres 
qui se partagent le même squelette. Ces points peuvent être suscrits ou souscrits. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:41:25 UTC)
BDD-A24593 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



108 
 

Les Maqâmât, il faut l’avouer, contiennent des passages qu’il serait 
impossible de reproduire dans des traductions. Souvent ce sont plutôt des tours 
de force que des produits de l’inspiration. La traduction de Sylvestre de Sacy ou 
d’autres, quel que soit son mérite, ne peut donner qu’une idée imparfaite de 
l’original. 

 
Système de translittération de quelques lettres arabes 

Consonnes simples : s (س) ; dh (ذ) ; d (د) ; t (ت) ; th (ث) ; h’ (ح) ; kh (خ) ; gh (غ) ; ’ 
 .(ع) ‘ ; (ء)
Consonnes emphatiques : s’ (ص) ; z’ (ظ) ; d’ (ض) ; t’ (ط). 
Consonnes géminées : ex. ach-chi‘riyya. 
Voyelles courtes : a ; i ; u. 
Voyelles longues : â ; î ; û. 

 

Bibliographie : 
Ach-Charîchî, Abû al-Abbâs, (1992) : Charh′ Maqâmât al-H′arîrî al-Bas'rî [Commentaire 

des Maqâmât d’al-H′arîrî al-Bas'rî], éd. Muh'ammad Abû al-Fad'l Ibrâhîm, Beyrût, 
al-Maktaba al-’As'riya, Vol. I, II, III, IV et V. 

Al-Hamadhânî, Badî‘ az-Zamân, (1889) : Maqâmât, éd. Muh'ammad ‘Abduh, al-Qâhira 
(réimpr. Dâr al-Machriq, Beyrût 1993). 

As-Saraqust'î, Abû at-T'âhir, (1995) : Al-Maqâmât al-Luzûmiya, éd. Hassan al-Warâglî, 
Rabat, Manchûrât Okâd'. 

Blachère, Régis, 
-(1971) : Encyclopédie de l’Islam III. Al-Hamadânî, 2ème éd. française, Paris-Leyde. 
-(1952): Histoire de la littérature arabe : des origines à la fin du XVe siècle de J.-C., Volumes 1, 2 

et 3, Paris, J. Maisonneuve. 
-(1953) : « Etude sémantique sur le nom maqâma », in Machriq, (réimpr. dans Analecta, Damas 

1975). 
Blachère, Régis et Masnou, Pierre, (1957) : Maqâmât (Séances), choisies et traduites de l’arabe 

avec une étude sur le genre, Paris, Klincksieck. 
Cherbonneau, Auguste, (1845) : Extrait des Mékamat de Hariri. XXXèmᵉ séance : la noce des 

mendiants, Paris, Imp. Royale, [Online], http://cdn.notesdumontroyal.com 
          /document/279a.pdf (consulté le 10.11.2015). 

Delisle, Jean, (2005), « Les théories de la traduction : une complexité à apprivoiser », dans 
Pour dissiper le flou. Réflexion plurielle, publ. sous la dir. de Gina Abû Fâd'el et Henri 
Awaiss, Beyrût, École de Traducteurs et d’Interprètes de Beyrût, coll. « Sources-
Cibles ». 

De Tassy, Garcin, (1852) : Mékamat de Hariri, in Revue Orientale et Algérienne, tome II, Paris, 
Gide et J. Baudry, [Online], http://remacle.org/ 

           bloodwolf/arabe/hariri/seances1.htm#I (consulté le 10.11.2015). 
Kilito, Abdelfattah, (1983) : Les Séances, récits et codes culturels chez Hamadhâni et Harîrî, Paris, 

Sindbad. 
Ladmiral, Jean-René, (1994) : Traduire : théorèmes pour la traduction, Paris, Gallimard. 
Lavault-Olleon, Elisabeth et Delisle, Jean, (2008), La traduction raisonnée, Coll. « Pédagogie 

de la traduction », 2ème édition. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:41:25 UTC)
BDD-A24593 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



109 
 

Lavieri, Antonio, (2005) : Esthétique et poétiques du traduire, Modena, Mucchi. 
Mortâd’, Abdelmalek, (1988) : Fannu al-Maqâma fî al-Adab al-‘Arabî [L’art de la Maqâma 

dans la littérature arabe], Tunis, ad-Dâr at-Tûnusiya li an-Nachr. 
Munk, Salomon, (1834) : « HARIRI, SÉANCES, Essai d’une traduction précédé de quelques 

observations sur la poésie arabe », Journal Asiatique, Paris, Leroux, [Online], 
http://remacle.org/bloodwolf/arabe/hariri/seances1.htm#I (consulté le 10.11.2015). 

Ost, François, (2009) : Traduire. Défense et illustration du multilinguisme, Paris, Fayard. 
Pellat, Charles (1950) : La littérature arabe, des origines à l’époque de la dynastie Umayyade, Paris, 

G.P. Maisonneuve et Cie. 
Pellat, Charles et Brockelmann, Karl (1991) : Encyclopédie de l’Islam VI, Makâma, Nouvelle 

édition, Paris-Leyde. 
Renan, Ernest (1859) : « Les Séances de Harîrî ». Essais de morale et de critique, Paris, Calmann-

Lévy. 
Silvestre De Sacy, Antoine-Isaac (1827) : Chrestomathie arabe : ou extraits de divers écrivains 

arabes, tant en prose qu’en vers, V.III, Paris, Imp. Royale, [Online], 
http://remacle.org/bloodwolf/arabe/hariri/seances2.htm (consulté le 10.11.2015). 

Zakharia, Katia (2000) : Abû Zayd Sarûjî, imposteur et mystique, Damas, IFEAD. 
  

 
  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:41:25 UTC)
BDD-A24593 © 2016 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

