LES RECITS DE MAQAMAT:
LES INTRADUISIBLES DE LA LITTERATURE ARABE

Khalil BABA!

Abstract: The maqima genre, which appeared in the 10t century, is usually considered
as the unique literary genre belonging to the Arab culture, an endogenous product,
neither borrowed, nor imitated. The magdma enjoyed great fortune in Arabic letters by
virtue of its cryptic language and constraints that confuse the reader. Due to the high
profile enjoyed by Magdmairt al-Hamadani, al-H’arirl and others, foreign authors have
shown great passion to translate them, in part or in full. However, how did they translate
the Magdamit, genre known by its abstruse and inaccessible style, even for an Arabic
reader? Can the verbal acrobatics, word games and formal constraints employed by the
authors of Maqgamat be even replicated in translation?

Keywords: Magima, literature, translation, constraint, style.

A Pinstar de certaines littératures mondiales, la littérature arabe a joué un
role tres important dans Penrichissement de la bibliotheque mondiale par ses
chefs-d’ceuvre, depuis le IV siecle jusqu’a nos jours. Cependant, a la différence
des autres littératures, la littérature arabe réunit les productions littéraires de pays
distribués sur trois continents. Aussi, I’Orient, le Maghreb et, jadis, ’Andalousie,
appartiennent-ils tous a la littérature arabe, ou plutot, a la littérature du monde
arabe. Cet avantage particulier, contribue a la multiplication et a la richesse de ses
ceuvres qui portent la marque de plusieurs traditions et de différentes cultures. La
littérature arabe a certainement profité des multiples apports et influences venus
d’ailleurs, mais en retour, elle a constitué une source intarissable d’inspiration et
d’influence directe ou indirecte pour des auteurs de renommée internationale. 11
suffit de citer des chefs-d’ceuvre comme les Fables de La Fontaine influencées par
Kalila wa Dimna d’Ibn Al Muqafta’, Risilat Al-Ghufran (Epitre du Pardon) d’Al
Ma’arri qui fait écho dans la Divine Comédie de Dante, du roman Robinson Crusoé de
Daniel Defoe par rapport au roman philosophique H @y Ibn Yaqd'an d’Ibn T ufayl,
les Magamat d’al-Hamadani qui résonnent trés fort dans le roman picaresque.

Les Mille et Une Nuits, un autre grand classique de la littérature arabe, a non
seulement influencé la littérature, mais également la musique et la peinture. Cette
ceuvre littéraire exceptionnelle fait partie de ces productions que les auteurs n’ont
jamais cessé de citer dans leurs propres ouvrages. La miégére apprivoisée de William
Shakespeare, Les Mille et deux histoires de Shébérazade d’Edgar Allan Poe, Le
Décaméron de Giovanni Boccaccio, Les sept nuits de Jorge Luis Borges, Les

I Enseignant-chercheur a I'Université Moulay Ismail de Meknes, Faculté Polydisciplinaire
d’Errachidia au Maroc. E-mail : prof.khalilbaba@gmail.com.

101

BDD-A24593 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:04:46 UTC)



canchemars arabes de Robert Irwin sont quelques exemples de créations littéraires
influencées par les contes des Mille et Une Nuits.

Le point de départ de 'engouement du lecteur occidental pour les ceuvres
arabes fut la traduction. Ces chefs-d’ceuvre, et bien d’autres textes arabes, ont
suscité un gout pour la littérature arabe dans tout 1’'Occident grace aux
traducteurs. Le monde occidental a eu accés aux Mille et Une Nuits, au Propheéte’ de
Jibran Khalil Jibran, a LTmmeuble Yaconbian de Alaa al-Aswany... a travers la
traduction. L’intérét extraordinaire de I’Occident pour les Mille et Une Nuits, ce
best-seller de la littérature universelle, se fit grace a la traduction du francais
Antoine Galland a partir de 1704. Ces contes d’origine indo-persane connaitront
une postérité universelle sans pareil. En effet, des la fin du XVIII® siecle, on les
trouve en Amérique et en Australie. Sous la traduction de Galland ou d’autres, les
Mille et Une Nuits atteignent également I'Hspagne, ’Allemagne, la Russie, la
Pologne, I'Ttalie, le Danemark... L’entreprise est toujours en vigueur, jusqu’a nos
jours, dans presque tous les pays du monde.

Justement, c’est dans ce cadre que s’inscrit le présent article. Il se fixe pour
objectif I’étude des traductions convenues a une autre ceuvre majeure de la
littérature arabe - malheureusement peu connue du lecteur occidental - a savoir
la maqama. 1a perspective principale dans laquelle s’inscrit cet article serait d’ordre
analytique et permettrait de voir pourquoi la traduction (ou les traductions) du
genre maqdma dans une autre langue rend sa lecture peu appréciée, et comment
les traducteurs s’y sont pris pour le traduire.

Avant de répondre a ces questions, il est utile d’éclairer le lecteur
occidental sur la wagdma, genre littéraire arabe mystérieux pour lui, voire inconnu.

1. Qu’est-ce que /a Maqgima?

La magama est un genre littéraire d’origine arabe créé au X° siecle par al-
Hamadani (968-1008)°, une production qui lui vaut trés probablement son
surnom de Merveille de 'Epoque (Badi‘ az-Zaman). Depuis sa naissance jusqu’a
nos jours, la magdama a gagné un grand nombre d’auteurs de talent et de notoriété
variables. Par-dela leurs différentes origines, ils ont tous emboité le pas a
al-Hamadani, pére fondateur du genre. La magdma est un récit court rédigé en
prose rimée et rythmée parfois mélée de vers et élaboré dans une langue
recherchée et obscure. Elle est 1a mise en scéne de la rencontre d’un héros lettré,
rusé, multiforme et imposteur, et un narrateur cultivé, bourgeois et quelque peu
naif. Chaque confrontation constitue une maqdma: son héros est tantot
prédicateur, tantot libertin, mendiant, marchand, aveugle, boiteux... il change
d’apparence selon les circonstances. Il choisit sa victime et adapte le masque a
l'aventure. Avec brio, le héros de la zagdma se tire toujours de toutes les situations

2 C’est une ceuvre moderme écrite originellement en anglais mais pergue comme une production
arabe. Elle a connu un immense succes international et a été traduite dans plus de quarante langues.
311 est considéré comme le maitre de la littérature arabe de son époque et aussi le créateur du
genre magdma. 11 en a écrit plus de cinquante.

102

BDD-A24593 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:04:46 UTC)



grace a son ¢érudition et a ses stratagemes, et parvient a obtenir quelque bénéfice
matériel. Son discours, toujours édifiant, est orné de jeux de mots et de
considérations divertissantes sur les habitudes de I’époque. Ce genre littéraire
correspond au gout des intellectuels de I'époque qui ont la passion de se
rassembler pour se dévouer a des joutes oratoires et faire assaut d’omniscience.
Plusieurs auteurs du monde arabo-musulman adopterent cette littérature. Or, ce
sont les 50 Magamar d’al-H’ariri (1054-1122) qui jouiront de la plus grande
notoriété. Son effort se manifeste plus dans la forme que dans le contenu de
I’histoire : énigmes, métaphores, jeux de mots, contraintes et acrobaties verbales
y sont consignés avec excellence. En plus de la richesse inépuisable de son
vocabulaire et sa malitrise incomparable de la langue - souvent imitée et
interprétée dans d’autres langues - al-H’ariri a excellé dans la peinture des relations
sociales et des tensions qui minent la société abbasside de l'intérieur. Un grand
nombre de critiques littéraires arabes et étrangers qualifient les Magdmat d’al-
Hariri de richesse littéraire a nulle autre pareille.

La collection de récits créée par al-Hamadani est connue sous le nom de
Magdmat, substantif féminin au pluriel qu’on traduit souvent en frangais par
«Séances ». Chaque récit qui compose le recueil porte a son tour le nom de
magqama, substantif féminin singulier.

Biographes et commentateurs, arabes et orientalistes, considerent les
Magamat avec respect et admiration - que ce soient celles d’al-Hamadani, d’al-H’arird,
d’as-Saraqust’l (m.1143) ou d’autres - notamment lorsqu’il est question de style et de
thétoriqu®. Les innombrables lectures, interprétations, analyses et gloses dont les
Magamat ont fait objet, attirent l'attention sur le caractére compliqué, parfois
inaccessible, dela langue qu’adoptentleurs auteurs. Al-Hamadani, pionnier du genre,
¢tale un talent littéraire recherché faisant preuve d’une éloquence et d’une stylistique
rares chez ses contemporains. Al-H’ariri dépasse son prédécesseur et produit un
recueil chargé de langage sibyllin, donnant ainsi naissance a 'une des plus célebres
ceuvres du patrimoine classique de langue arabe. A la maniére d’al-H’arid, as-
Saraqust’l emploie également dans ses Magamat un langage dune lecture
particulicrement ardue, en raison du foisonnement de figures et de 'abus de
préciosité qui encombrent son texte et embarrassent le lecteur.

La liste des auteurs de Magamat s’étend jusqu’au XX siecle. Tous, ou du
moins la grande majorité, ont emboité le pas a al-Hamadani et a al-H'arirl dans
leur performance stylistique et la fécondité de leurs écrits sur le plan de la
rhétorique.

2. Maqgima et traductions

Grice 2 cette renommeée dans le monde arabo-musulman, certains
orientalistes ont éprouvé une grande passion a traduire, partiellement ou
intégralement et dans différentes langues, les Magdmair d’al-H’arirl notamment :

4 Voir a ce propos des auteurs comme : Régis Blachere ; Pierre Masnou; Chatles Pellat;
Abdelfattah Kilito ; Abdelmalek Mortad’ ; Katia Zakharia ; etc.

103

BDD-A24593 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:04:46 UTC)



Judah Ben Solomon al-H’arizi (entre 1213-1216), le comte Waclaw Seweryn
Rzewuski (1809), Frédéric Pisani (1811), Grangeret de Lagrange (1816), Frédéric
Ruckert (1826), Salomon Munk (1834), Auguste Cherbonneau (1845), Garcin de
Tassy (1852), Thomas Chenery (1867), Pierre Masnou et Régis Blachere (1957),
James T. Monroe (2002) et bien d’autres auteurs s’exprimant dans différentes
langues. Toutefois, le plus célebre traducteur du genre en langue francaise fut
Antoine-Isaac Sylvestre de Sacy (1827), éminent savant francais. Ses traductions
des Magamat d’al-H’ariri ont été largement diffusées en Occident et sa notoriété
s’est affirmée avec les commentaires qu’il y avait ajoutés, prenant soin d’imiter
fidelement la forme de l'original arabe. Cependant, pourquoi la transposition de
la magdima dans une autre langue a-t-elle généralement mené a une lecture peu
prisée en Occident, contrairement a ’Orient ? Et comment les traducteurs ont-
ils procédé pour la traduire ?

Depuis sa naissance, le genre maqgdma constitue une véritable révolution
littéraire dans le monde arabe. Ceci est da principalement a sa qualité, a son style
extravagant, garni d’allusions, de proverbes, d’énigmes, et de calembours, a la
manie de ses auteurs de n’employer que des termes rares et qui ne sauraient ctre
comptis sans faire appel a des commentaires. Le lecteur arabe, méme averti, sait
bien que la lecture des Magamat exige le recours a plusieurs commentaires pour
ne pas étre interrompu constamment dans sa lecture. A chaque ligne, parfois a
chaque mot, il faut se reporter a des explications. Considérons par exemple les
Magdmar d’al-H’ariri : plus de 35 commentateurs se sont préoccupés uniquement
de cet ouvrage. Le commentaire en langue arabe d'ach-Charichi (XIII¢ siecle),
incontestablement le plus complet et le plus célebre, est élaboré en 5 tomes pour
former un recueil de récits de 140 pages environ. Les gloses occupent presque
toujours les trois quarts ou les deux tiers de la page : elles renferment souvent des
explications intéressantes, des poc¢mes d’autres auteurs, des anecdotes, des
proverbes, des événements historiques, etc. Tout cet énorme travail est au service
du lecteur arabe pour lui permettre de décoder I'écriture et dévoiler le langage
contraint et abscons qui pourrait empécher une lecture et une compréhension
beaucoup plus aisées. En Occident, plusieurs wagdamait ont été traduites et publiées
dans divers recueils, mais sans étre accompagnées de gloses pour l'intelligence du
texte. Citons a ce propos ceux de S. Munk et de Caussin de Perceval, entre autres.
Toutefois, la traduction de Sylvestre de Sacy reste, a notre connaissance, la seule
a étre annotée de commentaires et d’explications bien détaillés. Une telle tache
justifie la renommée de cet éminent auteur. D’autres traducteurs, comme Garcin
de Tassy ou Auguste Cherbonneau, ont essayé de commenter quelques waganit,
mais sans détails, et les notes qui accompagnent leurs traductions sont
empruntées en grande partie au travail de S. de Sacy.

D’un autre co6té, la dissemblance entre la culture orientale et celle de
I’Occident, certains mots, expressions, idées et méme traditions arabes
completement étrangers au monde occidental, rendent les interprétations de tous
ces traducteurs moins exactes et transforme le sens en une traduction littérale peu
poétique, souvent obscure et quelquefois maladroite. Dans ce cas, le référent

104

BDD-A24593 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:04:46 UTC)



culturel fait défaut. Les traductions se font généralement de maniere littérale :
certains traducteurs ont utilisé dans leurs traductions le procédé du calque en
transposant, mot a mot, les éléments d’une expression ou d’un mot, ce qui crée
parfois une distorsion de sens. D’autres traducteurs ont effacé des passages ou
expressions qui, malheureusement, contiennent de tres jolies tournures dont la
traduction n’offre aucune trace ; ainsi, seul le lecteur arabe bilingue est 2 méme
d’apprécier le décalage entre le texte en arabe et sa traduction en langue étrangere.
C’est probablement pour cette raison que ce genre littéraire arabe n’a pas pu étre
apprécié par un large public occidental.

Plusieurs traducteurs des Magamat avouent avoir rencontré des difficultés
lors de leurs entreprises, qu’ils qualifient parfois d’ardues. Dés les premiceres lignes
de son introduction qui précede sa traduction des Magdmar d’al-H’ariri paru dans
Jonrnal Asiatique (1834), Salomon Munk note :

Je ne me cache pas tout ce quun semblable essai a de téméraire et de
présomptueux ; car les formes dont ce poete [al-Harirl] a revétu ses
compositions spirituelles, et qui ont tant de charme dans la langue originale, ne
sont que trop étrangetres aux habitudes de notre gott, et j'ai besoin de réclamer

Pindulgence du lecteur pour cette fleur orientale transplantée sur le sol européen.
(Munk, 1834 : 540)

Auguste Cherbonneau écrit dans son Extrait des mékamat de Hariri. XXX
Séance : la Noce des Mendiants :

Si donc nous avons entrepris de donner une version de la trentieme séance, et
d’en commenter les passages qui semblent s’éloigner du monde de nos idées, ce
n’est pas que nous ayons prétendu lever toutes les difficultés ; il y aurait eu de la
présomption de notre part : mais nous avons voulu payer un tribut d’admiration
a l'auteur qui fait le charme de nos études. (Cherbonneau, 1845 : 10)

Garcin de Tassy, autre traducteur francais des Magamat d’al-H’arirl
publiées dans Revue Orientale et Algérienne (1852), avoue a plusieurs reprises, et non
sans difficulté, qu’il se dispense de traduire tels ou tels passages a cause de « leur
peu d’intérét », ou « qu’ils ne sont que la répétition des autres », ou que ceci « ne
change le sens en aucune maniere » ou méme qu’il trouve que c’est « impossible
de faire passer dans une autre langue ». De plus, dans toutes les traductions de cet
auteur, le protocole d’ouverture, ou Pexpression qui inaugure chaque magdma a la
manic¢re des chaines de transmission caractérisées par lenchassement et
Iemboitement du type : « h'addathani ; rawi ; h'aki ; ete. » (un tel nous a raconté)
est totalement absent. Ce procédé traditionnel, typiquement arabe, rappelle
Putilisation dans les « hadith» (paroles du prophete de I'Islam) de la chaine
d’authenticité « zsndd » qui atteste de la véracité de la parole du prophete. Donc,
cette chalne d’authenticité méme traduite, serait loin des idées du monde
occidental.

105

BDD-A24593 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:04:46 UTC)



2.1. Le mot maqama

Revoyons le mot magdma que traduit Sylvestre de Sacy pour la premicre
fois en francais par Séance, traduction adoptée, jusqu’a ce jour, par la majorité des
auteurs de langue francaise spécialisés dans le genre. LLe mot « mwagdm » vient de
«gdma [ yagqimu » (se lever, se mettre en position deboui), ce qui est cohérent puisque la
magqama était contée par quelqu’un qui se tenait debout devant des personnes
assises pour écouter ses récits d’aventures. Donc on est debout et non pas assis
contrairement a ce que suggere la traduction francaise de #wagdma par « séance »
qui dérive plutot du verbe de I’ancien frangais du XII¢siecle « seoir » ayant donné
le participe présent « séant» et le substantif « séance». A notre sens, cette
traduction, comme d’autres’, « passe 2 coté» de la vraie conception du mot
magqama, puisque le narrateur qui introduit les wagamit est supposé étre debout
comme toute personne qui se présente devant un auditoire pour narrer son
aventure. Peut-étre qu’on aurait adopté « séance » pour désigner la position des
auditeurs et non celle du narrateur. L’ambiguité qui entoure cette traduction
oblige certains critiques d’expression francaise a adopter le mot wagdma et son
plurtiel magamat aux féminins tels qu’ils se prononcent en langue arabe.

Les exemples allant dans ce sens sont multiples et il n’est pas possible de
les citer tous.

2.2. Le langage des maqamat

A cette difficulté, s’ajoute celle du langage contraint, compliqué et parfois

méme tortueux des auteurs des Magamat, qui constitue un véritable obstacle pour
les passionnés du genre, désirant produire une traduction incontestablement
adéquate dans une langue étrangere. Le style de ce genre littéraire reste difficile a
saisir pour les traducteurs. A notre sens, traduire une ceuvre a contraintes comme
la Magama est une tache ardue. Car quand on touche a la forme, on pourrait
détruire les jeux de mots graphiques et, par conséquent, le plaisir de lire et
d’écouter aussi. Les lipogrammes, les palindromes, les anagrammes, les co-rimes,
les tautogrammes ou autre style ludique ne pourraient étre transposés dans une
autre langue sans déformation. Citons-en quelques-uns :
- La technique du palindrome : cette technique consiste a ce que 'ordre des
lettres d’'un mot, d’une phrase ou d’un texte demeure le méme lorsqu’on le lit de
gauche a droite ou de droite a gauche. Plusieurs passages des Magamat d’al-H’arird,
en prose ou en vers, sont palindromiques : des palindromes de lettres de deux a
sept mots ; des palindromes des lettres de vers poétiques qui peuvent étre lus de
droite a gauche ou de gauche a droite sans changement de sens, ni de rime ; un
palindrome de texte contenant proverbes, adages et énigmes et qui exprime un
sens quand on le parcourt de manicre normale, et un autre sens quand il est lu a
Ienvers.

5 On trouve également des traductions comme « assenblées » ou « ménipées ».

106

BDD-A24593 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:04:46 UTC)



- La technique du lipogramme : c’est lorsqu’on s’oblige a écrire un texte sans
utiliser certaines lettres. Al-H’ariti le fait avec les points diacritiques®. Il a écrit de
longs textes dont les mots ne comportent aucune lettre diacritée ; des textes ou
un mot comporte des lettres diacritées et 'autre mot n’en contient aucune ;
d’autres textes dans lesquels une consonne sur deux a des points diacritiques ; et
un autre texte ou chaque consonne a des points diacritiques.

- La technique du tautogramme : cette technique ressemble a I’allitération. Les
Magdmar d’al-H’ariri sont tres riches en ce type de procédé. Le méme phonéme
se répete fréquemment dans un texte, aussi bien en prose qu’en vers.

La liste de ce genre d’exercices de style magamien est longue : la co-rime,
le bris de mots, 'anagramme, le pangramme, etc. Donc comment peut-on
traduire tout ceci ?

Garcin de Tassy, traduisant la 23 wagdma dite ach-Chi‘riya (la poétique)
s’arréte au milieu de sa traduction et note ce qui suit :

Ici suivent dix vers qu’ils récitent alternativement, et qui ne sont guere
intéressants que par le parallélisme d’expressions, qu’ils renferment, parallélisme
qu’il est impossible de faire passer dans une autre langue. (De Tassy, 1852)

Auguste Cherbonneau écrit dans l'introduction de sa traduction de la
XXX Magdima :

Hariri s’y est abstenu d’énigmes, d’anagrammes, de tautogrammes, de
logogriphes, d’expressions a double entente, de tours de force sur les points
diacritiques, de lectures rétrogrades, de curiosités grammaticales, en un mot, de
ces jeux d’esprit que le plus grand talent d’imitation ne saurait faire passer dans
une autre langue. Déposant cette fois le faste souvent éblouissant de son
érudition, il s’est contenté du role de conteur. (Cherbonneau, 1845 : 09)

Enfin, concluons ici par une affirmation d’Ernest Renan dans Essais de
morale et de critique :

Qu’on se figure un ouvrage de 400 pages, écrit tout entier de ce style : « Depuis
le jour ou je jetai au Caire I'ancre du séjour, jallumai mon fallot a la flamme de
son génie, et je remplis la conque de mon oreille des petles de sa conversation,
jusqu’a I'heure ou croassa au-dessus de notre téte le corbeau de la séparation.
Alors je le quittai avec autant de regret que la paupiere en éprouverait a quitter
Pceil. » Inutile d’avertir que cette traduction ne rend ni les rimes, ni les
allitérations, ni les jeux de mots, ni une foule d'autres beautés intraduisibles.
(Renan, 1859 : 298-299)

¢ En langue arabe, les points diacritiques sont indispensables pour différencier certaines lettres
qui se partagent le méme squelette. Ces points peuvent étre susctits ou sousctits.

107

BDD-A24593 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:04:46 UTC)



Les Magamat, 11 faut Pavouer, contiennent des passages qu’il serait
impossible de reproduire dans des traductions. Souvent ce sont plutot des tours
de force que des produits de l'inspiration. La traduction de Sylvestre de Sacy ou
d’autres, quel que soit son mérite, ne peut donner quune idée imparfaite de
loriginal.

Systeme de translittération de quelques lettres arabes

Consonnes simples : s () ;dh (3) 5d (95t (95 th (D) ;h° (@) ; kh @) ;gh ¢);°
()" ©-

Consonnes emphatiques : s” (U=) ;2 (£) ; d” (U=) 5 £ (B).

Consonnes géminées : ex. ach-chi riyya.

Voyelles courtes :a ;1 ;u.

Voyelles longues : a ;1 ; 0.

Bibliographie :

Ach-Charichi, Abu al-Abbas, (1992) : Charh' Magdimit al-H'ariri al-Bas'ri [Commentaire
des Magamat d’al-H'ariti al-Bas'ti], éd. Muh'ammad Abu al-Fad'l Ibrdhim, Beyrt,
al-Maktaba al-’ As'tiya, Vol. I, IL, III, IV et V.

Al-Hamadhani, Badi az-Zaman, (1889) : Magdmart, éd. Muh'ammad ‘Abduh, al-Qahira
(réimpr. Dar al-Machriq, Beyrat 1993).

As-Saraqust'l, Aba at-T'ahir, (1995) : A/~-Magamait al-Luzimiya, éd. Hassan al-Waragli,
Rabat, Manchiirat Okad'.

Blachere, Régis,

-(1971) : Engyclopédie de llslam 111. Al-Hamadani, 2¢me éd. francaise, Paris-Leyde.

-(1952): Histoire de la littérature arabe : des origines a la fin du X1 siecle de |.-C., Volumes 1, 2
et 3, Paris, J. Maisonneuve.

-(1953) : « Etude sémantique sur le nom magama », in Machriq, (réimpr. dans Analecta, Damas
1975).

Blachere, Régis et Masnou, Pierre, (1957) : Magdmit (Séances), choisies et traduites de l'arabe
avec une étude sur le genre, Paris, Klincksieck.

Cherbonneau, Auguste, (1845) : Extrait des Mékamat de Hariri. XXX séance : la noce des
mendiants, Patis, Imp. Royale, [Online], http:/ /cdn.notesdumontroyal.com

/document/279a.pdf (consulté le 10.11.2015).

Delisle, Jean, (2005), « Les théories de la traduction : une complexité a apprivoiser », dans
Pour dissiper le flon. Réflexcion plurielle, publ. sous la dir. de Gina Abt Fad'el et Henti
Awaiss, Beyrtt, Ecole de Traducteurs et d’Interprétes de Beyrit, coll. « Sources-
Cibles ».

De Tassy, Garcin, (1852) : Mékamat de Hariri, in Revue Orientale et Algérienne, tome 11, Paris,
Gide et J. Baudty, [Online], http://remacle.org/
bloodwolf/arabe/hariri/seances1.htm#I (consulté le 10.11.2015).

Kilito, Abdelfattah, (1983) : Les Séances, récits et codes culturels chez Hamadhani et Hariri, Patis,
Sindbad.

Ladmiral, Jean-René, (1994) : Traduire : théorémes pour la traduction, Paris, Gallimard.

Lavault-Olleon, Elisabeth et Delisle, Jean, (2008), La traduction raisonnée, Coll. « Pédagogie
de la traduction », 2¢me édition.

108

BDD-A24593 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:04:46 UTC)



Lavieri, Antonio, (2005) : Esthétique et poétiques du traduire, Modena, Mucchi.

Mortad’, Abdelmalek, (1988) : Fannu al-Magdma fi al-Adab al-‘Arabi [’art de l]a Magama
dans la littérature arabe], Tunis, ad-Dar at-Tanusiya li an-Nachr.

Munk, Salomon, (1834) : « HARIRI, SEANCES, Essai d’une traduction précédé de quelgnes
observations sur la poésie arabe », Journal Asiatique, Paris, Leroux, [Online],
http:/ /remacle.org/bloodwolf/ arabe/hariri/ seances] .htm#I (consulté le 10.11.2015).

Ost, Francois, (2009) : Traduire. Défense et illustration du multilinguisme, Paris, Fayard.

Pellat, Chatles (1950) : La littérature arabe, des origines a 'épogue de la dynastie Umayyade, Patis,
G.P. Maisonneuve et Cie.

Pellat, Chatles et Brockelmann, Karl (1991) : Encyclopédie de !'Isiam 11, Makdéma, Nouvelle
édition, Paris-Leyde.

Renan, Ernest (1859) : « Les Séances de Harivi ». Essais de morale et de critique, Paris, Calmann-
Lévy.

Silvestre De Sacy, Antoine-Isaac (1827) : Chrestomathie arabe : ou extraits de divers écrivains
arabes, tant en prose quen vers, V.III, Paris, Imp. Royale, [Online],
http:/ /remacle.org/bloodwolf/ arabe/hariri/ seances2.htm (consulté le 10.11.2015).

Zakharia, Katia (2000) : Abi Zayd Sariji, impostenr et mystigue, Damas, IFEAD.

109

BDD-A24593 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:04:46 UTC)


http://www.tcpdf.org

