
77 
 

 
SIGNIFICATION, AMBIGUÏTÉ ET TRADUCTION 

 
Mustapha TIDJET1 

 
 
Abstract: Semantic ambiguity is inherent to the vocabulary of any natural language. This 
particular language feature is exploited to produce beauty in literary Kabyle creations, but 
this makes them difficult to interpret and even more to translate. There have been many 
attempts to use translation theories (like the skopostheorie, for instance) tendentiously, to 
justify the status of a dominated language, like Tamazight. It is therefore important for 
the translation concepts, generally forged in the contexts of dominant and well developed 
languages, to be adapted before being adopted in minority languages, dominated or 
emerging in the field of writing. 
 
Keywords: literary translation, skopos, Kabyle, semantic ambiguity. 

 
 
1. Cadre théorique 
 Ayant d’abord eu une formation linguistique s’inscrivant dans les 
théories fonctionnalistes, nous nous sommes naturellement intéressé à la 
traductologie fonctionnaliste. C’est une théorie bâtie sur le concept du skopos, qui 
est un mot grec signifiant « finalité », établie par le traductologue allemand Hans 
Vermeer. Sa philosophie peut être résumée comme suit : « Chaque texte est 
produit pour répondre à une finalité spécifique et il doit servir cette finalité. La 
règle du skopos s’établit comme suit : il faut traduire/ interpréter/ parler de 
manière à ce que le texte traduit puisse fonctionner dans la situation dans laquelle 
il sera utilisé, pour ceux qui veulent l’utiliser précisément comme ils souhaitent 
qu’il fonctionne (Vermeer, 1989a : 20) » (in Nord, 2008 : 43). 
 Nous remarquons que la seule chose importante, ou en tout cas ce qui 
est primordial, et qui doit capter toute l’attention du traducteur est la finalité. C’est 
ainsi que Christiane Nord, l’une des représentantes les plus importantes de cette 
théorie nous explique que la règle du skopos « implique que le skopos d’un acte 
traductionnel puisse engendrer une traduction « libre » ou « fidèle » ou tout autre 
texte entre ces deux extrêmes, selon la finalité du texte traduit » (Nord, 2008 : 43). 
C’est-à-dire qu’un traducteur est libre dans toute sa démarche de traduction 
pourvu que le texte final atteigne la « finalité », ou le skopos, pour lequel il a été 
commandé.  
 Pour juger de la pertinence de cette théorie, nous allons d’abord l’utiliser 
pour étudier un exemple, un poème kabyle recueilli et traduit par Adolphe 
Hanoteau vers le français : 
 
                                                             
1 Maître de conférences, Faculté des Lettres et Langues, Département de Langue et Culture 
Amazighes, Université Abderrahmane  Mira de Bejaia, mustapha.tidjet@gmail.com. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:32 UTC)
BDD-A24591 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



78 
 

A yikhef-iw kker ur ggan ! 
Acu a k-yefnan ?  
Amek ara k-ighder yiḍ’es ? 
Leâbad fnan ! 
Sens-d ay uzmir times ! (Hanoteau, 1867 : 1)2 

Holà ! o ma tête, debout ! pas de repos ! – Que t’est-il donc arrivée d’heureux, - 
que tu te laisses surprendre par le sommeil ? – Le genre humain est anéanti ; - 
Dieu puissant, éteins cet incendie ! (Hanoteau, 1867 : 2). 
 

 Nous remarquerons que le traducteur affiche, d’emblée, son mépris à 
l’égard de la culture/littérature source. La présentation scripturaire à elle seule 
nous en dit beaucoup. En effet, il ne lui serait jamais venu à l’esprit de faire cette 
présentation s’il s’agissait d’un poème produit dans la langue française. Le français 
a des normes pour rendre à l’écrit les vers d’un poème. S’il n’a pas utilisé les 
mêmes normes, c’est parce qu’il ne juge pas que cette production soit digne du 
titre de poème, et, par conséquent la représentation graphique ne doit pas risquer 
de tromper le lecteur cible qui est évidemment le lecteur français, ce qui est bien 
explicité dans le passage suivant :  
 

« En lisant ces poésies, il ne faut pas perdre de vue leur origine. On risquerait de 
porter sur elles un jugement qui tomberait à faux, si l’on prenait un terme de 
comparaison plus élevé que les chansons des paysans illettrés de nos compagnes. 
Placées à ce niveau modeste, elles peuvent sans désavantage, je crois, soutenir le 
parallèle. 
Le souvenir de cette origine rendra aussi plus facile l’indulgence pour certaines 
comparaisons, certaines images triviales ou grossières que le goût épuré par l’étude 
bannit avec soin des littératures cultivées » (Hanoteau, 1867 : III). 
 

 Ce passage nous indique clairement qu’il s’adresse à ses compatriotes et, 
de surcroît, à une certaine classe seulement ; les paysans français incultes et illettrés 
n’en font pas partie.  
 En réalité, ce mode de présentation n’est pas fortuit. Non seulement il 
montre le manque de respect qu’a l’auteur envers la littérature autochtone, mais il 
y a aussi la volonté qu’il a de diminuer de sa valeur. C’est parce qu’il est 
parfaitement conscient que la forme est partie intégrante de la poéticité d’un 
texte - comme il l’a écrit lui-même, avec encore et toujours cette marque de 
mépris : « Comme dans toutes les littératures primitives, la forme, dans ces 
poésies a, le plus souvent, une importance beaucoup plus grande que le fond. La 
coupe du vers, la rime, l’assonance des mots, rapprochés à dessein les uns des 
autres, produisent un effet qu’il faut bien renoncer à rendre » (Hanoteau, 1867 : 
III-IV) - qu’il a utilisé cette forme banale de présentation. Il le fait pour servir une 
finalité ! Qu’elle est donc cette finalité ? 

                                                             
2 La notation d’Hanoteau étant difficilement déchiffrable, on a opté pour la notation usuelle de 
tamazight moderne. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:32 UTC)
BDD-A24591 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



79 
 

 Le message également n’a pas été reproduit. En effet, dans le texte 
original, l’auteur s’adresse à sa tête et lui demande de rester éveillée, de ne pas se 
laisser surprendre par le sommeil en utilisant l’expression kker ur ggan. Dans la 
traduction on retrouve effectivement l’une des significations de kker, « se mettre 
debout », mais pas la signification qui convient au contexte décrit par le poète où 
ce mot prend le sens « rester éveillé ». La tête ne pouvant se lever, se mettre 
debout, c’est une fonction qui incombe au corps, il y a donc une erreur logique 
qui a été commise, ce qui fait que le message est altéré. 
 Le colonel Hanoteau poursuivait deux buts à travers son travail. Le 
premier objectif, implicite dans le texte introductif, est immédiat, il s’agit de 
justifier la colonisation. Nous avons affaire à une population primitive, comme montré par 
sa poésie, la colonisation lui sera donc d’un grand apport civilisationnel. Le second objectif 
est explicité dans cet écrit : 
 

« Ces poésies peuvent avoir pour nous un enseignement utile. Elles constatent, en 
effet, l’état des esprits pendant la guerre et dans les premières années qui ont suivi 
la conquête, alors que les populations étaient encore frémissantes de la longue lutte 
qu’elles venaient de soutenir. En comparant, dans quelques années, ces poésies à 
celles du même genre qui ne manqueront pas de se produire, on pourra donc se 
faire une idée exacte des modifications apportées, dans les sentiments à notre égard 
du peuple kabyle, par les bienfaits de la paix et la sage modération de notre 
gouvernement. » (Hanoteau, 1867 : X-XI). 
 

 Ce recueil de poésie est donc réalisé dans le but de servir de baromètre 
sociologique. Il doit être un baromètre pour mesurer l’évolution des sentiments 
et de l’opinion des populations envers l’administration coloniale. En rapport avec 
ces deux objectifs, nous pouvons avancer que la traduction réalisée sert bien la 
« finalité » voulue. Peut-on dire que c’est une bonne traduction ? Si l’on se réfère 
à cette théorie du skopos, on est obligé de répondre par l’affirmative car la « théorie 
du Skopos affirme que le traducteur doit d’abord savoir à quoi servira la 
traduction qui lui est commandée et veiller à produire un texte qui corresponde à 
cette fonction » (Bocquet, 2006 : 30). Or, ici, il faut bien reconnaître que le 
traducteur sait très bien à quoi il destine sa traduction et le résultat est un texte 
qui peut bien servir cette finalité.  
 Et si l’on objecte que la finalité du texte original se trouve en conflit 
d’intérêt avec la finalité de la traduction ? Il nous sera certainement répondu par 
cette citation : « l’idée fondamentale de la théorie du skopos pourrait s’exprimer 
ainsi : "la finalité traductionnelle justifie les procédures de traduction". Une telle 
affirmation est certes acceptable quand la finalité de traduction s’aligne sur les 
intentions communicationnelles de l’auteur du texte source. Mais qu’en est-il 
d’une situation où la consigne de traduction exige un texte traduit dont les buts 
communicationnels sont contraires à l’opinion ou à l’intention de l’auteur, voire 
incompatibles avec elles ? Dans un tel cas, la règle du skopos pourrait à juste titre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:32 UTC)
BDD-A24591 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



80 
 

être interprétée comme "la fin justifie les moyens" et il n’y aurait aucune restriction 
quant aux résultats possibles. » (Nord, 2008 : 148-149). 

Il nous semble que cette théorie, à vouloir englober toutes les traductions 
dans son cadre, celles qui sont déjà réalisées et celles à venir, elle a raté ce qui nous 
semble essentiel dans une traduction littéraire. Nous ne pouvons souscrire à une 
théorie qui accepte dans ses principes le credo : « la fin justifie les moyens ». Nous 
pensons qu’une théorie doit impérativement édicter des règles de bonne conduite, 
elle doit au moins instaurer des règles de déontologie qui empêcheraient les excès 
de ce type. Nous n’avons pas le droit de changer l’énoncé de la traduction au point 
d’aboutir au contraire du message porté par le texte original ce qui est une trahison 
y compris envers le lecteur cible. « C’est en effet la question initiale que tout 
lecteur d’une traduction est en droit de se poser, celui de la différence qui sépare 
l’original du texte traduit » (Oustinoff, 2003 : 15). Le message véhiculé par la 
version originale devra être la finalité de toute entreprise de traduction, tout en 
essayant bien sûr, dans les limites imposées par ce premier objectif qui est 
fondamental, de dépayser le moins possible le lecteur cible. « A ce titre, le 
traducteur intervient comme intermédiaire dans la chaîne de communication, avec 
une double responsabilité : en amont, à l’égard de l’émetteur de la production 
langagière première et, en aval, à l’égard du récepteur de la production seconde » 
(Durieux, 2006 : 97). 

Le principe d’équivalence instauré par les théories linguistiques, que les 
fonctionnalistes s’échinent à critiquer et à remettre en cause, nous paraît au 
contraire ce garde-fou nécessaire pour toute traduction. Tel qu’énoncé par Koller, 
« un lien d’équivalence existe entre un texte source et un texte cible lorsque ce 
dernier remplit certaines conditions qui comprennent des aspects tels que le 
contenu, le style et la fonction communicative. La condition de l’équivalence s’exprime 
comme suit : la qualité (les qualités) X dans le TS doit (doivent) être préservée(s). Ceci a 
pour conséquence que le contenu, la forme, le style, la fonction… du texte source 
doivent être préservés, ou du moins la traduction doit-elle chercher à les préserver 
au mieux (Werner Koller, 1979 : 187) » (définition citée in Nord, 2008 : 19). 

C’est pour rester dans le cadre de cette condition d’équivalence que nous 
avons essayé d’identifier certaines difficultés que doit surmonter un traducteur de 
la littérature d’expression amazighe, particulièrement kabyle.  
 
2. Ambiguïté 

 Il est toujours très difficile de rendre dans une langue les valeurs 
sémantiques exactes du lexique d’une langue, par le lexique d’une autre langue, à 
plus forte raison si ce lexique présente une ambiguïté sémantique. Or cette 
ambiguïté est souvent utilisée comme facteur de littérarité dans la littérature 
kabyle, procédé très prisé par le public kabyle. C’est cette ambiguïté qui permet 
une richesse du message poétique, chacun y mettant ce qui lui convient, et en fait 
l’interprétation qu’il veut, ou qui l’arrange, de l’œuvre.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:32 UTC)
BDD-A24591 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



81 
 

 C’est d’autant plus vrai que le public garde les différentes possibilités 
d’interprétation, même si l’auteur lui-même intervient pour préciser ses intentions. 
Nous citerons deux exemples du poète-chanteur Lounis Ait Menguellet. 

- Le premier a trait à la signification du mot aârab dans la chanson intitulée 
a lmus-iw, « ô ! Mon couteau », éditée au milieu des années 80. Aɛrab est un 
emprunt à la langue arabe signifiant « Arabe » ; il ne soufre normalement d’aucune 
ambiguïté de sens. Mais produite à un moment historique particulier, au moment 
où la revendication berbère était à son paroxysme, son interprétation déclencha 
une polémique. Pour les militants de la cause amazighe, cette chanson était venue 
à point nommé pour montrer l’engagement de ce chanteur populaire dans la lutte 
pour tamazight. C’est, en effet, un allié inestimable qui pouvait rallier tout un pan 
de la population à la cause. L’interprétation raciale de la chanson était surtout 
exploitée par les militants les plus radicaux. Interpelé par les mass médias sur le 
caractère raciste de la chanson, l’auteur s’est défendu en donnant une 
interprétation tout à fait neutre du mot incriminé. Le mot serait utilisé dans un 
sens qui a une portée générale d’« algérien »3. 

- Le second exemple est tiré du titre ddin amcum d’une chanson qui vient, 
elle aussi, à un autre moment charnière de la Kabylie, elle voit le jour à un moment 
où la religion musulmane est « dans tous ses états » en Kabylie. En effet, si cette 
région est islamisée depuis des siècles déjà, cependant depuis les années 2000, 
l’islam n’est plus ce qu’il était jadis. Cette religion s’est trouvée compartimentée et 
divisée en plusieurs branches (Islam traditionnel, islam traditionnel revisité, 
plusieurs tendances émergent de ce que l’on appelle la sahoua « l’éveil »…). Les 
tenants de chacune des branches revendiquent être les représentants de l’islam 
authentique. 

Alors la chanson ddin amcum, vient, aux yeux du public, dénoncer en 
quelque sorte cet état de fait. L’auteur intervient encore une fois pour expliquer 
que ddin pour lui signifie tout simplement « dette ». En effet, le mot (ou les mots) 
ddin est un emprunt à l’arabe, mais avec deux étymologies différentes. Le premier 
vient de l’arabe classique ddin « religion ». Le second lui aussi vient de l’arabe 
classique dayn « dette », mais il est d’abord passé par l’arabe dialectal algérien qui 
lui fait subir un premier traitement d’adaptation à son propre moule linguistique. 
Ainsi, ce mot a connu une réduction vocalique et le remplacement de la semi-
voyelle y par la voyelle courte i. En arrivant  dans le kabyle, il se confond avec le 
premier pour former un couple homonymique ddin et signifier aussi bien « dette » 
que « religion ». 

Nous avons donc affaire à deux homonymes ayant, par conséquent, des 
significations différentes que le contexte ne permet pas de lever ici. Ce qui est 
notable, c’est que même l’intervention de l’auteur pour expliciter son intention n’a 
pas eu de grande influence dans l’interprétation qu’en font les auditeurs. 

                                                             
3 Effectivement, l’expression nekni s waâraben « nous les Arabes » est beaucoup utilisée en Kabylie, 
surtout par les personnes d’un certain âge, ce qui absout de tout caractère raciale, ou tout au moins 
de sa valeur négative de xénophobie, le mot aârab. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:32 UTC)
BDD-A24591 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



82 
 

 C’est dans de pareilles situations que la distinction faite par les 
traductologues entre le sens du texte, désigné aussi par le concept de « vouloir 
dire », et l’intention de l’auteur prend tout son sens. Dans ce cas, le sens ne peut 
pas être réduit à la seule explication que veut bien fournir l’auteur, « dans la mesure 
où le texte peut être lu par chacun des lecteurs de façon un peu différente, il nous 
semble que c’est bien plutôt le vouloir dire de l’auteur que le traducteur doit 
s’efforcer d’appréhender et de transmettre, car c’est lui qui permet ensuite à 
chacun une lecture individuelle. Ajoutons que le sens ne doit pas être confondu 
avec l’intention de l’auteur » (Lederer, 2006 : 45).  
 
3. Les allusions 
 Certains auteurs ont recours au langage allusif. C’est-à-dire qu’ils ont 
recours au langage indirect pour s’exprimer. Sliman Azem4 a excellé dans cet art. 
Nous citerons comme exemples : ffegh ay ajrad tamurt-iw « O ! Criquet migrateur ! 
Quitte mon pays », ay amqerqur w-wemdun « O ! Grenouille de mare », tlata yeqjan 
« les trois chiens »… Pour la période actuelle, nous avons l’exemple de Ferhat 
Imazighen Imula 5  (aqcic d uâet’t’ar « l’enfant et le colporteur » 6 , agarfiw « le 
corbeau », tezwegh merra ad tt-nessuden « nous embrasserons tout ce qui est 
rouge »,…). Ces différentes expressions sont en fait porteuses de deux types de 
significations. La première renvoie au sens direct véhiculé par les composants 
linguistiques. La seconde est une signification implicite que le lecteur doit pouvoir 
reconstituer, ce qui est dénommé « présupposé » dans la terminologie de Lederer : 
« nous [Danica Seleskovitch et moi-même] avons remarqué que le support 
linguistique du sens n’est qu’une partie pour un tout, ce que les linguistes avaient 
établi au plan unilingue. Ils avaient vu que certaines formes linguistiques de la 
langue et du discours charriaient des implicites de la langue, les présupposés » 
(Lederer, 2006 : 45). Nous pensons que cette deuxième composante est de loin la 
plus importante du point de vue littéraire. 
 

                                                             
4 C’est un chanteur populaire kabyle. Il a commencé la chanson contestataire pendant la période 
coloniale, notamment avec une chanson emblématique intitulée ffegh ay ajrad tamurt-iw « Ô ! Criquet 
migrateur ! Quitte mon pays ». Avec criquet migrateur, il fait allusion au colonialisme dévastateur. 
Après l’indépendance de l’Algérie, il devient contestataire également du régime en place et s’exile 
alors en France où il meurt le 28 janvier 1983 à Moissac. 
5 De son vrai nom Mehenni Ferhat, il a créé un groupe dénommé Imazighen Imoula « les Berbères 
de l’Ouest ». C’est un chanteur engagé qui s’est toujours opposé au régime autoritaire de l’Algérie. 
Son engagement politique l’a amené à participer à la fondation d’un parti d’opposition connu sous 
le sigle RCD (Rassemblement pour la Culture et la Démocratie). En désaccord avec le président 
de ce parti, il fonde un autre parti plus radical, le MAK (Mouvement pour l’Autonomie de la 
Kabylie), ce qui lui vaut d’être persona non grata dans son propre pays, chose qui l’a poussé à 
s’exiler en France. Son parti agit toujours clandestinement parce que les autorités refusent de lui 
délivrer son agrément.  
6 L’enfant symbolise l’innocence et la naïveté des habitants de l’Afrique du Nord, le colporteur 
renvoie aux premiers musulmans venus en Berbérie pour vendre, en fait pour répandre, leurs 
culture et croyances. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:32 UTC)
BDD-A24591 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



83 
 

4. Lexèmes non-usuels 
 Le choix d’un lexique qui n’est pas connu par la grande masse de la 
population est un autre facteur de littérarité. Ici, nous avons recensé plusieurs 
voies de recours, qui sont utilisées en général dans des époques différentes. 
Chaque époque étant caractérisée par une voie, même si les différentes voies 
peuvent en fait se rencontrer dans une même époque : 
 
a. Emprunt lexical 
 L’emprunt, surtout à l’arabe, fait partie du kabyle quotidien. Le taux des 
emprunts est tel qu’on ne peut s’exprimer convenablement  en kabyle si l’on 
décide de s’en passer. Mais les poètes ont recours à d’autres emprunts, non encore 
connus dans le langage commun, et les utilisent comme forme de créativité 
littéraire. C’est l’une des voies pour élever le niveau linguistique du texte produit, 
cela dénote l’utilisation d’une langue recherchée. Un exemple frappant a été 
rencontré dans la poésie de Si Lbachir Amellah : a teldj ikkaten s ṣemt’a7// ag°ris 
ighet’t’a// lghim iqt’eâ iberdan « La neige tombe glaciale// et, de gelée épaisse, 
recouvre// les routes embrumées » (Bouamara, 2004 : 260). Mais nous 
retrouvons ce même procédé chez beaucoup d’auteurs ; nous pouvons en citer 
quelques exemples : 
Qasi Udifella :  
 I wul-nnegh ad yettberred « Ainsi nos cœurs seront apaisés » 
 G lebh’er ldjamed « Comme s’ils étaient en mer immobile » 
 A gh-yes’leh’ menna w ghadi « Et nous nous en ressentirons bien  
              dorénavant » (Yacine, 2008a : 204) 
Chérif Kheddam :  
 Tamurt-iw tec’c’ur d lfen « Mon pays plein d’art » 
 I win ifaqqen « Pour ceux qui sont éveillés » 
 A d-isedher’ ayen yellan « Ils mettront en valeur sa beauté » (Yacine,  
              2008b : 228) 
Si Mohand :   
 Ay ul-iw nehhugh kullas « Cœur que chaque jour je prêche » 
 Beââed i yir nnas « Fuis les hommes vils » 
 Iggad ur nessin lkhir « Et ingrats » (Mammeri, 1969 : 140) 
A noter que les mots en gras sont tous des mots arabes, ils n’ont jamais été intégrés 
au kabyle pour en faire des emprunts. Ce sont des mots utilisés uniquement dans 
les circonstances qui ont permis la création de ces poèmes. 
 Cette stratégie se retrouve chez d’autres auteurs étrangers. Nous la 
trouvons signalée par Raguet à propos de l’écrivain anglophone Lalla8 : « Dans 
cette écriture « cataclysmique », la parole de l’auteur porte la douleur et l’angoisse 
                                                             
7 L’apostrophe qu’on trouve dans les mots kabyles remplace, en fait, les signes diacritiques de la 
notation usuelle de cette langue. Pour ce qui est du caractère â, il note la fricative pharyngale 
sonore. 
8 Lalla Barbara, Arch of fire, Kingston, Jamaïque, Kingston Publishers Limited, 1998. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:32 UTC)
BDD-A24591 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



84 
 

dans un registre linguistique fluctuant entre deux langues » (Raguet, 2006 : 219), 
elle continue en page 223 : « et le lexique peut aller chercher dans le vernaculaire 
ou le culturel des référents « étrangers » à la langue d’accueil. » 
 
b. Néologie  
 Le recours aux néologismes a commencé à faire son apparition dès les 
premières années d’ouverture de la chaire du berbère par Mouloud Mammeri à la 
fac centrale d’Alger, et la diffusion des premières créations néologiques, 
notamment par les étudiants qui assistaient à ces cours, à l’exemple du poète et 
dramaturge Abdellah Mohya (dit Mohend U Yehia), mais le canal qui a vulgarisé 
un certain nombre de néologismes reste le bulletin de l’académie berbère. C’est 
un procédé largement utilisé depuis les années 70 du siècle passé. Surtout que ce 
procédé est, en plus de jouer son rôle dans la poéticité du texte littéraire, un moyen 
de s’inscrire également dans la catégorie des chanteurs engagés pour la défense de 
la culture amazighe, ou carrément un militant par un engagement politique 
(Menguellet, Ferhat, Idir, Maatoub, Ideflawen…) 
 En réalité, les premiers néologismes ont commencé à faire leur 
apparition dès le milieu des années quarante. « Ils ont été créés, pour des besoins 
de créations poétiques, par des militants kabyles du mouvement national algérien, 
précisément des militants du P.P.A. (Parti du Peuple Algérien), le parti le plus 
radical en matière de revendication de l’indépendance, dans un contexte 
international marqué par la fin de la deuxième guerre mondiale et ses 
répercussions sur les mouvements de libération des pays du tiers monde » (Tidjet, 
1998 : 351). Sauf que leur nombre était très réduit et qu’ils n’ont pas connu de 
continuité, car le mouvement de revendication de l’algérianité de l’Algérie à  
lui-même été mis en berne avec le déclenchement de la guerre de libération. 
 
c. Unités tombées en désuétude 
 Le rang élevé du registre linguistique de l’auteur peut être également 
montré par l’utilisation de vieilles unités lexicales, de mots auxquels n’ont accès 
que les vieux « sages », qui sont eux-mêmes des privilégiés de la société en quelque 
sorte. Ce sont des lexèmes qui ont disparu du langage courant mais qui restent 
gravés dans les mémoires de certaines personnes seulement. Ce sont les unités 
tombées en désuétude, c’est-à-dire des unités qui, sans qu’elles aient 
complètement disparu, ne se retrouvent pas dans le langage courant. Matoub 
Lounes est un bon exemple d’auteur qui a eu beaucoup recours, dans sa poésie, à 
ce type d’unités linguistiques. 
 
5. Ambivalence des structures syntaxiques  
 D’autres auteurs recourent à l’utilisation de structures syntaxiques qui 
peuvent avoir plusieurs lectures possibles. Nous avons l’exemple de K. Bouamara 
nekni d wiyiḍ, qui peut avoir au moins deux lectures : « nous et les autres », « nous 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:32 UTC)
BDD-A24591 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



85 
 

sommes les autres ». Sauf que là, l’auteur est conscient de cette ambiguïté, c’est un 
choix délibéré. Il nous l’a lui-même confirmé. 
 
Conclusion 
 Si la traductologie est une science utile pour les langues des sociétés 
développées, elle est indispensable dans le cas des langues dites minoritaires. Le 
tamazight, langue minorée qui n’a amorcé son passage à l’écrit que depuis 
quelques décennies, et qui vient juste d’accéder au statut de langue officielle en 
Algérie, est dans cette situation. La traduction et la traductologie lui sont donc 
vitales. Cependant, les concepts qui sont forgés dans des situations 
socioculturelles et linguistiques apaisées doivent être modérés et nuancés dans son 
cas. Il faut tenir compte des sociétés où le scientifique est utilisé tendancieusement 
pour justifier des situations de fait accompli à l’exemple des situations de 
colonisation où les langues autochtones n’ont pas droit de cité, ou bien pour 
entériner une situation de domination linguistique comme c’est le cas des langues 
minoritaires. Ces concepts peuvent même être utilisés pour justifier les politiques 
de substitution linguistiques comme ce fut le cas en Afrique du Nord pendant les 
premières décennies des indépendances. 
 Nous terminerons, pour conclure, par cette expression de Diderot : « "Il 
n’y a qu’un moyen de rendre fidèlement un auteur d’une langue étrangère dans la 
nôtre : c’est d’avoir l’âme bien pénétrée des impressions qu’on en a reçu et de 
n’être satisfait de sa traduction que quand elle réveillera les mêmes impressions 
dans l’âme du lecteur") » (in Raguet, 2006 : 214). 
 
 
Bibliographie 
Bocquet, Claude, 2006, « La traductologie : préhistoire et histoire d’une démarche 

épistémologique », in Qu’est-ce que la traductologie ?, Etudes réunies par Michel 
Ballard, Artois Presses Université, pp. 23-36. 

Bouamara, Kamal, 2004, Si Lbachir Amellah (1891-1930) : un poète-chanteur célèbre de Kabylie, 
éditions Talantikit, Bejaia. 

Durieux, Christine, 2006, « La traductologie : une discipline limitrophe », in Qu’est-ce que 
la traductologie ?, Etudes réunies par Michel Ballard, Artois Presses Université, pp. 
95-105. 

Hanoteau, Adolphe, 1867, Poésies populaires de la Kabylie du Djurdjura, Imprimerie impériale. 
Lederer, Marianne, 2006, « La théorie interprétative de la traduction – origine et 

évolution », in Qu’est-ce que la traductologie ?, Etudes réunies par Michel Ballard, 
Artois Presses Université, pp. 37-51. 

Mammeri, Mouloud, 1969, Les isefra de Si-Mohand, Librairie François Maspero, Paris. 
Mounin, Georges, 1974, Dictionnaire de la linguistique, Quadrige/PUF, Paris. 
Nord, Christiane, 2008, La traduction : une activité ciblée (Introduction aux approches 

fonctionnalistes), Traduit de l’anglais par Beverly Adab, Artois Presses Université, (1er 
édition St Jerome Publishing, Manchester, UK, 1997). 

Oustinoff, Michaël, 2003, La traduction, PUF, collection Que-Sais-je ?, Paris. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:32 UTC)
BDD-A24591 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



86 
 

Raguet, Christine, 2006, « Sur la raison, sur le discours, sur la pratique du passeur : 
comment traductologisons-nous ? », in Qu’est-ce que la traductologie ?, Etudes réunies 
par Michel Ballard, Artois Presses Université, pp. 213-226. 

Tidjet, Mustapha, 1998, Polysémie et abstraction dans le lexique amazigh (kabyle), mémoire de 
magister, Département de Langue et Culture Amazighes, Université 
Abderrahmane Mira de Bejaia. 

Yacine, Tassadit, 2008a, Poésie berbère et identité (Qasi Udifella, héraut des At Sidi Braham), 
éditions Alpha (1ère édition Maison des sciences de l’homme, Paris, 1988). 

Yacine, Tassadit, 2008b, Chérif Kheddam ou l’amour de l’art, éditions Alpha (1ère édition La 
Découverte, Paris, 1995). 

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:32 UTC)
BDD-A24591 © 2016 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

