THEATRE ET REPRESENTATION CHEZ ANDRE GIDE

Diana-Adriana LEFTER’

Abstract: Our paper proposes an analysis of André Gide’s profound attraction for the
world of theatre. We know that he was quite an obscure playwright, while his passion for the
theatre has been sincere and profound. That is why we want to try to find out which are the
reasons of this passion, moreover for the drama representation. We show that his histrionic
personality and the obstructions of a puritan society pushed him towards this world of fiction and
representation in the same time, giving him the opportunity to depict himself in his most
representative drama characters.

Keywords: histrionic personnality, Gide, projection.

Lethéatre, un art de lareprésentation

Le théatre est par excellence un art de la représentation / re-présentation, de la
mise-en-scene, |’espace ou 1’on crée un monde qui refléte / re-présente et qui invite (le
spectateur) a la réflexion — il a donc une fonction sociale et cathartique. Comme nous
I’avons montré ailleurs « La représentation théatrale est un rite en soi : elle se déroule
dans un espace sacralisé ou, par laforme méme de I’odéon, les spectateurs et les acteurs
sont séparés du monde profane, de |I’espace profane ; pendant la représentation, le temps
extérieur est suspendu et le temps que les acteurs et les spectateurs vivent est celui
interne, de I’histoire représentée » (Lefter, 2013 : 13).

Il s’ensuit que le théétre, par son texte mais plus encore par sa représentation,
«donne & voir » - il n'est pas sans importance de rappeler ici que le termer grec
theatron, d’ou on ale mot francais théatre, signifie endroit d’observation, lieu d’ou I’on
voit. Henri Gouhier emploie le terme de fantdmes pour désigner les personnages
dramatiques, puisqu’ils n’existent pas, mais par la représentation, un corps leur est
donné. « Le théétre est la mise en scéne d’une fiction : comment donner & voir ce qui
n’est pas ? Comment donner corps a des fantdmes puisqu’il faut bien appeler ainsi les
personnages imaginaires profilés par le génie littéraire ? [...] Représenter c’est rendre
présent par une présence. » (Gouhier, 1991: 121). Il devient évident que le théétre est la
seule forme littéraire qui permette au créateur de donner matiére a une idée, de
matérialiser des produits de I’imagination.

Le monde du théétre est paradoxal par son double statut : d’une part, il est
mimesis de lavie et en celail se plie a des conventions, qui tiennent d’une part a des —
appelons-les «regles de la vie» — et d’autre part aux conventions liées a la
représentation qui est, comme nous I’avons dit plus haut, un vrai rituel régi par des
regles auxquelles obéissent dans une égale mesure ceux qui représentent — acteurs et
metteur en scene — et ceux pour lesquels on représente, les spectateurs ; d’autre par, le
théatre est produit de I’imagination est c’est la représentation qui doit le valider devant
le public. C’est pour ces raisons que Pierre Larthomas (Larthomas, 1980) parle du
théatre comme d’un «art brutal », parce qu’il se soumet a des contraites venues alafois
de lapart de I’auteur et de la part du public.

" Université de Pitesti, diana_lefter @hotmail.com

189

BDD-A24564 © 2015 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:57 UTC)



Le théédtre signifie donc a la fois projection et dédoublement: le monde
représenté n’est pas vrai, mais véridique ; I’acteur quitte, pendant la représentation, sa
personna, pour en étre une autre, pour étre le personnage et toute une technique y est
déployée: discours, mouvements, mimique, masgue, costume, voire travesti. Anne
Ubersfeld souligne d’ailleurs I’incontournable de la présence de I’acteur dans la
représentation théatrale : « le comédien est le tout du théatre. [...] Paradoxalement, il est
alafois producteur et produit dans le domaine des signes » (Ubersfeld, 1996 : 137) :

Qu’est-ce que le théétre? Une espéce de machine cybernétique [une machine a
émettre des messages, a communiquer]. Au repos, cette machine est cachée derriére un
rideau. Mais dés qu’on la découvre, elle se met a envoyer a votre adresse un certain
nombre de messages. Ces messages ont ceci de particulier, qu’ils sont simultanés et
cependant de rythme différent; en tel point du spectacle, vous recevez en méme temps 6
ou 7 informations (venues du décor, du costume, de I’ éclairage, de |la place des acteurs, de
leurs gestes, de leur mimique, de leur parole), mais certaines de ces informations tiennent
(C’est le cas du décor) pendant que d’autres tournent (la parole, les gestes); on a donc
affaire a une véritable polyphonie informationnelle, et c’est cela la théétralité: une
épaisseur de signes (Barthes, 1981 : 258).

André Gide et lethéatre. De la personna au(x) personnage(s)

Maintenant, en revenant a Gide: ce que nous proposons dans ce travail, ce
n'est pas une réflexion sur ses ceuvres théatrales, mais une interrogation sur la
motivation qui I”a poussé incessemment vers ce monde de la représentation.

A faire un bref survol de son activité d’auteur dramatique, on y compte une
douzaine de piéeces de théatre — dont les plus connues sont Le Roi Candaule (1901), Sadll
(1903) et Edipe (1931), certaines sont innachevées et on n’y compte pas les réécritures
dramatiques (Les Caves du Vatican, Le Retour de I’enfant prodigue) et les scénarios
(Isabelle) ou les traductions. A cela s’gjoute sa présence constante et critique dans les
salles de spectacle.

L’ activité de Gide comme auteur dramatique éclate dans les années-charniere
de sa création (1899, Philoctéte ou le Traité des trois morales), marquant |e passage du
monde éthéré des symbolistes vers la ferveur de la quéte du moi qui dominera
dorénavant le créateur Gide. Or, quelle autre maniére plus adéquate de se chercher et de
projeter ses «bourgeons» (Delay, 1956: 650) que celle de créer un monde
« représentable », celui du théétre :

Le théatre est un mal parce qu’il est I’équilibre supréme qui ne s’acquiert pas sans
destruction. 1l invite I’esprit & un délire qui exhalte des énergies. Et I’on peut voir pour
finir que du point de vue humain, I’action du théétre comme celle de la peste est
bienfaisante car poussant les hommes a se voir tels qu’ils sont, elle fait tomber le masgue,
elle découvre le mensonge, la veulerie, labassesse, latartuferie » (Artaud, 1964 : 85).

L’on sait: Gide s'est toujours voulu démiurge de soi-méme, titubant, au
commencement, de plus en plus fort et acharné lorsgque les années passent, en affirmant
sa bétardise ; le théétre lui offrait donc, plus qu’aucun autre genre littéraire, I’occasion
de faire le démiurge, de créer des mondes et des personnages «a son image »,
éclaircissant dans les plus importants de ces derniers les différents coins de sa
personnalité : la quéte de la morale avec Philoctéte, la pédérestie avec Saill, |”orgueil
avec Candaule, le déchirement intérieur avec Edipe.

190

BDD-A24564 © 2015 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:57 UTC)



On voit donc déja, la relation de Gide avec le théétre est de longue durée,
constante, ponctuant sa vie artistique ; son penchant pour le théétre, dont il envisage la
représentation, se manifeste sous le coté créatif — il se plait a créer des mondes qu’il
peut voir représentés et sous le coté performatif — il a des comportements récurents
typiques d’acteur, d’individu qui aime / se plait a fausser la réalité. C’est ce que nous
allons voir tout de suite en puisant dans deux de ses plus cél eébres écritures : une fiction,
L’ Immoraliste et une autofiction, S e grain ne meurt. Pourquoi ces deux écrits ? : parce
gue nous les considérons révélateurs pour la vie de Gide, a des moments différents ;
révélateurs pour trasposer dans une forme fictionnaire des épisodes marquants de la vie
d’André (L’Immoraliste) ou bien pour donner I’image fictionnalisée d’une vie observée
aprés-coup (S le grain ne meurt).

Comme nous venons de le dire, Gide est lui-méme un acteur et il se plait a ce
jeu. Les différentes photos, prises tout le long de sa vie, le montrent dans la situation
d’un poseur, de quelqu’un qui joue un réle, d’un André Gide désirable.

Comme chaque / tout acteur, André Gide fabriqgue comme dans les images ci-
dessus, des signes: «Tout le jeu des signes visuels s’accroche a lui, a son corps
(costume, maquillage, masque) a ses mouvements (objets, décor) et c’est sur lui que se
pose la lumiére. Les signes qu’il produit ne sont jamais de purs signes; comme les
autres éléments de la théatralité, il fabrique des signes qui sont en méme temps des
stimuli, particuliérement des stimuli érotiques. C’est sur lui que se concentre I’ opacité
du signe théétral ». (Ubersfeld, op. cit. : 137)

André Gide aime adopter des poses, comme tenir pensivement la main contre
la téte, se regarder agir ou tout simplement se regarder dans le miroir pour s’auto-
analyser. Comme un vrai acteur, Gide réussit, on le voit, a « dialectiser » (Ibidem :140)
des signes involonatires, « de les adapter aprés en avoir pris conscience, autrement dit
de les transformer d’involontaires en volontaires, de « faire avec » ou de les neutraliser
si nécessaire ». (1bidem)

191

BDD-A24564 © 2015 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:57 UTC)



Un fragment célébre de S le grain ne meurt

Depuis que j'avais posé pour Albert (il venait d’achever mon portrait), je
m’occupais beaucoup de mon personnage ; le souci de paraitre précisément ce que je
sentais que j’étais, ce que je voulais étre : un artiste, alait jusqu’a m’empécher d’étre, et
faisait de moi ce que |’on appelle : un poseur. Dans le miroir d’un petit bureau secrétaire,
hérité d’Anna, que ma mére avait mis dans ma chambre et sur lequel je travaillais, je
contemplais mes traits, inlassablement, les étudiais, les éduquais comme un acteur, et
cherchais sur mes lévres, dans mes regards, |’expression de toutes les passions que je
souhaitais d’éprouver.

montre le jeune André attentif a étudier ses mouvements, a les dialectiser — le
verbe éduquer montre le travail du comédien qui veut construire son personnage. Nous
voyons dans cette attitude du jeune André moins ce dédoublement créateur tellement
exploité par les poiéticiens et plutdt une attitude recherchée d’un artiste en devenir et
qui confond encore le plan de I’ére avec celui du paraitre’. De plus, |’attitude
spéculative est récurente chez Gide et témoigne d’un penchant narcissique qui domine
toute sa création littéraire.

A cet épisode de spéculation fait écho un autre, légerement différent, de
L’ Immoraliste : Michel, le personnage central et alter-ego de Gide se regarde et analyse
son corps apres une baignade rafraichissante :

Vite transi, je quittai I’eau, m’étendis sur I’herbe, au soleil. La des menthes
croissaient, odorantes ; j’en cueillis, j’en froissai les feuilles, j’en frottai tout mon corps
humide, mais brdlant. Je me regardai longuement, sans plus de honte aucune, avec joie. Je
me trouvais, non pas robuste encore, mais pouvant I’étre, harmonieux, sensuel, presque
beau.

Cette fois, le regard est direct et |I’étre regardé et un en chair et en os, non pas
une virtualité ; de plus, ce n’est plus un corps d’acteur, aux mouvements dialectisés et
attentivement étudiés, mais un corps qui se représente.

Ce qui nalt dans le miroir est un monde, mais un monde factice, comme le
thédtre: reflet de ce qui existe, mais qui n’existe pas, qui n’a pas de matérialité.
Regarder ce monde en prenant une certaine distance, c’est pour André se sentir un peu
maitre metteur-en-scéne de cette représentation ; et il arrive que ce monde représenté
mette en arriere-plan celui vrai. C’est le cas de I’image des rues parisiennes reflétées

! Pour une étude plus ample sur le balancement gidien entre I’étre et le paraitre, voir Lefter,
Diana-Adriana, Du mythe au moi, Bucuresti, Editura Universitatii din Bucuresti, 2008.

192

BDD-A24564 © 2015 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:57 UTC)



dans un miroir du Musée des Arts et des Métiers, un épisode repris dans S le grain ne
meurt :

Tous les mardis, de 2 &5, I’Ecole Alsacienne emmenait promener les éléves (ceux
des basses classes du moins) sous la surveillance d’un professeur, qui nous faisait visiter la
Sainte-Chapelle, Notre-Dame, le Panthéon, le Musée des Arts et Métiers — ou, dans une
petite salle obscure, se trouvait un petit miroir sur lequel, par un ingénieux jeu de glaces,
venait se refléter, en petit, tout ce qui se passait dans la rue ; celafaisait un tableautin des
plus plaisants avec des personnages animés, al’échelle de ceux de Téniers, qui S’agitaient;
tout le reste du musée distillait un ennui morne ;

A part le travail sur le corps, que nous avons évoque tout a I’heure, le
comédien joue sur son identité: dans le théétre latin on |”appelait histrion et théétre grec
hypocrite, parce qu’il portait des masques et des costumes spécifiques pour donner vie a
tel ou tel personage: en bref, il s’agit de cacher son visage pour donner vie a un
personage fictif.

Chez Gide, on retrouve un masgue inattendu, la barbe, qui représente une sorte
de barriére et de protection de I’acteur Gide contre le monde environnant. C’est, d’une
part, labarbe qui cache — et on laretrouve dans S legrain et L’ Immoraliste, c’est, aussi,
la barbe qui définit une identité, celle de M. Paul Gide, le pére d’André, I’image
vénérée:

C’est d’apres une photographie que je revois mon pére, avec une barbe carrée, des
cheveux noirs assez longs et bouclés ; sans cette image je n’aurais gardé souvenir que de
son extreme douceur. Ma méere m’a dit plus tard que ses collégues I’avaient surnommeé Vir

probus ; et j’ai su par I’un d’eux que souvent on recourait a son conseil.
Je ressentais pour mon péere une vénération un peu craintive.

On a, en effet, une série de photos d’André Gide avec une barbe pareille a celle
de son pére. -

W/

Dans S le grain ne meurt il y a un episode qui rappelle les préparations pour
une représentation des Plaideurs chez Mlle. Fleur:

Mlle Fleur habitait rue de Seine. Tandis que les petits, dont j’étais, palissaient sur
les alphabets ou sur des pages d’écriture, les grands — ou plus exactement : les grandes
(car, au cours de Mlle Fleur fréquentaient bien de grandes filles, mais seulement de petits
garcons) — S'agitaient beaucoup autour des repetitions d’une représentation a laquelle
devaient assister les familles. On préparait un acte des Plaideurs : les grandes essayaient
des fausses barbes ; et je les enviais d’avoir & se costumer ; rien ne devait étre plus
plaisant.

193

BDD-A24564 © 2015 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:57 UTC)



Le plaisir de I’alors petit André pour la représentation théétrale est évident,
auss bien que son intérét pour les pratiques de |’acteur: I’utilisation du masque — une
barbe dans ce cas - et des costumes. C’est |a barbe-masque.

A son tour, Michel de L’Immoraliste porte lui aussi une barbe, a laquelle il
renonce , d’un geste ostentatoire, comme s’il enlevait I’ultime masque. C’est un geste
typiquement actorial: la barbe est masque — elle cache —, et signe — elle signifie, dansle
méme temps. Mais, en y renoncant, Michel transforme un «signe transparent » en
« signe opaque ».

Un autre acte pourtant, a vos yeux ridicule peut-étre, mais que je redirai, car il
précise en sa puérilité le besoin qui me tourmentait de manifester au-dehors I’intime
changement de mon étre: a Amalfi, je m’étais fait raser. Jusqu’a ce jour j’avais porté
toute ma barbe, avec les cheveux presque ras. || ne me venait pas a |’idée qu’aussi bien
j’aurais pu porter une coiffure différente. Et, brusquement, le jour ou je me mis pour la
premiére fois nu sur la roche, cette barbe me géna; c’était comme un dernier vétement
gue je n"aurais pu dépouiller ; jela sentais comme postiche.

En se faisant raser, Michel est un acteur alafin d’une représentation : il sort de
SON personnage, pour pouvoir tout simplement vivre savie.

Et c’est ce que fait Gide, en se purgeant, par le théétre qu’il crée. Personnalité
histrionique, Gide a construit son personnage de deux maniéres différentes: il «S'est
fait autre » dans la société, donc dans la vie réelle ; par contre il se donne dans sa vérité
a travers ses personnages fictionnels. Il écrit du théétre pour représenter un monde, un
monde dont il aurait voulu étre personnage :

Le comédien peut choisir entre deux modes de construction de son personnage ; il
peut le construire artificiellement : se faire autre, en fonction du modéle a construire et des
références choisies — faire ce qu’on appelle une « composition » - dans I’ effacement relatif
de sestraits individuels. Ou bien il acceptera d’imposer I’ensemble des signes de son corps
et travaillera dans le rapport de ce corps avec le discours, jouant des contradictions. [...]
Le jeu est alors une sorte de dialectique: un dialogue entre le corps réel et la figure
imaginaire que le comédien dessine a I’aide de ce corps. Il joue de I’opacité des signes
produits par son corps, contre la transparence des signes intentionnels. (Ubersfeld, op.
cit. : 156-157)

On pourrait conclure en disant que le travail de Gide comme dramaturge
contribue a la construction de ce que nous avons appelé son mythe du Créateur (Lefter,
2008), avec le cOté Narcisse, qui est le plaisir de la spéculation et le penchant pour
I’image reflétée, j’allais dire representée ; et le coté Thésée, a savoir celui qui construit,
dans ce cas qui construit un monde, projection narcissique de son monde.

Gide a vécu sa vie comme un acteur et s’est projeté, s’est représenté dans son
théatre. Preuve en sont ses paroles finales de Gide, qui clét d’une maniére théétrale le
film Avec André Gide, réalisé par Marc Allégret en 1951. Ce sont en effet les paroles
finales de Thésée, dans le roman homonyne de Gide :

1 Nous utilisons les syntagmes « signe opaque » et « signe transparent » dans le sens que leur
donne Anne Ubersfeld (Lire le théatre |1 Ecole du spectateur, Paris, Belin, 1996, p. 137 et suiv. et
Pierre Bourdieu (Les régles de I’art. Genese et structure du champ littéraire, Paris, Seuil, 1992).
Le signe transparent est le signe que I’on voit, mais que I’on ne regarde pas, que I’on n’observe
pas; c’est un signe « lu sans étre vu » (Bourdieu, op. cit :159); par contre, le signe opague est un
signe tansparent resémantisé : il ne renvoie plus a son référent, mais acquiert un symbolisme.

194

BDD-A24564 © 2015 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:57 UTC)



Si je compare a celui d’Edipe mon destin, je suis content : je I’al rempli. Derriere
moi, je laisse la cité d’Athenes. Plus encore que ma femme et mon fils, je I’ai chérie.
Ja fait ma ville. Aprés moi, saura I’habiter immortellement ma pensée. C’est
consentant que j’approche la mort solitaire. J’ai go(té des biens de la terre. Il m’est
doux de penser qu’aprés moi, les hommes se reconnaitrons plus heureux, meilleurs et
plus libres. Pour le bien de I’humanité future, j’ai fait mon ceuvre. J’ai vécu. (Gide,
1974 : 1453)

Bibliographie

Artaud, Antonin, Le théatre et son double, Gallimard, Paris, 1964

Barthes, Roland, Littérature et signification, Seuil/Points, Paris 1981

Bourdieu, Pierre, Lesrégles de I’art. Genese et structure du champ littéraire, Seuil, Paris 1992
Delay, Jean, La Jeunesse d’André Gide I, Gallimard NRF, Paris, 1956

Gide, André, Théséein Euvres complétes, Pléiade, Paris, 1974

Gouhier, Henri, Le théatre et I’existence, Vrin, Paris 1991

Larthomas, Pierre, Le Langage dramatique, PUF, Paris, 1980

L efter, Diana-Adriana, Du mythe au moi, Editura Universitatii din Bucuresti, Bucuresti, 2008
Lefter, Diana-Adriana, Théatre et mythe. Mythe et théatre, Editura Universitaria, Craiova, 2013
Ubersfeld, Anne, Lire lethéatreIl. L’école du spectateur, Belin, Paris, 1996

195

BDD-A24564 © 2015 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:57 UTC)


http://www.tcpdf.org

