
„Philologica Jassyensia”, an XII, nr. 1 (23), 2016, p. 241–256 

 

 

 

Tradiție și tranziție estetică în comunitățile istorice 

românești din Transcarpatia/ Ucraina 
 

Corina-Eugenia POPA
*
 

 

 
Key-words: cultural heritage, collective identity practices, funeral ritual, 

historical Romanian communities, Transcarpathia 

 

 
Antropologul aflat pe teren în satele românești din afara granițelor României 

se confruntă, în această etapă a istoriei științelor umaniste, cu fenomene sociale 

specifice atât spațiului post-socialist al Europei Centrale și de Est, cât și 

comunităților „post-țărănești”
1
 (Mihăilescu 2014: 83). 

Într-un astfel de context s-au formulat întrebările la care încearcă să sugereze 

răspunsuri acest studiu științific despre transformări în ritualurile legate de 

înmormântare și de cultul morților, într-un sat românesc din proximitatea graniței de 

nord a României, din regiunea ucraineană Transcarpatia
2
 – satul Apșa de Mijloc

3
. 

Studiul de caz aparține unei cercetări extinse de antropologie culturală, inițiată 

acum opt ani în această arie culturală, interesată de practicile patrimoniului și 

identității colective în comunitățile istorice românești din afara graniței țării-mamă. 

Pentru o fixare a contextului geografic, demografic, socio-cultural în care 

trăiesc comunitățile românești din Transcarpatia sunt necesare câteva repere.  

O observație care se impune de la început este cea care vizează atestările 

scrise ale existenței acestor comunități în trecutul îndepărtat, documentele care sunt 

evocate atât de istoria scrisă, cât și de cea orală. Nu se mai poate susține acum un 

discurs despre românii din Maramureș fără ca subtextul să implice ideea 

recunoașterii nobleței familiilor din care se trag aceștia. Sursa de documentare a 

oricărui cercetător este constituită la sfârșitul secolului al XIX-lea de către Ioan 

                                                 
* Universitatea de Vest din Timișoara, România.  

This work was cofinaced from the European Social Fund through Sectoral Operational Programme 

Human Resources Development 2007–2013, project number POSDRU/159/1.5/S/140863, Competitive 

Researchers in Europe in the Field of Humanities and Socio-Economic Sciences. A Multi-regional 

Research Network.  

Această lucrare a fost cofinanţată din Fondul Social European prin Programul Operaţional Sectorial 

pentru Dezvoltarea Resurselor Umane 2007–2013, Cod Contract: POSDRU/159/1.5/S/ 140863, 

Cercetători competitivi pe plan european în domeniul științelor umaniste și socio-economice. Rețea de 

cercetare multiregională (CCPE). 
1 Sintagma „societate post-țărănească” a fost introdusă în dezbaterea actuală asupra satului 

românesc de Vintilă Mihăilescu, în studiile căruia a generat o rețea specifică de semnificații. 
2 În limba ucraineană (transliterat): Zakarpatska oblast.  
3 În limba ucraineană (transliterat): Seredne Vodiane. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Corina-Eugenia POPA 

 242 

Mihályi de Apşa care publică Diplome maramureşene din secolul al XIV-lea şi al XV-

lea (Mihályi de Apşa 2000). Autorul, student la drept în perioada în care identifică și 

copiază documentele care alcătuiesc corpusul de diplome, face din trecutul strămoșilor 

săi, românii maramureșeni, o problemă de conștiință. Urmând tendința istoriografică a 

epocii, influențat de Gustav Wentzel, profesorul său de drept maghiar de la Universitatea 

din Pesta, Ioan Mihályi de Apşa, dezvăluie un adevărat tezaur de surse autentice care 

susțin vechimea proprietăților românești și meritele pe care le-au avut familiile 

românești din Maramureș în apărarea acestora (Răduțiu 2001). Volumul cuprinde 366 

de unități arhivistice care stau la originea blazoanelor de nobilitate ale familiilor 

românești ce au marcat de-a lungul secolelor structura socială a comunităților rurale din 

Maramureș. Efortul lui Ioan Mihályi de Apşa e recunoscut la rândul său și răsplătit în 

1901 prin acordarea titlului de membru corespondent al Academiei Române. Privită din 

prezent, publicarea diplomelor poate fi considerată ca o deschidere pentru o nouă 

perspectivă în istoriografia românească referitoare la Maramureș. Din acest moment și 

cercetarea etnologică a acestei arii culturale stă sub semnul structurilor familiale, a 

alianțelor de neam, a identităților marcate puternic de proprietatea asupra pământului și a 

nevoii comunităților constituite astfel de a rezista marginalizării de către sistemele 

politice cărora au fost subordonate de-a lungul istoriei. Despre „neamuri”, „nemeșii”, 

„zița aleasă” în satele românești din Maramureșul istoric se menționează în preambulul 

oricărui studiu temeinic și documentat asupra acestei arii
4
.  

Membru în echipele Școlii Sociologice de la București, coordonate de 

Dimitrie Gusti, Mihai Pop păstrează constantă de-a lungul carierei sale preocuparea 

față de aspectele specifice sistemului de înrudire al românilor din Maramureș, de 

modul în care tradiția dobândește în această regiune valoare identitară, iar sistemul 

de obiceiuri corelate cu viața omului pun în lumină inter-relațiile comunitare (Zane 

2005: 34). Mihai Pop publică, în 1986, un studiu despre descendențe în Maramureș 

(M. Pop 1986: 86–88), în care descrie remarcabilul fenomen de păstrare a unor 

caracteristici ale identității străvechi, în această zonă etnografică, situată la extrema 

nord-vestică a României. Printr-un sistem de obiceiuri și printr-un cod 

comportamental distinctiv, structurile sociale ale satelor reiterau, chiar și în perioada 

regimului comunist, valori identitare medievale, care funcționau în paralel cu 

structurile noii ordini social politice. Supraviețuirea structurilor străvechi e explicată 

de Mihai Pop prin izolarea geo-politică, prin caracterul periferic al regiunii 

Maramureș și prin faptul că poziționarea în zona montană nu a permis 

colectivizarea. Astfel, satele situate la altitudine au putut să-și conserve structurile 

economice, hotarele strămoșești și proprietățile funciare familiale. Ierarhiile de 

neam
5
 (M. Pop 1986: 86) sunt definite de către Mihai Pop drept forme medievale de 

organizare a comunităților locale, conduse de o elită. Înainte de instaurarea 

comunismului în regiune, această elită românească era integrată, cu drepturi egale, 

în aristocrația ungară. Cuvântul „nemeș” se menținea în limbajul cotidian ca o formă 

de supraviețuire la nivel lexical a unui fapt social străvechi. Contextul istoric a 

                                                 
4 Unul din cele mai recente studii dedicate bazelor antropologice ale confecționării crucilor pictate 

din cimitirul din Săpânța de către Ioan Stan Pătraș reia tema privilegiilor nobiliare ale familiilor care 

dețineau acest sat maramureșean și a menționării neamului Stan încă din secolul al XIV-lea (vezi Pop-

Curșeu 2010). 
5 „Hiérarchie des lignages” – în textul original. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Tradiție și tranziție estetică în comunitățile istorice românești din Transcarpatia/ Ucraina 

 

 

 

243 

 

determinat o anumită realitate geo-politică în care era posibilă perpetuarea 

descendențelor de neam. În anii ’80 ai regimurilor de stat comuniste în Europa 

centrală, cutumele, ritualurile, ceremoniile continuau să reproducă ierarhia socială a 

comunităților românești medievale din Maramureș. Un sistem al endogamiei locale, 

în care erau implicate sate vecine, reconfigura vechile uniuni politice ale satelor. 

Neamurile încheiau contracte matrimoniale la același nivel al ierarhiei la care se 

situau, nedepășind limitele istoricului „voievodat”. Mihai Pop interpretează drept 

însemne materiale ale „nemeșilor” porțile maramureșene, bisericile de lemn – în 

care locul fiecărui neam și al fiecărei rude din neam e bine păstrat –, cimitirele – în 

care dimensiunile crucilor și distanța față de zidul bisericii sunt forme de exprimare 

și de recunoaștere a poziției sociale. Într-un regim ideologic comunist, în satele din 

Maramureș, normele patriliniare
6
 (M. Pop 1986: 88) reproduc o ierarhie socială 

arhaică în cadrul neamului și al comunității. Numele de botez al primului născut se 

moștenește de la bunic, asigurându-se astfel o continuitate în cadrul familiei. Mesele 

comune așternute în cimitir de Rusalii, pentru comemorarea strămoșilor morți 

respectă același cod al structurii sociale. Acest fenomen social specific românilor din 

Maramureș determina, în epocă, o realitate socială paralelă celei controlate prin 

exercitarea puterii de către statul comunist. Conștiința identității de neam nu era 

fracturată de granițe sau de apartenențe geo-politice, ci se exprima la nivelul 

limbajului prin opoziția „ai noștri”/„ai lor” și prin perpetuarea în memoria colectivă 

a renumelui bun sau rău al unui neam, cu consecințe în comportamentul social al 

comunității. Cele aproape cinci decenii de izolare oficială a comunităților românești 

din dreapta Tisei nu au fost îndeajuns pentru a șterge din memorie legăturile de 

neam și codul comportamental determinat de aceste străvechi ierarhii. Nedesprins 

din complexul sistem al obiceiurilor, folclorul maramureșean – mai precis poezia 

populară (M. Pop 1998: 280–291)
 
– comunica într-un limbaj înțeles de membrii 

comunităților românești un mesaj despre identitatea culturală și socială a acestora. 

Mihai Pop insistă în studiile sale asupra folclorului legat de obiceiurile cu funcții 

premaritale sau de nuntă care se circumscriu unui cod în virtutea căruia se stabilesc 

relațiile matrimoniale și de neam. În acest context, mesajul despre rânduiala 

tradițională e de fapt transmis în formule cu funcții ceremoniale, în orații, în 

incantații rituale sau ghicitori cântate sau „strigate”. Iată cum interpretează Mihai 

Pop aceste tipuri de texte, fundamentale pentru înțelegerea valorilor cu care se 

identifică românii maramureșeni:  

Cei ce cunosc poezia orală în realitatea ei vie, nu numai în textele tipărite, știu 

că ea este de fapt un limbaj complex și subtil, diferit de limbajul colocvial curent. 

Maramureșenii vorbesc în versuri și au creat în cântecele, strigăturile, orațiile și 

incantațiile lor o lume, lumea poeziei cu referenți în conceptele fundamentale și în 

sistemul de valori, nu în realitatea imediată. (M. Pop 1998: 287) 

În Maramureș, indiferent de care parte a Tisei se punea în act un ritual 

românesc, poezia populară funcționa, în anii regimului comunist, ca „un al doilea 

sistem de semnalizare” (M. Pop 1998: 287), ca un limbaj secund care nu oglindea 

direct realitatea, ci o filtra. Mesajele transmise în acest cod erau înțelese de membrii 

                                                 
6„Normes patrilinéaires” – în textul original. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Corina-Eugenia POPA 

 244 

comunității românești. Oamenii le receptau în calitatea lor de actori ai comunității, 

cunoscători ai vocabularului propriu poeziei orale românești și ai funcțiilor pe care 

aceasta le avea în interiorul comunității. Desprinsă de acest context, poezia populară 

românească din Maramureș era receptată ca un text limitat la funcțiile lui estetice și 

lipsit de orice semnificație subversivă, tolerat de către cenzura comunistă. În anii 

„dezghețului” ideologic, Mihai Pop propunea zona etnografică Maramureș ca un 

teren în care se puteau testa „în realitatea vie” (M. Pop 1998: 280)
 
noile orientări 

teoretice ale folcloristicii. Aducând în discuție poezia populară românească din 

Maramureș și funcțiile ei sociale, Mihai Pop indica o nouă direcție de interpretare a 

corpusului de texte folclorice, care putea fi astfel reeditat într-o formă actualizată și 

putea deschide noi perspective de cercetare.  

Studiul de față se înscrie pe direcția deschisă de Mihai Pop și focalizează 

asupra unui tip recent de text popular versificat, integrat într-un ansamblu material 

funerar specific cimitirelor din satele românești din Transcarpatia.  

Pentru o mai bună înțelegere a fenomenelor culturale care particularizează 

terenul în comunitățile românești din această regiune este necesară o descriere a 

contextului istoric actual, creat de succesivele schimbări sociale și geo-politice ale 

ultimului secol. Una dintre aceste schimbări fundamentale se produce la finele 

Primului Război Mondial, în 1921, când, în acord cu prevederile Tratatului de la 

Trianon, se trasează și frontiera dintre noile state România și Cehoslovacia. Acestea 

semnează un protocol ce permite, pe baza unor „legitimații” pentru „mica 

circulație”, trecerea graniței de către localnicii ale căror gospodării și proprietăți se 

află la distanța de 10 kilometri de linia frontierei. Podul dintre orașul Sighetu 

Marmației și localitatea de tip urban Slatina/ Solotvino/ Aknaszlatina precum și 

vama Halmeu devin puncte de liberă trecere a graniței pentru posesorii unor 

„carnete” în care se specifică „itinerariul necesar trebuințelor celui interesat” 

(Țineghe 2009: 147). Urmează două decenii în care viața cotidiană se desfășoară 

fără schimbări prea mari pentru comunitățile etnice care, înainte de 1921, aparțineau 

Imperiului Austro-Ungar. Maramureșul istoric, regiune care fusese integral cuprinsă 

între granițele Imperiului, este scindat între cele două noi state – România și 

Cehoslovacia. În interiorul acestei arii cu un specific cultural aparte se păstrează 

căile de comunicație pe șosele și linii ferate, dar se schimbă felul în care oamenii se 

raportează la centrele de putere. O serie de sate locuite de populații istorice 

românești se regăsesc în dreapta râului Tisa, în Cehoslovacia, păstrându-și profilul, 

marginal atât geografic, cât și social, pe care l-au avut și în cadrul Imperiului 

Austro-Ungar. Este menținută comunicarea cu satele din stânga râului devenit 

graniță, spațiu în care populația românească se identifică puterii centrale a statului 

român. Acest avantaj al comunicării și al schimbului liber permite copiilor români 

din dreapta Tisei să opteze pentru școlile românești din Sighetu Marmației sau Cluj 

(vezi Popa 2013). Relațiile între familiile extinse de o parte și de alta a graniței se 

mențin puternice.  

Între 1940 și 1945, regiunea Maramureș revine integral Ungariei. Apoi, odată 

cu semnarea Tratatului de la Paris din 1947, Maramureșul din dreapta Tisei devine 

parte a Republicii Sovietice Socialiste Ucrainene și este încorporat regiunii 

Transcarpatia/ Zakarpatska oblast. În 1991, Ucraina se declară stat independent, 

încadrând în granițele sale o „națiune neașteptată” (Wilson 2002), formată din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Tradiție și tranziție estetică în comunitățile istorice românești din Transcarpatia/ Ucraina 

 

 

 

245 

 

grupuri etnice diverse pentru care multiculturalitatea este o trăsătură care intră în 

configurarea identității locale. Statul, care păstrează granițele trasate în context 

sovietic (Clem 2014), este privit din exterior fie ca o „periferie” a Uniunii Europene 

(Jordan, Klemenčić 2004), fie ca un „pod” situat în centrul geografic al Europei, 

destinat desăvârșirii unității întregului continent (Batt, Wolczuk 2002). 

Comunitățile românești din Transcarpatia trăiesc în sate în care alcătuiesc 

majoritatea. Se mențin relativ izolate de marile centre urbane și păstrează o 

organizare socială de tip tradițional, în ciuda experienței mobilității pentru munca 

sezonieră pe care o trăiesc începând cu anii ’60 ai secolului al XX-lea. Întreaga arie 

culturală în care se integrează comunitățile românești din dreapta Tisei are ca 

trăsătură fundamentală multiculturalitatea, dar – așa cum subliniază Otilia Hedeșan, 

vorbind despre a arie similară, Banatul – aplicarea acestui concept în descrierea 

fenomenelor culturale în Europa Centrală și de Est impune conștientizarea unor 

realități specifice terenului, și anume diversitatea configurațiilor culturale din care 

rezultă aceasta. Inițiatoarea și coordonatoarea unor proiecte de cercetare 

antropologică în comunitățile istorice românești din afara granițelor
7
, Otilia Hedeșan 

accentuează necesitatea ca terenul să se concentreze asupra unui „multiculturalism 

divers”, deoarece cercetătorul nu observă doar populații diverse conviețuind în 

aceeași arie culturală, ci „relaționări interculturale și multiculturale specifice fiecărui 

oraș sau sat”
 
(Hedeșan, Percec, Popa 2014: 40). În comunitățile românești din 

Transcarpatia fenomenul relativ recent al apariției familiilor etnic mixte și al 

diversității confesionale în chiar interiorul acestora impune o astfel premisă în 

descrierea faptelor sociale. Cazul localității de tip urban Solotvino/ Slatina/ 

Aknaszlatina din Transcarpatia este relevant în acest sens. Diferența specifică față de 

celelalte localități populate de o majoritate românească este dată de prezența gării, 

nod feroviar care făcea înainte de 1947 legătura cu marile orașe din vestul regiunii, 

de prezența podului peste râul Tisa – punct de trecere a frontierei, legătură directă cu 

orașul Sighetu Marmației din România –, de întreprinderile de prelucrare a lemnului, 

de exploatarea minieră a sării și de stațiunea balneo-climaterică dezvoltată în jurul 

acesteia. Atrase de posibilitatea găsirii unui loc de muncă în Solotvino/ Slatina/ 

Aknaszlatina populații diverse etnic s-au stabilit în acest loc și în împrejurimi, astfel 

că ultimul recensământ din 2001 înregistrează comunități majoritare ungurești și 

românești, completate de ucraineni, cehi, moldoveni, evrei, ruși și alte naționalități
8
.  

Multilingvismul este în acest context social un fenomen caracteristic, susținut 

de succesiunea limbilor oficiale de stat, de existența bisericilor aparținând diferitelor 

confesiuni
9
 și de perpetuarea unui sistem de educație cu tradiții menținute din 

perioada Imperiul Austro-Ungar, care permitea existența claselor în limba maternă. 

De-a lungul ultimei sute de ani, în localitățile locuite de românii din Transcarpatia 

                                                 
7 Vezi proiectul „Populaţiile istorice româneşti astăzi”; finanţat de Departamentul pentru Românii 

de Pretutindeni din cadrul Ministerului Afacerilor Externe al României şi derulat prin Muzeul Naţional 

al Ţăranului Român din Bucureşti, în perioada 2006–2008, la URL: www.populatii-istorice-romanesti-

astazi.ro. 
8 Vezi „State Statistic Service of Ukraine”, on-line la URL:http://www.ukrcensus.gov.ua/. [Accesat 

în 20.08.2105]. 
9 În comunitățile românești din Transcarpatia am întâlnit membri ai bisericilor ortodoxe, greco-

catolice, neoprotestante, integrați de cele mai multe ori în aceeași familie extinsă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Corina-Eugenia POPA 

 246 

au existat școli în care s-a studiat în limba maghiară, cehă, română, ucraineană, rusă. 

Fenomenul multilingvismului specific acestei arii culturale este marcat de 

introducerea, odată cu integrarea acestui spațiu în Uniunea Sovietică, a limbii 

„moldovenești”
10

 (Popa 2015: 41–46) în școlile în care studiau copiii românilor, 

odată cu obligativitatea generală de a studia limba rusă și cu interzicerea bisericii 

greco-catolice. Această transformare a impus adoptarea alfabetului chirilic în scriere 

la nivelul administrației, bisericii ortodoxe și în situații oficiale. O mare parte din 

copiii românilor din Transcarpatia au continuat studiile în școlile superioare și 

universitățile Cernăuți, Chișinău sau Bălți. Cu toate acestea, alfabetul latin s-a 

menținut în practica socială datorită co-existenței în majoritatea familiilor a 

generațiilor care au studiat în școlile maghiare sau românești, datorită studiului 

limbii franceze ca limbă străină în școli și a posibilității de a urmări emisiunile 

Televiziunii Române în zonele de graniță (Marin, Mărgărit et alii 2005). 

Din 1947, trecerea frontierei spre România este restricționată de vize, astfel că 

populațiile istorice românești din Transcarpatia mențin o legătură tot mai slabă cu 

țara-mamă, se orientează spre alte centre de putere, precum Moscova, Kiev, 

Chișinău. Dacă, în perioada sovietică, familii întregi de români din Transcarpatia 

migrau pe timpul verii în zone agricole îndepărtate ale Uniunii Sovietice pentru 

munca sezonieră sau pentru practicarea comerțului neoficial, în ultimii douăzeci de 

ani, migrația determinată de nevoia unui loc de muncă mai bine plătit decât cel de 

acasă s-a reorientat spre Cehoslovacia, Ungaria, România, Italia, Franța. Marile 

orașe din Rusia își păstrează totuși forța de atracție față de românii din 

Transcarpatia, pentru care limba rusă este lingua franca (Jóźwiak 2014). Fostele 

republici ale Uniunii Sovietice sunt spațiile în care românii din Transcarpatia au 

dezvoltat și au menținut rețele sociale de muncă, trasee neoficiale pentru activități de 

comerț, activități în agricultură sau în domeniul construcțiilor. 

Recensământul din 2001, relevă distribuția geografică și demografică a 

comunităților istorice românești din Transcarpatia în 13 sate și cătune, din două 

raioane. În raionul Teceu/ Teaciv sunt incluse localitatea de tip urban Slatina/ 

Solotvino/ Aknaszlatina și satele Apșa de jos/ Nyzhnya Apsha (Dibrova), Strâmtura/ 

Hlybokyi Potik, Topcino/ Topchyno, Bouțu Mare, Bouțu Mic, Podișor, Cărbunești. 

În raionul Rahău/ Rahiv – satele Apșa de Mijloc/ Seredne Vodyane, Biserica Albă/ 

Belaia Ţercovi, Plăiuț/ Playuts, Dobric/ Dobrik. Cei aproximativ 32.152 etnici 

români din Transcarpatia reprezintă 2,6% din populația regiunii și au acces la 

unsprezece școli cu predare în limba româna, două școli mixte și, începând din 2003, 

un liceu în limba română în Slatina/ Solotvino. Pentru comunitatea românească din 

regiune, datele oficiale înregistrează acum: 7 cămine culturale, 2 școli de muzică, 8 

biblioteci cu un fond de carte românească de peste 12.500 de volume. Mass-media 

transmite două emisiuni de televiziune în limba română și, zilnic, o emisiune la 

radio. Universitatea Națională din capitala regiunii, Ujgorod, are o facultate de limba 

română.
 
Există două publicații periodice în limba română și un muzeu de istorie și 

etnografie în Apșa de Jos, purtând numele „Dacia liberă”. Românii din 

Transcarpatia se regăsesc în șase biserici ortodoxe și patru biserici greco-catolice. 

                                                 
10 Acesta este glotonimul folosit în alternanță cu „limba română cu chirilice” de către informatorii 

înregistrați pe teren în satele cu populații istorice românești din Transcarpatia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Tradiție și tranziție estetică în comunitățile istorice românești din Transcarpatia/ Ucraina 

 

 

 

247 

 

Casele de rugăciune neo-protestante sunt frecventate de români în fiecare din aceste 

sate
11

 (Vânnâcenko, Marțeniuk 2006). 

Transformarea pe care o supune observației și analizei studiul de caz prezentat 

în acest articol are legătură directă cu acest multiculturalism specific comunităților 

românești din Transcarpatia. Focalizarea asupra terenului delimitat în satul Apșa de 

Mijloc/ Seredne Vodyane necesită o privire care să se orienteze spre ceea ce 

„nativul” vede în propria sa comunitate, care să faciliteze antropologului accesul la 

„cunoașterea locală” – la formele simbolice: cuvinte, imagini, instituții, 

comportamente; la termenii cu care „oamenii se descriu pe sine pentru sine și pentru 

cei ca ei” (Geertz 1993: 55–70).  

Volumul publicat recent de către un fiu al satului, profesor de fizică și 

publicist, Nuțu Laurențiu Pop, oferă o astfel de perspectivă din interior (N.L. Pop 

2013). Conform acestuia, satul e atestat documentar în 1407. Reperele vechimii și 

continuității sunt bisericile de lemn, cea „de sus” – ortodoxă, „Sfântul Nicolae”, 

atestată documentar în anul 1428 –, și cea „de jos” – greco-catolică, „Sfântul 

Nicolae Făcătorul de Minuni” –, atestată în 1776 (Pop 2009: 18–20). Ambele sunt 

declarate acum patrimoniu universal UNESCO, plasând astfel satul pe harta 

simbolică a valorilor recunoscute și protejate la nivel global. O serie de obiecte cu 

valoare simbolică identitară se păstrează în Apșa de Mijloc: o carte datând din 1648, 

steagul lui Francisc Rákóczi II, principe al Transilvaniei în secolul al XVIII-lea, cel 

alături de care a luptat Pintea Viteazul din Măgoaja și locotenentul Pop Gheorghe 

din Apșa de Mijloc. Memoria colectivă, reprodusă prin acest volum document, 

readuce în prezent figurile unor personalități ale satului care alcătuiesc panteonul 

imaginar și care întăresc prin reușita lor personală prestigiul unei comunități 

marginale geografic și marginalizate politic de-a lungul secolelor. Este evocat Ilie 

Filip, care se întâlnește în 1919 la Careii Mari cu regele Ferdinand al României și îi 

reproșează Alteței Sale abandonarea satelor românești din dreapta Tisei, și Ilieș 

Mihai Dan, care este prezent la Alba Iulia în 1 decembrie 1918 – un țăran-cronicar al 

satului care consemnează istorii de viață, fapte pe care le consideră obiceiuri și 

tradiții românești, colecționează documente. Ioan Mihaly de Apșa (născut în 1844) – 

cercetător și editor al Diplomelor maramureșene din secolele XIV și XV – este fiu al 

satului. Bunicul etnologului Mihai Pop este asimilat istoriei locului pentru că a slujit 

ca preot în Apșa de Mijloc. Zeci de nume care evocă personalități – preoți martiri
12

 

(Vasile 2004), medici, matematicieni, profesori, juriști, istorici, un ministru al 

finanțelor la Chișinău – alcătuiesc o elită care confirmă mentalitatea specifică 

românilor maramureșeni, marcată de o fundamentală nevoie de recunoaștere, de 

validare a „mândriei” ca expresie a reușitei în societate (Moisa 2011: 11–16).  

Cea mai mare parte a oamenilor din Apșa de Mijoc și-a modelat destinul 

conformându-se acestei mărci identitare. „Vrednicia” se manifestată în aceste 

                                                 
11 Datele sunt preluate de pe site-ul oficial „Consulatul General al României în Cernăuți”, accesibil 

online la URL: http://cernauti.mae.ro/node/480 [Accesat în 20.08.2015]. Cf. I. Vânnâcenko, R. 

Marțeniuk, Minoritățile naționale din Ucraina. Istorie și actualitate, Kiev, Editura MAUP, 2006. (І. 

Винниченко, Р. Марценюк; Національні меншини України: історія та сучасність.  

Міжрегіональна академія управління персоналом. – К.: МАУП, 2006.) 
12 Începând din 1948, o serie de preoți greco-catolici care au refuzat convertirea la ortodoxism 

impusă de regimul comunist au fost deportați în gulagul sovietic (vezi Vasile 2004). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Corina-Eugenia POPA 

 248 

comunități prin puterea de muncă fizică, printr-un tip specific de „chibzuială” asupra 

averii comune și a efortului conjugat al tuturor membrilor familiei. În vremurile de 

dinaintea regimului sovietic, prestigiul social – „nemeșia” – este dat de acumularea 

pământului și a animalelor. Odată cu colectivizarea satelor și naționalizarea 

întreprinderilor, recunoașterea succesului în comunitate este dată de nivelul de 

educație al copiilor în școlile sovietice, de aspectul caselor și de puterea de consum. 

Resursele materiale se obțin prin contribuția fiecărui individ integrat în familie – 

formă socială care își păstrează caracterul fundamental tradițional, patriarhal, în 

ciuda mobilității membrilor ei. Începând din anii ’60, românii din Transcarpatia 

practică forme neoficiale de comerț departe de casă sau forme, controlate de statul 

sovietic, de munca în echipe în agricultura din colhozurile sau șantierele de 

construcții ale Siberiei. Privite din exterior, echipele formate de românii din 

Transcarpatia se integrează sistemului de muncă și economiei sovietice. Privite din 

interior, practicile pe care acest tip de organizare pentru migrația sezonieră le 

generează dezvăluie antropologului conservarea și reproducerea cutumelor satului 

românesc maramureșean. Grupurile se formează pe baza „spițelor de neam” (Stahl 

1998) și a afinităților sociale din sat. Relațiile se întăresc prin căsătorie sau „nășie” 

(Kligman 1998: 33). În cazul satului Apșa de Mijloc, acest tip de supraviețuire 

economică a fost posibil mai ales datorită cunoștințelor legate de meșteșugul 

construirii caselor din lemn și din piatră. Învățată în familie, transmisă în mod 

tradițional, meseria de constructor este una din componentele fundamentale ale 

identității românilor din Apșa de Mijloc. Casele lor, ce par ostentative unui vizitator 

neavizat, sunt expresii ale poziției sociale în interiorul comunității și mărci ale 

diferenței la nivel local. 

Obiectivul vizitei mele la Apșa de Mijloc a fost de a documenta
13

 

manifestările locale care alcătuiesc patrimoniului cultural imaterial, în această etapă 

din istoria comunității, și acele „abateri diferențiale”
14

 (Lévi-Strauss
 
1996: 105) care 

configurează identitatea comunităților românești din Transcarpatia. În faza de 

investigare a memoriei colective și a înțelegerii mentalității grupului, informatoarea 

mea este Elena Mihailovna Marina, născută în Apșa de Mijloc, în 1939, profesoară 

de matematică, pensionară. Ea îmi direcționează de la început atenția spre subiectul 

cel mai des vehiculat în discuțiile între membrii comunității: construcția 

impunătoarelor case ale familiilor și drumurile din interiorul satului – care au o 

calitate superioară drumurilor naționale din Ucraina, pentru că sunt asfaltate chiar de 

către apșeni, din resurse proprii, cu minime contribuții din partea administrației 

regionale. Drumurile sunt, încă de la intrarea în sat, o declarație despre sine a 

comunității în raport cu statul, o expresie a „mândriei” colective. Dincolo de 

imaginea de ansamblu pe care o construiesc pentru privitorul din exterior, casele 

sunt semne ale poziționării fiecărei familii în raport cu ceilalți
15

. Pe teren, 

                                                 
13 Metodele aplicate acestui teren au fost cele proprii cercetării calitative: interviul semidirijat și 

povestea vieții.  
14 Sintagma apare în discursul susținut, în 1952, la cererea UNESCO, de Claude Lévi-Strauss, care 

consideră că, la nivel mondial, civilizația este o „coaliție de culturi” în care fiecare își păstrează 

individualitatea (vezi Lévi-Strauss 1996). 
15 Pentru a înțelege mai bine țesătura de semne și semnificații pe care o reprezintă expunerea 

bunurilor materiale în acest peisaj rural, m-am lăsat călăuzită de principiile lui Henri H. Stahl (Stahl 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Tradiție și tranziție estetică în comunitățile istorice românești din Transcarpatia/ Ucraina 

 

 

 

249 

 

cercetătorul cultivă „arta de a observa chiar în momentul în care un fapt social se 

trăiește” (Stahl 1934: 15). Din această perspectivă metodologică, discuția despre 

felul în care este construit satul se desfășoară minute bune. Casele, rețeaua de 

neamuri care se extinde în România și copiii sunt elementele centrale ale oricărui 

discurs despre sine în satele românești din Transcarpatia. Casele apșenilor, care 

depășesc orice standard superior de locuire din regiune, sunt speciale pentru că, 

recent, au devenit știre de senzație pentru mass-media și temă de cercetare pentru 

antropologii interesați de ariile culturale în spațiul post-socialist. Prezența mea nu 

este una neobișnuită. Sunt introdusă în sat de o altă profesoară, o altă pensionară din 

localitatea vecină, Slatina/ Solotvino/ Aknaszlatina, care intervine în discuție, astfel 

că se alunecă spre subiectele care le interesează în mod deosebit pe cele două vechi 

cunoștințe: cine mai trăiește, unde și cum, cine a murit. E momentul în care sunt 

întrebată dacă vreau să văd bisericile de lemn, obiective de patrimoniu, dar și dacă 

m-ar interesa să vizitez noul cimitir – cel în care morții „stau în picioare”. E o zi 

senină de primăvară, se știe că în sat va avea loc înmormântarea unei femei, iar 

cimitirul nu este departe de casa informatoarei. Ea însăși scrie, la rugămintea 

consătenilor, vierșuri și un alt gen de texte versificate destinate a deveni epitafuri 

pentru monumentele funerare din cimitirul satului. Acest lucru se întâmplă tot mai 

des, de când vecinul ei, diacul Văsâi a lu Mihai, celebrul autor de vierșuri din 

regiune
16

, este „cam bolnav”
17

. Astfel, ghidată de interesele informatoarelor mele, 

cercetarea se focalizează pe acest loc al memoriei (Nora 1997) – „cimitirul cel nou”. 

În Apșa de Mijloc există câte un cimitir în jurul celor două biserici vechi de lemn. 

Există și un cimitir evreiesc, dar nu mai există comunitatea evreiască. Începând din 

anii ’90, oamenii au delimitat la marginea satului spațiul unui nou cimitir aflat în 

proprietatea obștească. Poziționarea mormintelor este decizia fiecărei familii care 

vrea să-și înmormânteze un membru aici. Nu există norme scrise care să impună o 

anumită grupare a mormintelor în funcție de confesiunea religioasă, de cauza morții 

sau de statutul social al celui decedat. Discursul informatoarei mele schițează, totuși, 

imaginea unei „rânduieli” a cimitirului, fundamentată pe o tradiție pe care ea o 

invocă din memoria colectivă și care prescrie delimitări și ierarhizări nerespectate 

acum. Elena Mihailovna Marina crede că „pocăiții”
18

 ar trebui să aibă cimitirul lor 

sau ar trebui să se grupeze într-o zonă a lor, familiilor ar trebui să li se rezerve alei 

                                                                                                                              
1934) și, prin urmare, de informatoarea mea. Henri H. Stahl considera că în teren: „Nu ai nimic altceva 

de făcut decât să cobori într-un asemenea sat și să-l observi. Obiectiv, nepărtinitor vei sta la pânda 

tuturor faptelor care se ivesc în viața acestui sat și le vei înregistra pe toate. […] conversația trebuie să 

plece întotdeauna de la lucruri care-l interesează [pe informator], de la obiecte materiale care se află în 

jurul tău, de la gospodăria lui, de la munca pe care o face, de la nevoile lui imediate”. 
16 O echipă de cercetători, din care am făcut parte, a înregistrat, în 2008, povestea vieții lui Vasile 

Dan a lui Mihai, „diacul” din Apșa de Mijloc, deținătorul unui caiet de „vierșuri” pe care le rescrie sau 

le adaptează la biografiile celor din sat sau ale românilor din împrejurimi. Vezi arhiva proiectului 

„Populaţiile istorice româneşti astăzi”; finanţat de Departamentul pentru Românii de Pretutindeni din 

cadrul Ministerului Afacerilor Externe al României şi derulat prin Muzeul Naţional al Ţăranului Român 

din Bucureşti, în perioada 2006–2008, online la URL: www.populatiiistorice-romanesti-astazi.ro. 

[Inactiv la data publicării articolului.] 
17 Citat din convorbirile înregistrate în teren cu Elena Mihailovna Marina, 2015. 
18 Membrii ai cultelor neoprotestante din sat – citat din convorbirile înregistrate în teren cu Elena 

Mihailovna Marina, 2015. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Corina-Eugenia POPA 

 250 

întregi sau mormintele unei familii ar trebui să fie apropiate. În ciuda imposibilității 

de a controla deplin un spațiu care este intrinsec legat de un fenomen incontrolabil, 

precum moartea, cimitirul cel nou din Apșa de Mijloc reproduce noua structură 

socială a satului și reflectă transformările pe care le trăiește această comunitate 

rurală tradițională, situată marginal într-un areal cultural european post-socialist. 

În cimitir ierarhia se configurează în funcție de materialul, mărimea și forma 

monumentelor funerare. Într-un context similar, cimitirele din Banat – o altă arie 

culturală marcată de granițe și de multiculturalism – o determină pe Otilia Hedeșan 

să observe:  

Din piatră, metal sau lemn, din marmură sau din tablă, somptuoase ori 

scufundate în pământ, tradiționale sau, dimpotrivă, încercând să țină pasul cu modele 

și așezându-se, astfel, sub vremi, discrete și elegante sau stridente, cu patină sau 

kitsch, pur și simplu, monumentele funerare care se regăsesc în cimitirele din Banat 

evocă o istorie complicată și aluvionară, dar și o realitate socio-culturală complexă și 

eterogenă […] comunică, în același timp, ca un spațiu semiotic în care pot fi regăsite 

modele și simboluri universale și ca locuri concrete, în care simbolurile generale sunt 

folosite pentru a exprima structuri sociale, culturale, confesionale și etnice (Ciobotă, 

Rusu et alii 2012: 51–52). 

Dimensiunea pietrelor funerare din cimitirul cel nou al satului Apșa de Mijloc, 

din Transcaraptia, permite reproducerea prin gravare manuală a unor imagini a celor 

morți asemănătoare celor din tablourile de pe pereții camerelor din casele apșenilor. 

Imaginile sunt compoziții naive, care ilustrează o imagine idealizată a celor decedați 

și a morții. Prestigiul social și puterea economică a familiei care a ridicat 

monumentul funerar, „casa de veci”
19

 (Kligman 1998: 118), sunt sugerate de grija 

față de cei comemorați
20

 (Moisa 2011: 34–51). Cei „mai de seamă”, „cei mai avuți”, 

sunt prezenți sau reprezentați în cimitirul din Apșa de Mijloc „în picioare”
 21

. 

Gravurile reproduc, la cererea familiei, un decor simbolic, care configurează un 

discurs despre moarte, dublat de un discurs identitar. Reprezentați cu Biblia în mână 

sau lângă mașina ale cărei plăcuțe de înmatriculare și semne ale firmei producătoare 

sunt vizibile clar, având în fundal un decor rustic, în compoziția căruia se distinge un 

drum – metaforă a călătoriei sufletului –, o poiană, un codru la poalele unui munte 

sau o turmă de oi, cei morți sunt agregați în lumea de dincolo, dar prezenți în 

familiile lor, care se fundamentează pe cei morți și cei vii deopotrivă. Monumentele 

au o dublă funcție: îndeplinirea obligațiilor rituale față de cei morți, pentru trecerea 

                                                 
19 Vezi observațiile pe care le face Gail Kligman (Kligman 1998) despre imaginarul morții în 

Maramureș, dar mai ales despre asimilarea mormântului cu o casă în care cel decedat se mută pentru 

eternitate. 
20 Daniela Moisa analizează practica locuirii în satele din Maramureș, România, în perioada 2008–

2011. Satul Certeze este un caz prin care se pune în lumină relația dintre practica locuirii și construcția 

identitară, așa cum se manifestă aceasta înainte și după regimul socialist. Concluzia la care ajunge 

antropologul este că locuința unei familii și practicile în care este implicat acest ansamblu construit al 

gospodăriei (nunta, înmormântarea, sărbătoarea Crăciunului) devin „mărci ale succesului” social. Din 

această cauză, casele celor din Certeze sunt supuse unei continue reconfigurări estetice datorită relației 

pe care o are partea lor materială cu lumea exterioară. O observație relevantă pentru studiul nostru de 

caz este cea a adaptării caselor la materiale și forme noi de construire, generate de progresul tehnic, de 

accesul la resurse și de contactul cu alte culturi. 
21 Citate din convorbirile înregistrate în teren cu Elena Mihailovna Marina, 2015. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Tradiție și tranziție estetică în comunitățile istorice românești din Transcarpatia/ Ucraina 

 

 

 

251 

 

lor „la cele veșnice”, dar și menținerea unui statut superior al familiei în cadrul 

comunității, marcat prin prezența materială a mormintelor rudelor din cimitir. 

Din această perspectivă, etnologul abordează acest spațiu al memoriei 

colective ca pe oricare fapt social, fără de care comunitatea pe care o descrie nu 

poate fi înțeleasă. Prin urmare, cimitirul din Apșa de Mijloc vorbește mai ales despre 

viața românilor din Transcarpatia și despre sistemul lor de valori. El poate fi terenul 

unor cercetări asemănătoare celor dedicate cimitirului din Săpânța, celebrul sat 

românesc, situat în stânga Tisei (Mazzoni 2002: 530–533) (Pop-Curșeu 2010: 90–

103). În condiții sociale similare, comunitățile românești din cele două sate, 

despărțite timp de jumătate de secol de o graniță inaccesibilă, au dezvoltat strategii 

de supraviețuire și practici sociale similare. În cimitirul din Apșa de Mijloc, prima 

observație la îndemâna cercetătorului este cea legată de codul vestimentar al 

morților reprezentați pe plăcile mari de granit stând în picioare, în haine de 

sărbătoare
22

 (Gergova 2006: 51–63). În Transcarpatia, în situații cotidiene sau 

festive, românii nu se mai disting printr-un port specific. Puține familii au mai 

păstrat articole vestimentare vechi, moștenite, considerate tradiționale. Costumele 

naționale românești noi sunt comandate în Maramureșul din stânga Tisei și 

corespund gustului contemporan. Acestea sunt purtate doar de cei care interpretează 

un rol în spectacolele în care se dorește marcarea identității românești. La 

înmormântare, cei decedați sunt îmbrăcați în acele hainele de sărbătoare pe care le-

au purtat în momente festive ale vieții. De cele mai multe ori, familia achiziționează 

haine noi pentru a înveșmânta morții. În astfel de haine sunt reprezentați și în 

imaginile gravate pe mormintele lor. La fel ca în viață, vestimentația funerară 

sugerează indirect puterea de cumpărare sau de consum a familiei din care morții au 

făcut parte. Chipurile gravate ale defuncților nu sunt marcate de bătrânețe sau 

suferință, par toate senine și în floarea vârstei. Datorită fidelității în redarea detaliilor 

feței, se disting cu ușurință copiii și tinerii de cei adulți. Monumentele cele mai 

impozante sunt fixate în sarcofage la fel de impozante
23

 (Panea 2003), în cadre 

turnate în ciment sau sculptate în granit. Majoritatea se încadrează într-o serie de 

prototipuri propuse de atelierele care execută aceste piese de recuzită funerară. 

Practicile marilor orașe pătrund într-un ritual care se menține în esența lui tradițional 

– cel al înmormântării și al cultului morților. Arhitectura mormântului este 

elementul cel mai deschis improvizației în „gramatica funerarului” (Panea 2003). El 

își îndeplinește funcția apotropaică, dar și funcția socială. Aceasta din urmă depinde 

de o serie de aspecte ce țin de latura materială a alcătuirii „casei de veci”. 

În cimitirul din Apșa de Mijloc, la fel ca în celelalte cimitire ale românilor din 

Transcarpatia, cercetătorul este pus în fața unui fapt social complet și complex, care 

poate fi transpus într-un discurs științific doar dacă este destructurat pe mai multe 

niveluri. Pe de o parte, o interpretare care ține de prezența materială a monumentului 

                                                 
22 Această practică a reprezentării artistice naive a defuncților, în mărime aproape naturală, în 

poziții verticale, poate fi întâlnită și în cimitirele din Rusia sau din țările Balcanice, mai ales în cazul 

grupurilor minoritare, marginalizate social, ca o strategie de compensare și de afirmare a unui status 

superior dat de resursele materiale de care dispun aceste grupuri în societatea post-socialistă. Se poate 

stabili o legătură între aceste monumente funerare recente și cele străvechi, ale nobililor a căror 

imagine a supraviețuit în istoria orală. 
23 Nicolae Panea le numește „substitute emfatice ale mortului”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Corina-Eugenia POPA 

 252 

funerar și de recuzita de obiecte noi care îndeplinesc funcții vechi – florile și 

candelele de plastic cumpărate de la „bazar” – sunt simboluri cu atât mai eficiente cu 

cât sunt mai numeroase. Pe de o altă parte, interpretarea ține de retorica „discursul 

versificat”
24

 (Karnoouh 1998), prezent la Apșa de Mijloc în ritualurile de trecere ale 

vieții, mai cu seamă în ritualul înmormântării. Bruno Mazzoni observă, analizând 

epitafurile „la persoana întâi” (Mazzoni 2002), inscripționate pe crucile din cimitirul 

satului Săpânța, că acestea sunt rezultatul unui transfer pe alt suport al „vierșurilor”, 

al discursurilor versificate pe care „diacul”
25

 le compune pe hârtie pentru a fi citite 

celor prezenți la înmormântare, ca o ultimă actualizare a biografiei celui mort, dar și 

pentru fixarea în memoria colectivă a structurii familiei extinse a acestuia (Hedeșan 

2004: 215-223). Aceeași practică, în piatră și cu o altă stilistică, se observă și în 

cimitirul din Apșa de Mijloc. Multilingvismul specific acestei comunități istorice 

românești din afara graniței țării-mamă se manifestă și la acest nivel al comunicării 

rituale. Inscripțiile gravate cu litere latine alternează cu cele gravate cu chirilice, 

conform codului „limbii moldovenești”
26

, pe care unii dintre membrii comunității și 

l-au însușit în școală. Chiar și așa, epitafurile românilor din Transcarpatia marchează 

identitatea românească a familiilor care au ridicat monumentul funerar. Deși 

diferențele stilistice față de inscripțiile din cimitirul din Săpânța
27

 sunt mari în cazul 

cimitirului din Apșa de Mijloc, o altă observație a lui Bruno Mazzoni se poate aplica 

ambelor. Epitafurile din cele două sate românești pot fi interpretate ca testamente, 

vehicule de transmitere a unei paradigme de valori și concepte-cheie ale 

comunităților rurale care le-au creat. Ele transmit informații despre „neam”, „lume” , 

„timp”, despre ce înseamnă „a fi de omenie”, „a fi la rând”, „a fi gazdă”, „a crește 

copii”, „a face bine” (Mazzoni 2003: 709–714). Spre deosebire de discursurile 

versificate de la Săpânța, cele din Apșa de Mijloc sunt mai apropiate de vierșurile 

contemporane lor. Otilia Hedeșan caracteriza aceste vierșuri drept rezultat al unui 

mixaj:  

spectaculos, însă inextricabil dintre rural și urban, local și importat, moștenit și 

împrumutat, cuviincios și kitsch, dar mai ales dintre tradițional și modern, mergând, 

în acest din urmă caz, până la limită în ambele direcții, în sensul că tradiționalul 

glisează până la reinventarea arhaicului în vreme ce modernul frizează noutatea 

scandaloasă a barbarismului lingvistic (Hedeșan 2004: 215). 

Analizarea conținutului epitafurilor derivate din aceste discursuri versificate 

permite schițarea altor distincții identitare în interiorul comunității. Ele marchează 

apartenența celui căruia îi sunt atribuite la un anumit cult religios, la o anumită 

familie și cu un anumit statut – de bunic sau bunică, tată sau mamă, fiu sau fiică –, 

practicarea unei anumite meserii, legăturile cu alte spații – Moldova, Rusia, Cehia: 

                                                 
24 Dintr-o perspectivă diferită de cea a esteticii folclorului literar, Claude Karnoouh abordează acest 

tip de discurs ca: „interpretarea lumii ideale elaborate de țăranii din Maramureș” (vezi Karnoouh 1998). 
25 În satele românilor din Transcarpatia acest rol este tot mai des preluat de alte persoane educate 

din comunitate, de obicei profesori. Nu sunt puține cazurile când un membru al familiei, cel mai adesea 

o femeie, scrie vierșurile și apoi epitaful celui mort.  
26 Vezi supra, nota 10. 
27 Pe crucile pictate din cimitirul din Săpânța textele sunt scurte, gravate doar cu litere majuscule 

din alfabetul latin și aparțin unui autor cunoscut care s-a inspirat strict din viața celui decedat. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Tradiție și tranziție estetică în comunitățile istorice românești din Transcarpatia/ Ucraina 

 

 

 

253 

 

Din Moscaova m-am ăndemnat/ La soție de plecat./ Voioș ca și altă dată/ N-

am știut ce mă așteaptă./ Pe drum când m-am dus acasă/ M-am despărțit de a mea 

viață./ De copii și de soție/ Ne-am despărțit pe vecie./ Soție dragă și copii,/ Și voi 

iubiți nepoți./ De acuma eu nu voi mai fi,/ Căci dorm printre cei morți./ Iubiții, mei, 

îmi pare rău,/ Vă las prea supărați./ Dar țineți minte sfatul meu: Să vă iubiți ca frați./ 

Trei copii dragi și iubiți,/ Pe toți vă rog ca să veniți. Să veniți cite odată/ Ca să știți că 

ați avut tată./ I-ar tu soție scumpă, dragă/ Te las prea, supărată, Că și eu sunt supărat/ 

Tare iute v-am lăsat./ Ultima amintire din partea soției și a copiilor./ „Fericiți sunt cei 

cuprinși de jale,/Căci ei vor fi mângâiați.”/ Matei 5:4 (Epitaf pe mormântul lui Dan 

Nuțu Turcianului născut în 27.05.1956, decedat în 17.10.2007)
28

 

„Configurarea familiei este cea mai viguroasă şi cea mai amplă secvenţă din 

verşuri”, consideră Otilia Hedeșan. Această observație poate fi extinsă la epitafurile 

ample din cimitirele românilor din Transcarpatia. Parcurse una după alta, așa cum 

sunt rânduite mormintele, aceste texte transmit ideea că familia este fundamentul 

construcției identitare a individului, care este cu atât mai puternic cu cât familia lui 

este mai mare:  

Nu neamul de dincolo al morţilor, este cel care contează […] ci neamul de aici. 

În locul speranţei în viaţa de apoi, verşul pledează pentru memorie şi păstrarea 

amintirii defunctului la urmaşii rămaşi în viaţă, producând, astfel, cel mai însemnat 

pasaj privitor la înţelegerea morţii, care glisează, încet – încet, dinspre domeniul 

transcendentului şi al mitului în cel al socialului (Hedeșan 2004: 223). 

În Apșa de Mijloc, cimitirul expune „un caiet de vierșuri” scris pe piatră, în 

care istoria orală locală și memoria colectivă a comunității este prezervată pentru 

mult timp de acum încolo sub forma unor inscripții a căror retorică poate alcătui 

subiectul unui studiu mai amplu.  

Întorși în Transcarpatia din călătoriile prilejuite de căutarea unui loc de muncă 

mai avantajos, oamenii din Apșa de Jos se reintegrează unei culturi locale a onoarei 

și a succesului, care codifică prestigiul neamului în acumularea de valori materiale, 

și în puterea de consum. Ei armonizează tradiția locului de origine cu o parte din 

elementele simbolice care configurează culturile „străine” în care trăiesc doar 

temporar. În încercarea de a supraviețui identitar în societățile post-țărănești ale 

Europei Centrale și Estice, comunitățile românești din Transcarpatia „relocalizează” 

materiale și tehnici de utilizare a lor, adaptează la un sistem propriu de semnificații 

obiecte și practici pe care consumul globalizat le-a „delocalizat” (Mihăilescu 2014: 

83–107).  

Bibliografie 

Batt, Wolczuk 2002: Judy Batt, Kataryna Wolczuk (eds.), Region, State and Identity in 

Central Europe, Special Issue in „Regional and Federal Studies”, Volume 12, 

Summer 2002, Number 2, London, A Frank Cass Journal.  

                                                 
28 Redăm transcrierea epitafurilor așa cum au fost ele grafiate pe placa de granit a monumentului 

funerar. Greșelile de ortografiere a cuvintelor românești relevă o realitate socială: limba română este 

utilizată preponderent în vorbire, în interiorul comunității. În documentele oficiale și în afara satelor 

românești se face trecerea la limba ucraineană sau rusă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Corina-Eugenia POPA 

 254 

Ciobotă, Rusu et alii 2012: Alexandru Ciobotă, Raluca Rusu, Andrei Condoroș, Vladimir 

Obradovici, Cimitirul ca element în evoluția peisajului cultural. Studiu de caz: 

cimitirele rurale din Banat, Timișoara, Editura Universității deVest. 

Clem 2014: Ralph S. Clem, Dynamics of the Ukrainian state-territory nexus, în „Eurasian 

Geography and Economics”, Volumue 55, Issue 3, 2014, Special Issue: „ Ukrainian 

political crisis 2013-2014”, on-line: 

http://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/15387216.2014.991340 [accesat în 

03.10.2015]. 

Curșeu, Pop-Curșeu 2011: Petru Lucian Curșeu, Ioan Pop-Curșeu, Alive after Death: An 

Exploratory Cultural Artefact Analysis of the Merry Cemetery of Săpânța, în „Journal 

of Community & Applied Social Psychology” , 20 february 2011, p. 371–387, 

on-line: 

http://www.readcube.com/articles/10.1002%2Fcasp.1080?r3_referer=wol&tracking_a

ction=preview_click&show_checkout=1&purchase_referrer=onlinelibrary.wiley.com

&purchase_site_license=LICENSE_DENIED_NO_CUSTOMER [accesat în 

20.08.2015]. 

Geertz 1993: Clifford Geertz, Local Knowledge. Further Essays in Interpretative 

Anthropology, London, Fontana Press. 

Gergova 2006: Diana Gergova, The eternity of the Burial Rite. The throne and the sitting 

Deceased, în ACTA TERRAE SEPTEMCASTRENSIS, V, 1, Special number 

(Bibliotheca Septemcastrensis, XVII), The Society of the Living – the Community of 

the Dead (from Neolithic to the Christian Era) Proceedings of the 7P th P 

International Colloquium of Funerary Archaeology, Sibiu, 2006, p. 51–63. 

Hedeșan 2004: Otilia Hedeșan, Adieu, Vanesa! Commentaires sur le verş roumain au début 

du troisième millénaire, la Conferința internațională La mort et l’Orient, organizată de 

Muzeul de Etnografie al Olteniei, Craiova, 5–8 mai 2004; în „Symposia”, Caiete de 

etnologie şi antropologie, 2004, Craiova, Editura Aius, p. 215–223. 

Hedeșan, Percec et alii 2014: Otilia Hedeșan, Dana Percec, Corina-Eugenia Popa (eds.), 

Ethnographic studies in the Banat multicultural rural communities. A digital 

approach, Timișoara, Editura Universității de Vest. 

Jordan, Klemenčić 2004: Peter Jordan, Mladen Klemenčić (eds.), Transcarpathia – 

Bridgehead of Periphery? Geopolitical and Economic Aspects and Perspectives of a 

Ukrainian Region, Frakfurt am Main, Peter Lang. 

Jóźwiak 2014: Ignacy Jóźwiak, Ethnicity, Labour and Mobility in the Contemporary 

Borderland. A Case Study of a Transcarpathian Township, în „Central and Eastern 

European Migration Review” [on-line: http://www.ceemr.uw.edu.pl/vol-3-no-1-june-

2014/articles/ethnicity-labour-and-mobility-contemporary-borderland-case-study 

[Accesat în 22.07.2015]. 

Karnoouh 1998: Claude Karnoouh, Rituri și discursuri versificate la țăranii maramureșeni. 

A trăi și a supraviețui în România comunistă, traducere, note și postfață de Adrian T. 

Sârbu, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 

Kligman 1998: Gail Kligman, Nunta mortului. Ritual, poetică și cultură populară în 

Transilvania, traducere de Mircea Boari, Runa Petrigenaru, Georgiana Farnoga, West 

Paul Barbu, Iași, Editura Polirom.  

Lévi-Strauss 1996: Claude Lévi-Strauss, Rasă și istorie, Iași, FIDES. 

Marin, Mărgărit et alii 2000: Maria Marin, Iulia Mărgărit, Victorela Neagoe, Vasile Pavel, 

Graiuri românești din Basarabia, Transnistria, Nordul Bucovinei și Nordul 

Maramureșului. Texte dialectale și glosar, București, Institutul de Fonetică și 

Dialectologie „Al. Rosetti”. 

Marin, Mărgărit et alii 2005: Maria Marin, Iulia Mărgărit, Victorela Neagoe, Graiuri 

românești din afara granițelor țării, București, Editura Academiei Române. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Tradiție și tranziție estetică în comunitățile istorice românești din Transcarpatia/ Ucraina 

 

 

 

255 

 

Mazzoni 2002: Bruno Mazzoni, Inscripțiile grăitoare ale Cimitirului de la Săpânța, în 

„Memoria Ethnologica, nr. 4–5, iulie-decembrie, (An II), 2002, p. 530–533. 

Mazzoni 2003: Bruno Mazzoni, Inscripțiile grăitoare ale Cimitirului de la Săpânța, în 

„Memoria Ethnologica”, nr. 6–7, ianuarie-iunie, (An III), 2003, p. 709–714. 

Mihalyi de Apșa 2000: Ioan Mihalyi de Apșa, Diplome maramureșene din secolele XIV și 

XV, Ediția a II-a, Cluj-Napoca, Editura Dragoș Vodă. 

Mihăilescu 2014: Vintilă Mihăilescu, “Something Nice” Pride Houses, Post-Peasant Society 

and the Quest for Authenticity, în „Cultura. International Journal of Philosophy, of 

Culture and Axiology” 11(2)/2014, p. 83–107. 

Moisa 2011: Daniela Moisa, Pour une anthropologie de la réussite, în „Martor. Revue 

d’Anthropologie du Musée du Paysan”, 16/2011, p. 11–16. 

Moisa 2011: Daniela Moisa, Du couteau à la maison. Pratiques et matérialités de la réussite 

au village de Certeze, în „Martor. Revue d’Anthropologie du Musée du Paysan”, 

16/2011, p. 34–51. 

Nora 1997: Pierre Nora (sous la direction de), Les lieux de mémoire: [La Republique, La 

Nation, Les France], Paris, Gallimard.  

Panea 2003: Nicolae Panea, Gramatica funerarului, Craiova, Editura Scrisul Românesc. 

Pop 2009: Nuțu Laurențiu Pop, Bisericile vechi maramureșene de lemn din Apșa de Mijloc, 

Ucraina, în „Familia Română”, an 10, nr. 2–3 (33–34), septembrie 2009, p. 18–20. 

Pop 1998: Mihai Pop, Folclorul românesc, volumul II, Texte și interpretări, ediție îngrijită 

de Nicolae Constantinescu și Alexandru Dobre, București, Editura Grai și suflet – 

Cultura națională. 

Pop 1986: Mihai Pop, Les Lignages du Maramureș (Transylvanie, Roumanie), în „Études et 

documents balkaniques et méditerranéens”, vol.10, Paris, 1986, p. 86–88. 

Pop 2013: Nuțu Laurențiu Pop, File din istoria satului Apșa de Mijloc, Satu Mare, Editura 

Citadela.  

Popa 2013 : Corina-Eugenia Popa, Populații istorice românești în Ucraina. Configurarea 

identității feminine, Universitatea de Vest din Timișoara, 2013 (teză de doctorat). 

Popa 2015: Corina-Eugenia Popa, Limba română – criteriu de reglare a apartenenței în 

comunitățile istorice românești din Transcarpatia/ Ucraina. Studiu de caz, în 

„Conviețuirea. Revista românilor din Seghedin”, seria a doua, anul I, nr. 2, 2015, 

p.41–46. 

Pop-Curșeu 2010: Ioan Pop-Curșeu, Some Observations on the Anthropological Basis of 

Artistic Practice: The Merry Cemetery, Săpânța (Maramureș), în EKPHRASIS; 

3/2010, Representation, Reality and Illusion in Visual Culture, p. 90–103. 

Răduțiu 2001: Aurel Răduțiu, Diplome maramureșene. Considerații la o sută de ani de la 

editare, în „Anuarul Series Historica 2001”, la Filiala Cluj-Napoca a Academiei 

Române, Institutul de Istorie „George Bariţiu” Cluj-Napoca, on-line: www.history-

cluj.ro/Istorie/anuare/2001/Radutiu-diplome.htm. [Accesat în 08.08.2015]. 

Stahl 1934: Henri H. Stahl, Tehnica monografiei sociologice, București, Editura Institutului 

Social Român. 

Stahl 2009: Henri H. Stahl, Contribuții la studiul satelor devălmașe românești, Studiu 

introductiv, ediție îngrijită de Paul H. Stahl, ediția a doua revizuită, București, Cartea 

Românească. 

Țineghe 2009: Cristina Țineghe (ed.), Dezmembrarea Maramureșului istoric: decizii 

politice, reacții și consemnări în mărturii contemporane (1919–1923), București, 

Editura Centru de Studii pentru Resurse Românești. 

Vasile 2004: Cristian Vasile, Între Vatican și Kremlin. Biserica Greco-Catolică în timpul 

regimului comunist, București, Curtea Veche. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Corina-Eugenia POPA 

 256 

Wilson 2002: Andrew Wilson, The Ukrainians. Unexpected Nation, Second Edition, New 

Heaven and London, Yale University Press. 

Zane 2005: Rodica Zane, Profesorul Mihai Pop – de la teorie la obicei, în „Cercetări 

Etnologice Românești Contemporane”, vol. I, nr. 1, iarna 2005, p. 34. 

Tradition and Aesthetic Transition in the Historical Romanian 

Communities from Transcarpathia/ Ukraine 

The anthropologist who conducts his or her researches observing and recording on the 

field in the Romanian villages situated abroad the current borders of Romania is confronted 

with social phenomena which are specific to the post-socialist societies of the Central and 

Eastern Europe and to the ”post-peasant” communities. The study resumed in this article 

attempts to give answers to questions formulated in a context marked by this kind of 

specificity – Apșa de Mijloc/ Seredne Vodiane –, a Romanian village situated on the 

proximity of the Northern border of Romania, in the Ukrainian region of Transcarpathia. The 

review of the scientific literature is supporting the participant observation which describes 

the transformations into the ritual connected to funerals and to the commemoration of the 

dead. The study is integrated into an extended anthropological research focused on the 

cultural area of Transcarpathia and on the practices connected to identity and cultural 

heritage of the historical Romanian communities which are living here. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:53:33 UTC)
BDD-A24482 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

