
„Philologica Jassyensia”, an XII, nr. 1 (23), 2016, p. 187–195 

 

 

 

Hermeneutică şi axiologie.  

Perspectiva baudelairiană 
 

Laurenţiu HANGANU

 

 

 
Key-words: aesthetics, hermeneutics, modernism, axiology, politics 

 

 
În eseul pe care i-l consacră, în 1859, lui Théophile Gautier, Baudelaire 

sintetizează viziunea epistemică a modernităţii – şi, totodată, cadrul teoretic al 

judecăţilor privind autonomia esteticului – prin reafirmarea paradigmei kantiene a 

tripartiţiei facultăţilor spiritului uman: 

Diversele obiecte ale cercetării spirituale reclamă facultăţi care le sunt asociate 

în mod natural: uneori un anumit obiect nu necesită decât una, alteori pe toate laolaltă 

– ceea ce nu se întâmplă însă decât extrem de rar, şi niciodată într-o măsură sau 

într-un grad egale. Trebuie remarcat, de asemenea, un lucru: cu cât un obiect necesită 

mai multe facultăţi, cu atât este mai puţin nobil şi pur; cu cât este mai complex, cu 

atât este mai bastard. Adevărul serveşte drept fundament şi scop ştiinţelor; el reclamă 

cu deosebire intelectul pur. Puritatea stilului este aici binevenită, însă frumuseţea 

stilului ar putea fi considerată un lux. Binele este temeiul şi scopul cercetărilor 

morale. Frumosul este ambiţia unică, scopul exclusiv al Gustului [subl. a.] 

(Baudelaire 1980: 497). 

Urmând sugestia, nelipsită de valenţe poetice, a titlului celei dintâi dintre 

Criticile kantiene, argumentaţia lui Baudelaire statorniceşte şi fortifică graniţele 

dintre diversele domenii ale cunoaşterii prin recursul la ideea de puritate – o puritate 

care, spre deosebire de accepţia sa metafizic-segregaţionistă, este atribuită în mod 

egal tuturor compartimentelor şi nivelelor existenţei: celestului şi mundanului, 

raţionalului şi pasionalului, substanţialului şi fenomenalului, celor de sus şi celor de 

jos deopotrivă. În perspectiva modernităţii, puritatea funcţionează ca principiu al 

circumscrierii şi identităţii, integrându-se unui dispozitiv conceptual ce ratifică 

mecanismul iluminist de dezinvestire şi „aplatizare” a transcendenţei (sau, după cum 

spun Deleuze şi Guattari, de „concretizare a abstractului” – Deleuze, Guattari 2008: 

362) sub acţiunea căruia distanţa dintre superior şi inferior este anulată, iar lucrurile 

sunt (re)evaluate prin prisma singularităţii democrat-reprezentative. Autenticitatea 

nu mai presupune diferenţierea ierarhică şi izolarea esenţelor în înaltul Ideilor, ci 

relevarea ponderii ireductibile („economice”) a fiecărui element în ansamblul 

omogen al întregului. Kant însuşi leagă, axiomatic, noţiunea de puritate de prezenţa 

nondiscriminatorie în interiorul câmpurilor cunoaşterii a judecăţilor sintetice 

                                                 
 Institutul de Istorie şi Teorie Literară „G. Călinescu”, Bucureşti, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)
BDD-A24477 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

188 

 

apriorice (cf. Kant 1998: 65). Noua paradigmă gnoseologică resistematizează 

fenomenele într-o viziune comprehensivă transversal-diatopică, politic tolerantă şi 

permisivă, în transparenţa căreia aproapele dobândeşte caracterul reprezentativ al 

departelui, aparenţa se drapează în faldurile esenţei, iar ceea ce părea divergent, 

separat şi înstrăinat se suprapune şi regăseşte în focarul a ceea ce romanticii numesc 

„intuiţie productivă” (cf. Schelling 1995: 102). În termenii analizei dedicate de Hugo 

Friedrich structurii liricii moderne, „categoriile negative” asociate poeticilor 

tradiţionale – disonanţa, dizarmonia, asimetria, obscuritatea, fragmentarismul 

ş.a.m.d. – sunt depolarizate, reevaluate şi convertite în clase de semn contrar 

(„aplicate nu în sens depreciativ, ci definitoriu” – Friedrich 1969: 15), în cadrul unui 

proces care, aflat sub semnul „romantizării” novalisiene, dislocă antinomiile 

metafizicii prin proiectarea şi examinarea lor în orizontul epistemic al 

permutabilităţii, perspectivismului şi pendulării dialectice. 

Nimic nu ilustrează mai bine mutaţia modernă survenită în aşezarea şi 

funcţionarea sistemelor simbolic-referenţiale, intuieşte Baudelaire, decât opera lui 

Théophile Gautier, al cărui spirit, guvernat de „iubirea exclusivă a Frumosului”, 

îmbrăţişează cu aceeaşi exuberanţă profilurile (disjuncte ale) Greciei antice, Evului 

Mediu şi Renaşterii, reunind aspectele eterogene ale culturilor şi civilizaţiilor în 

„oglinda cosmopolită” a frumuseţii şi depăşind servituţile etice şi teoretice ale artei 

în favoarea singurei determinări care îi este proprie – aceea estetică: 

Spiritul lui, oglindă cosmopolită a frumuseţii, în care Evul Mediu şi Renaşterea 

s-au oglindit în chip cât se poate de legitim şi fastuos, s-a preocupat foarte devreme de 

Greci şi de Frumuseţea antică, până la punctul de a-i deruta pe aceia dintre admiratorii 

săi care nu posedau adevărata cheie a edificiului său spiritual. Poate fi consultat, în 

acest sens, romanul Mademoiselle de Maupin, în care frumuseţea grecească a fost 

apărată cu fermitate în plină exuberanţă romantică. [...] Acest roman, această 

povestire, acest tablou, această reverie urmărită cu obstinaţia unui pictor, această 

specie de imn închinat Frumuseţii a avut mai presus de toate drept rezultat impunerea 

definitivă a condiţiei generatoare a operelor de artă – iubirea exclusivă a Frumosului, 

Ideea fixă [subl. a.] (Baudelaire 1980: 495, 497). 

Noul mod de percepţie şi ordonare a lumii denunţă logica discriminatorie a 

taxinomiilor tradiţionale şi reconsideră, în reprezentare anamorfotică, universul în 

complexitatea sa contradictorie: meritul esenţial al lui Gautier – precizează 

Baudelaire – este acela de a fi deschis porţile artei pentru obiectele groteşti sau 

hidoase, scoţându-le din umbra proiectată de „soarele” platonician al Binelui 

(autorităţii) şi „extrăgând din ele o frumuseţe misterioasă şi simbolică” (Baudelaire 

1980: 522). În contrast cu miracolul transmutaţiei alchimice însă, „frumuseţea 

grotescului” nu este produsul unui travaliu mistic – consecutiv postulării unei esenţe 

comune, originare şi eterne, a tuturor lucrurilor –, ci rezultatul repoziţionării 

postiluministe a dispozitivelor de putere şi al deplasării perspectivelor axiologice, 

mişcare tectonică la finele căreia diverselor facultăţi cognitiv-evaluative le este 

acceptată şi validată „puritatea” individuală – i.e., dreptul politic la suveranitate şi 

autodeterminare
1
. În acest context, „frumuseţea răului” marchează trecerea de la 

                                                 
1 Pentru teoria autonomiei artei ca emergenţă şi structurare a „câmpului literar”, v. Bourdieu 

2007: 75–108. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)
BDD-A24477 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hermeneutică şi axiologie. Perspectiva baudelairiană 

 

189 

 

practica distilării şi separării contrariilor (operaţii canonice ale edificării spirituale în 

cadrul lumii tradiţionale) la alianţa imaginativ-liberală a noţiunilor celor mai 

eterogene, în virtutea spontaneităţii activităţii psihice şi a mecanismului democratic 

al liberei asocieri. În proiecţie filosofică, esenţa procesului se regăseşte în distincţia 

făcută de Kant între judecăţile analitice şi judecăţile sintetice
1
.  

Concomitent cu fixarea schimbărilor politice şi ideatice aduse de gândirea 

romantică, aportul lui Théophile Gautier la procesul de prefacere modernă a lumii 

este văzut de Baudelaire în talentul autorului Smalţurilor şi cameelor de a „conferi 

expresie sensului interior al obiectelor” (Baudelaire 1980: 522) – de a articula şi 

expune interioritatea integrând-o în continuitatea möbiusiană a suprafeţei 

(semantice): 

Pentru el, ideea şi expresia nu sunt două lucruri contradictorii, care să nu poată fi 

armonizate decât printr-un mare efort sau prin concesii laşe. Numai despre el se poate 

spune fără emfază: Nu există idei inexprimabile! [subl. a.] (Baudelaire 1980: 522). 

Altfel spus, nu există transcendenţă care să nu poată fi transpusă în contigenţa 

expresiei (poetice); ceea ce se ascunde şi sustrage (Ideile/Inconştientul) trebuie 

semnalat, adus la suprafaţă şi dezvăluit prin intermediul „analogiilor” şi 

„corespondenţelor”: 

Dacă ne gândim că în cazul lui Gautier această minunată facultate se 

împleteşte cu o inteligenţă înnăscută de a sesiza corespondenţele şi simbolismul 

universal – repertoriu al oricărei metafore –, vom înţelege cum poate el mereu, fără a 

obosi şi fără a greşi, să limpezească atitudinea misterioasă pe care obiectele creaţiei o 

afişează înaintea omului. Există în cuvânt, în verb, ceva sacru, care ne opreşte să îl 

asociem cu jocul hazardului. A manipula savant o limbă înseamnă a practica un soi de 

vrăjitorie evocatoare. Numai atunci culoarea vorbeşte, ca o voce profundă şi vibrantă; 

numai atunci edificiile se înalţă şi se conturează pe fundalul profunzimilor; numai 

atunci animalele şi plantele, reprezentând urâtul şi răul, îşi articulează în chip 

neechivoc schimonoselile; atunci parfumul stârneşte gândurile şi amintirile care îi 

sunt asociate; iar pasiunea îşi murmură sau răcneşte limbajul ei etern simpatetic 

[subl. a.] (Baudelaire 1980: 501). 

În ciuda faptului că transcrierea poetică modernă a teoriei corespondenţelor 

pare a se limita la reluarea bine-cunoscutei teze referitoare la înlănţuirea şi corelaţia 

ocultă dintre macro- şi microcosmos, caracterul „hieroglific” al semnelor din 

„cartea” baudelairiană a naturii este unul simbolic în sens romantic – subiectiv, 

polisemantic şi autoreflexiv –, aşa cum se dovedeşte atunci când pasajele din 

eseurile dedicate lui Théophile Gautier şi Victor Hugo, aflate la prima vedere în 

umbra „ştiinţelor tradiţionale”, sunt considerate pe fondul mutaţiilor survenite în 

gândirea europeană după momentul apariţiei Criticii raţiunii pure a lui Kant. 

Adevăratul poet, certifică Baudelaire, este un hermeneut – „qu’est-ce qu’un poète 

[…] si ce n’est un traducteur, un déchiffreur?” (Baudelaire 1980: 510) –, iar 

                                                 
1 „Putem deci şi trebuie să considerăm ca neavenite toate tentativele făcute până acum de a 

constitui dogmatic o metafizică; căci ceea ce este în una sau alta analitic, adică simplă descompunere a 

conceptelor cuprinse în raţiunea noastră, nu e nicidecum scop, ci numai o pregătire pentru adevărata 

metafizică, adică de a extinde sintetic cunoaşterea noastră a priori” [subl. a.] (Kant 1998: 65). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)
BDD-A24477 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

190 

 

comparaţiile, asocierile şi metaforele sale sunt rodul travaliului ştiinţei imaginative 

de cartografiere a „adâncurilor inepuizabile ale analogiei universale” [subl. a.] 

(Baudelaire 1980: 510), în afara căreia ţesătura reprezentării se destramă în „jocul” 

imprecis şi tulbure al hazardului. Însă ceea ce „traduce” şi „descifrează” artistul 

modern, departe de a fi obiectivitatea şi stabilitatea lumii – în acord cu vechiul ideal 

al doctrinei mimetice – este, subliniază Baudelaire, impresia, accepţia 

subiectiv-umană a culorii, sunetului şi parfumului: 

Versul lui Victor Hugo ştie să traducă pentru sufletul uman nu numai plăcerile 

cele mai directe pe care le extrage din natura vizibilă, ci şi senzaţiile cele mai fugitive, 

cele mai complicate, cele mai morale (spun în mod deliberat senzaţii morale) care ne 

sunt transmise de existenţa vizibilă, de natura inanimată, sau zisă inanimată; nu numai 

figura unei fiinţe exterioare omului, vegetale sau minerale, ci şi fizionomia sa, privirea 

sa, tristeţea, blândeţea, bucuria sa strălucitoare, ura sa neîmpăcată, farmecul sau 

oroarea sa; altfel spus, tot ceea ce este uman în orice, şi de asemenea ceea ce este 

divin, sacru sau diabolic (Baudelaire 1980: 510). 

„Corespondenţele” baudelairiene nu mai urmăresc punerea în relaţie a cerului 

îndepărtat al Ideilor, pe de o parte, şi a proiecţiilor şi umbrelor sale mundane, pe de 

alta, într-o structură biunivocă al cărei principiu ultim transcende puterea omenească 

de cercetare şi înţelegere; punctul de plecare al poetului este cel kantian, care, 

afirmând dependenţa primară a oricărei cunoaşteri de privirea umană 

comprehensivă, răstoarnă centrul de greutate al raportului dintre subiectivitate şi 

obiectivitate şi transferă mărcile referenţialităţii în inteligenţa condiţionată istoric a 

subiectului observator. Nu omul este asemenea cerului, explică Baudelaire, 

combătând „misterele” analogiilor de sorginte metafizică teoretizate şi susţinute de 

contemporanul său Fourier – prea legat, observă poetul, de „exactitudinea materială” 

(„obiectivă”) a descoperirilor sale pentru a putea ajunge la „certitudinea morală” 

(„subiectivă”) a intuiţiei (cf. Baudelaire 1980: 510); dimpotrivă, cerul este structurat 

asemenea omului – inversiune logic-determinativă care, invocând scrierile vizionare 

ale lui Swedenborg, instituie accepţia modernă, esenţial antropocentrică, a 

„simbolismului universal”: 

De altfel Swedenborg, care avea un suflet superior, ne-a învăţat deja că cerul 

este un foarte mare om; că totul, formă, mişcare, număr, culoare, parfum, atât în 

domeniul spiritual cât şi în cel natural, este semnificativ, reciproc, convertibil, 

corespondent [subl. a.] (Baudelaire 1980: 510). 

În perspectiva înţelegerii clasice, „analogia universală” (formă a similitudinii, 

alături de convenientia, aemulatio şi simpatia [cf. Foucault 2006: 80]) presupune 

transmiterea, de-a lungul „marelui lanţ al fiinţei”, a voinţei divine către lucrurile cele 

mai mărunte şi mai umile, într-un act a cărui autoritate supramundană generează 

ierarhii şi tipare ordonatoare prin restricţionarea şi dirijarea sistematică a cursului 

adevărului într-o singură direcţie – mereu descendentă; în acelaşi timp, concordanţa, 

„armonia”, „echilibrul” şi, finalmente, status quo-ul impuse lumii tradiţionale 

neutralizează tendinţa vicioasă a semnelor de a trimite la nesfârşit unul către celălalt 

prin postularea existenţei unui Semn ultim, care le cuprinde pe toate şi de unde toate 

îşi dobândesc raţiunea de a fi. Prin contrast, noua viziune epistemică inversează 

direcţia progresiei adevărului, proiectând asupra obiectelor certitudinile interiorităţii şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)
BDD-A24477 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hermeneutică şi axiologie. Perspectiva baudelairiană 

 

191 

 

redefinind sensul ca intersecţie a experienţelor şi compunere a impresiilor în cadrul 

unui sistem referenţial autonom, autoreflexiv şi autodeictic. Este momentul critic în 

care, după cum notează Michel Foucault, „ştiinţa rupe vechea sa înrudire cu divinatio. 

Aceasta din urmă presupunea totdeauna semne care îi erau anterioare: astfel încât 

cunoaşterea se plasa în abisul unui semn descoperit sau afirmat, sau transmis în secret. 

Ea avea drept sarcină să releve un limbaj prealabil repartizat de Dumnezeu în lume. 

De-acum înainte, semnul va începe să semnifice în interiorul cunoaşterii: ea îi va 

împrumuta certitudinea sau probabilitatea lui. Şi dacă Dumnezeu foloseşte încă semne 

pentru a ne vorbi prin intermediul naturii, El Se serveşte de cunoaşterea noastră şi de 

legăturile ce se stabilesc între impresii pentru a instaura în mintea noastră un raport de 

semnificaţie” (Foucault 2006: 119). Altfel spus, deosebirea fundamentală dintre 

„ştiinţa” patronată de anticul Hermes Trismegistus şi teoria interpretativă la care 

subscrie Baudelaire constă în faptul că, în vreme ce prima urmăreşte să descopere un 

sens impersonal, transcendent şi universal – Sensul ce modelează lumea de la 

începuturile sale –, abordarea modernă, conştientă de irepetabilitatea individului şi de 

provizoratul orizontului său istoric, îşi defineşte demersul ca reconstruire a 

singularului – efort, în aceeaşi măsură intelectual şi pasional, îndreptat către 

identificarea unui sens particular, temporal şi ireductibil. 

Natura îşi pierde, în noul context, statutul referenţial privilegiat („obiectiv”), iar 

elementele şi mărcile creaţiei estetice devin, după cum scrie autorul Florilor răului, 

„stări simultane [...] reflectate în inimile noastre: formă, atitudine şi mişcare, lumină şi 

culoare, sunet şi armonie” (Baudelaire 1980: 509) – amprente mentale a căror 

întemeiere intersubiectivă, imanentă şi circumstanţială, echivalează contemplarea 

naturii şi experienţa culturii în abordarea nondiscriminatorie a conştiinţei 

autoreflexive. În acest sens, observă Baudelaire, Charles Fourier „ar fi putut, la fel de 

bine, să ni-i reveleze pe toţi poeţii excelenţi prin care omenirea studioasă îşi face 

educaţia la fel de bine ca şi când ar contempla natura” (Baudelaire 1980: 510). De 

unde mutaţia majoră survenită în accepţia ideii de „analogie universală”: „Les 

parfums, les couleurs et les sons se répondent” nu pentru că obiectele şi fenomenele se 

înscriu, de la bun început, în logica transcendentă a unui plan providenţial, revelat în 

chip sibilinic în „marea carte a naturii”, ci pentru că parfumul, culoarea şi sunetul sunt 

expresii ale percepţiei specific umane, senzaţii particulare prin intermediul cărora este 

generat ceea ce „poetul modernităţii” numeşte, pentru a desemna subiectivismul 

înţelegerii, „sensul moral” – fundamentul incontestabil al „unităţii tenebroase şi 

profunde” (Baudelaire 1980: 8) a tuturor lucrurilor. 

Contemporan cu Schleiermacher şi anticipându-l pe Dilthey, Baudelaire 

trasează astfel, cu instrumentele recent omologate ale esteticii, cercul hermeneutic al 

înţelegerii şi sensibilităţii moderne, care, denunţând paradigma clasică a cunoaşterii, 

depăşeşte mitul paralizant al obiectivităţii şi întemeiază ştiinţele despre om în 

diferenţa dintre „explicare” şi „comprehensiune”: în conformitate cu teoria lui 

Wilhelm Dilthey, în vreme ce explicarea, proprie ştiinţelor naturii, presupune 

deducerea particularului dintr-un sistem conceptual supraordonat, modelator şi 

constrângător, comprehensiunea vizează singularul, unicul, „trăirea” (Erlebnis) – 

datul existenţei în identitatea sa ireductibilă (cf. Dilthey 1977: 53–130; Dilthey 

1961: passim). Ceea ce este creat de om (istoria, arta, filosofia) nu poate fi judecat, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)
BDD-A24477 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

192 

 

argumentează Dilthey, după normele extranee ale logicii dihotomice carteziene, 

întrucât subtilitatea gradaţiilor şi a tranziţiilor infinite ale experienţei interioare nu se 

lasă redusă la schema metodologică subiect/obiect. Înţelegerea formelor obiectivate 

ale existenţei umane – a „expresiilor de viaţă” – reclamă o conştiinţă fatal subiectivă 

a identităţii, care traversează, în dinamica aceluiaşi impuls, atât subiectul, cât şi 

obiectul, selectând evenimentele conform idiosincrasiilor alcătuirilor psihice 

particulare şi suprapunând multiplicitatea aspectelor eterogene ale exteriorităţii şi 

interiorităţii într-o unitate indivizibilă, lipsită de corespondent în lumea naturală. 

Operând cu premisele aceleiaşi logici, „divinaţia” baudelairiană se desprinde 

de servituţile şi de fatalismul gândirii magico-religioase şi se instituie pornind de la 

temeiuri identice celor ale „metodei divinatorii” elaborate de Schleiermacher şi 

Dilthey – modalitatea de abordare care, urmărind „să înţeleagă autorul în 

individualitatea sa” (Schleiermacher 1977: 150), vizează cuprinderea cognitivă nu 

prin raportarea deductivă a persoanei la o universalitate conceptuală, ci prin relevarea 

în mărcile sistemelor semiotice a stării de participare a indivizilor la o infrastructură 

intuitiv-culturală comună, anterioară oricărei raţionalizări. În perspectiva noii viziuni 

epistemice, relaţia dintre macro şi microcosmos încetează să mai contrapună 

transcendenţa imanenţei într-un raport de subsumare şi vasalitate, codificând astfel în 

registru sacru subordonarea omului faţă de lumea naturală, „obiectivă” a lui 

Dumnezeu; de-acum înainte, ea va transcrie simbolic corespondenţa primordială dintre 

om şi universul învestit social – amestecul indecidabil dintre partea şi întregul care îşi 

sunt simultan interioritate şi exterioritate, conţinut (anticipator) şi conţinător 

(provizoriu). În termenii filosofiei lui Schleiermacher şi Dilthey, sintetizată în 

revoluţionara definiţie a cercului hermeneutic
1
, „divinaţia” modernă presupune o 

oscilaţie permanentă, o mişcare de translaţie şi comunicare neîntrerupte între 

finitudinea particularului şi perpetua devenire a întregului (cf. Dilthey 1961: 106), în 

dinamica procesuală a căreia intuiţia comprehensivă îşi proiectează presupoziţiile şi 

previziunile drept anticipări ale sensului ansamblului întemeiate pe experienţele 

individuale, istoric şi cultural determinate. 

Acesta este, oricât de „scandalos” ar apărea faptul din unghiul curentelor 

antipozitiviste de la sfârşitul secolului al XIX-lea, şi sensul „analogiilor universale” 

baudelairiene, a căror semiologie postcarteziană, punând între paranteze „ştiinţele 

tradiţionale” şi scrutându-le limitele, devine placa turnantă a prefacerilor mentale 

prin care obişnuinţele de gândire şi ordonare metafizice alunecă, imperceptibil, dar 

ineluctabil, înspre deschideri antropologice:  

Formula principală, în care sunt cuprinse, pentru a spune aşa, toate regulile 

unei adevărate estetici [...], poate fi exprimată astfel: întregul univers vizibil nu este 

decât un depozit de imagini şi de semne cărora imaginaţia le dă un loc şi o valoare 

relative; este un fel de păşune spirituală pe care imaginaţia trebuie să o digere şi să o 

transforme (Baudelaire 1980: 755). 

                                                 
1 Metoda prin care înţelegerea părţilor este condiţionată de aceea a întregului, iar înţelegerea 

întregului se revelează în comprehensiunea părţilor sale constitutive (cf. Schleiermacher 1977: 59; 

Dilthey 1961: 73–74). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)
BDD-A24477 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hermeneutică şi axiologie. Perspectiva baudelairiană 

 

193 

 

Edificată în acord cu dinamismul şi libertatea imaginaţiei – fundament al 

esteticii şi al hermeneuticii deopotrivă
1
 –, noua „ştiinţă” a „analogiilor universale” 

procedează la instituiri, desemnări, generări şi întemeieri, mai degrabă decât la 

descifrări şi dezvăluiri; la plăsmuiri şi elaborări, mai curând decât la explicitări şi 

elucidări. Sursa autorităţii sale este interioritatea productivă, în condiţiile în care, aşa 

cum subliniază Dilthey (rezumând răspunsul modernităţii la argumentul ontologic al 

lui Anselm din Canterbury) „individualul este singura valoare intrinsecă pe care o 

putem afirma dincolo de orice îndoială” (Dilthey 1977: 111). 

Particularitatea şi singularitatea experienţei interioare – „trăirea”, în calitate de 

condiţie fundamentală a accesului la înţelegerea comprehensivă (cf. Dilthey 1977: 

73) – constituie resortul declarat al „bizareriei” frumosului baudelairian: 

Frumosul este întotdeauna bizar. Nu vreau să spun el ar fi aşa în mod 

programatic şi rece, pentru că, în acest caz, ar fi un monstru generat de ironia 

destinului. Spun că el conţine întotdeauna un strop de bizarerie – bizarerie naivă, 

lipsită de intenţie, inconştientă – şi că tocmai această bizarerie îl face să fie Frumosul. 

Este semnul său de recunoaştere, caracteristica sa. Inversaţi propoziţia, şi încercaţi să 

vă închipuiţi un frumos banal! [...] Această doză de bizarerie, care constituie şi 

defineşte individualitatea, fără de care nu ar exista frumos, joacă în artă (răscumpărată 

fie-mi trivialitatea prin exactitatea acestei comparaţii) rolul gustului sau al asezonării 

gastronomice, ingredientele unei mâncări nefiind diferite unele de altele, abstracţie 

făcând de utilitatea lor sau de cantitatea de substanţe nutritive conţinute, decât prin 

ideea pe care o dau limbii [subl. a.] (Baudelaire 1980: 724). 

Nu există frumos, proclamă Baudelaire, fără „bizarerie”, adică fără 

singularitate, unicitate şi excentricitate – confirmând principiul echivalenţei 

dintre talent şi originalitate şi adeverind, totodată, definiţia kantiană a 

capodoperei ca produs al individualităţii geniale
2
. În acelaşi timp, ceea ce 

poetul descrie drept „asezonare gastronomică” nu face decât să transpună în 

dimensiunea „trivială” a înţelegerii comune gustul teoretizat în Critica 

facultăţii de judecare – „judecata care numeşte frumos un lucru doar potrivit 

acelei proprietăţi prin care el se orientează după modul nostru de a-l percepe” 

(Kant 1981: 176). În sfârşit, „ideea” pe care alimentele o dau limbii este, 

simplificată până la nivelul intuiţiei imediate, ideea estetică – pandantul 

ponderator şi autonom al ideii raţionale (cf. Kant 1981: 208). Baudelaire 

rezumă astfel, în ecuaţia bizarerie–gust–relativitate–individualitate, cadrul 

axiomatic al esteticii în calitate de „ştiinţă” definitorie a modernităţii şi 

consacră subiectivitatea şi istoricitatea drept fundamente apriorice ale oricăror 

                                                 
1 „Imaginaţia face posibilă intensificarea sau slăbirea accentului pus pe comportamente, puteri, 

sentimente, tendinţe şi direcţii de gândire care sunt conţinute în propriul nostru context-de-viaţă, şi 

astfel recreăm orice viaţă psihică străină” (Dilthey 1977: 133). 
2 Paralelismul judecăţilor şi al formulărilor este departe de a se opri aici: ceea ce Baudelaire preţuieşte 

la Théophile Gautier, anume punerea în armonie a „ideii” şi „expresiei”, desemnează chiar esenţa 

activităţii geniului în perspectivă kantiană: geniul, scrie Kant, „constă în proporţia [fericită] a facultăţilor 

sufleteşti care permite, pe de o parte, găsirea ideilor pentru un concept dat, iar pe de altă parte, găsirea 

expresiei pentru idei prin care dispoziţia sufletească subiectivă produsă astfel, ca însoţitoare a unui 

concept, să poată fi comunicată altora”; astfel, geniul „exprimă şi face universal comunicabil 

inexprimabilul unei stări sufleteşti produsă de o anumită reprezentare” (Kant 1981: 211–212). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)
BDD-A24477 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

194 

 

„corespondenţe”, „analogii”, similitudini şi pătrunderi comprehensive. Mai mult 

decât atât: postulând ideea unei asimetrii inversate, în raport cu edificiile 

conceptuale ale metafizicii, între cele două aspecte antinomice ale frumosului – între 

– între caracterul indefinit şi abstract al laturii sale „eterne” şi evidenţa şi concreteţea 

concreteţea aceleia „trecătoare” –, poetul înscrie în istoria literară ruptura între două 

două lumi; opera sa, aflată la răscrucea dintre limitările, constrângerile şi închiderile 

închiderile ordinii tradiţionale, pe de o parte, şi orizontul mereu deschis al 

modernităţii, pe de alta, se dă drept semn al direcţiei de urmat: 

Orice frumos conţine, aşa cum se întâmplă cu toate fenomenele din această 

lume, ceva etern şi ceva trecător – ceva absolut şi ceva particular. Frumuseţea 

absolută şi eternă nu există, sau mai degrabă nu este decât o abstracţie care pluteşte ca 

un fum la suprafaţa însumată a frumuseţilor concrete. Elementul particular al fiecărei 

frumuseţi provine din pasiuni, şi, cum avem cu toţii pasiunile noastre individuale, 

avem şi frumuseţile noastre (Baudelaire 1980: 687). 

Inseparabil de particularitate şi senzorialitate şi inexorabil străin ideii de 

sistem – transgresând canoanele şi regulile declamate în şcoală de „profesorul-jurat, 

specie a tiranului-mandarin” (Baudelaire 1980: 724) –, obiectul de studiu al esteticii 

devine, odată cu disoluţia postiluministă a sistemelor referenţiale tradiţionale, 

unitatea de măsură cea mai indicată în a aprecia subtilităţile şi excentricităţile 

existenţei individuale: aşa cum „trăirea”, ca fragment al vieţii, se constituie în jurul 

unui nucleu iraţional, cu neputinţă de explicitat prin intermediul instrumentelor 

cunoaşterii teoretice (cf. Dilthey 1977: 53), frumosul, la rândul său, nu poate fi 

reprezentat prin nicio formulă logic-conceptuală, contopind, în caracterul inefabil al 

lui je ne sais quoi, interiorul şi exteriorul, eul şi pe celălalt, subiectul 

(antropomorfizator) şi obiectul (dezumanizant). „Ce înseamnă arta în viziunea 

modernă?” se întreabă Baudelaire, pentru a răspunde imediat: „Înseamnă crearea 

unei magii sugestive ce conţine în acelaşi timp subiectul şi obiectul, lumea 

exterioară artistului şi artistul însuşi” (Baudelaire 1980: 736). Afirmându-şi 

identitatea prin proclamarea subiectivităţii şi a interpretării drept fundamente ale 

cunoaşterii şi înţelegerii, estetica şi hermeneutica sunt cele două nume date aceleiaşi 

conştiinţe ontologice şi epistemologice. 

Bibliografie 

Baudelaire 1980: Charles Baudelaire, Oeuvres complètes, Paris, Robert Laffont. 

Bourdieu 2007: Pierre Bourdieu, Regulile artei, traducere de Laura Albulescu şi Bogdan 

Ghiu, Bucureşti, Grupul Editorial Art. 

Deleuze, Guattari 2008: Gilles Deleuze, Félix Guattari, Capitalism şi schizofrenie (I). 

Anti-Oedip, traducere de Bogdan Ghiu, Piteşti, Editura Paralela 45. 

Dilthey 1961: Wilhelm Dilthey, Meaning in History, London. 

Dilthey 1977: Wilhelm Dilthey, Descriptive Psychology and Historical Understanding, The 

Hague. 

Foucault 2006: Michel Foucault, Cuvintele şi lucrurile, traducere de Bogdan Ghiu şi Mircea 

Vasilescu, Bucureşti, Grupul Editorial RAO. 

Friedrich 1969: Hugo Friedrich, Structura liricii moderne, traducere de Dieter Fuhrmann, 

Bucureşti, Editura pentru Literatură Universală. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)
BDD-A24477 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hermeneutică şi axiologie. Perspectiva baudelairiană 

 

195 

 

Kant 1998: Immanuel Kant, Critica raţiunii pure, traducere de Nicolae Bagdasar şi Elena 

Moisuc, Bucureşti, Editura IRI. 

Kant 1981: Immanuel Kant, Critica facultăţii de judecare, traducere de Vasile Dem. 

Zamfirescu şi Alexandru Surdu, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 

Schelling 1995: F.W.J. Schelling, Sistemul idealismului transcendental, traducere de Radu 

Gabriel Pârvu, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Schleiermacher 1977: Friedrich Schleiermacher, Hermeneutics: The Handwritten 

Manuscripts, Missoula, Montana. 

Hermeneutics and Axiology.  

The Baudelairian Approach 

The article presents the formation of the modern paradigm of knowledge by 

emphasizing the parallelisms and similarities between the epistemic approaches of aesthetics, 

on the one hand, and those of the hermeneutic theories of Friedrich Schleiermacher and 

Wilhelm Dilthey, on the other. Taking as its departure point the literary criticism of Charles 

Baudelaire, the study points out the fact that the birth of aesthetics as an autonomous spiritual 

domain and the generalization of the hermeneutic critical method are, in fact, the two faces 

of the same coin – namely, the substitution of the traditional patterns of knowledge and 

understanding by the modern ones. In addition, the investigation confirms the assertion of 

Michel Foucault that the substantial change produced by Baudelaire’s literary theories and 

ideas cannot be properly understood without the conceptual instruments of Kant’s 

philosophy. The analysis is sustained by elements of the theories of modernity formulated by 

Michel Foucault and Gilles Deleuze and Félix Guattari. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)
BDD-A24477 © 2016 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

