RECEPTAREA CARTILOR SF. SCRIPTURI IN
CORPUSUL CANONICO-LEGISLATIV
AL BISERICII ORTODOXE

Maxim VLAD
Universitatea ,,Ovidius” din Constanta
parintele_maxim@yahoo.com

Abstract: The Church"s holy prophets and Apostles wrote the books contained in
the Bible. The Church determined which books were authoritative and belonged in Holy
Scripture. The Church preserved and passed on the texts of these Scriptural books. The
seventy-two Jewish rabbis and scholars who gave us the Septuagint Greek Old Testament,
produced seventy-two identical Greek translations working independently and in insolation
from one another. Writing in Greek, the Holy Apostles Matthew, Mark, Luke, John, Paul,
James, Peter, and Jude produced the books of the New Testament. The Bible is a product of
the Church. For the first few centuries of the Christian era, no one could have put his hands
on a single volume called "The Bible." In fact, there was no one put his hands on a single
volume called "The Bible." In fact, there was no agreement regarding which "books" of
Scripture were to be considered accurate and correct, or canonical. Even so, there was no
official, authoritative "canon" listing all the books until the Sixth Ecumenical Council, at
Constantinople in 680 AD. When the Council at Laodicea specified the content of the bible
as we know it - 39 years after the First Ecumenical Council (325 AD) and 17 years before
the second Ecumenical Council (381 AD) - the Liturgy was pretty much well-defined and
established and had been "canonized" by common usage the reading from these books.

Keywords: Bible Books, Holy Scriptures, Canon, Council, Orthodox Church

INTRODUCERE

Apartinand prin nastere unui spatiu cultural si religios crestin, ne-
am obisnuit sa percepem Biblia, care contine informatii revelate normative
pentru conduita fiecdrui crestin, ca pe 0 Singura carte, uitand adeseori cd, de
fapt, aceasta este alcatuita dintr-o colectie de carti inspirate ce acopera o
perioada istoricd de aproximativ 1500 de ani’, scrise de circa 100-150 de
scriitori diferiti. Ea nu este o carte, ci carti, o intreaga biblioteca si este un
adevarat miracol ca acesti autori au reusit sa prezinte un mesaj coerent, fapt
ce demonstreazd o datd in plus ca redactarea Bibliei s-a realizat prin
intermediul inspiratiei si a asistentei divine?.

! Nicolae Ciudin, Studiul Vechiului Testament, Editura, Credinta Noastra, Bucuresti, 1996,
p.13.

2 Cristian Bilinean, Nicolae Bodea, Cronologia principalelor evenimente si scrieri biblice,
Editura Galaxia Gutenberg, 2014, p. 15. Etimologic, cuvantul ,,Biblie” provine din limba
greacd dintr-un substantiv plural neutru to pipAic (ta biblia), care inseamna ,,carti”. in cursul
Evului Mediu, termenul grecesc ta biblia a fost preluat in fondul lexical al limbii latine in
aceeasi forma, Biblia, nsd pentru a desemna un substativ feminin, cu referire la ,,Cartea”
prin excelentd. Participarea directd a lui Dumnezeu la redactarea cartilor sfinte, prin
intermediul unor oameni de care s-a slujit (hagiogarfi), se numeste inspiratie - fenomen cu
caracter supranatural, rezultat in urma unei interventii divine in istoria umana, in formele
specifice limbajului omenesc. in esentd, inspiratia indica influxul global al lui Dumnezeu
asupra scriitorului biblic, fard a se limita la spatiul sau interior, psihologic, ci referindu-se si

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



Orice biblioteca din lume poate avea cuvinte despre Dumnezeu.
Biblia, Tnsa contine mesajul lui Dumnezeu, pentru oameni si prin oameni.
Inspiratd de Duhul Sfant, ea e Cartea devenita carti. Cu Adam, initial,
Creatorul vorbea pe ,,0 singurd limbd”; insa dupa neascultare si alungarea
din Paradis, acesta n-a mai inteles cuvantul lui Dumnezeu, comunicarea
fiind Intreruptad partial. Dupa cateva mii de ani de raticire a omului pe
pamint, s-a pomenit Moise ca tocmai pe el, balbaitul, il trimite Dumnezeu
sa le graiasca oamenilor cuvintele Sale:

»Cum o voi face, Doamne, de vreme ce sunt gangav? Tu, intr-
adevar, esti, dar Aaron, fratele tau, nu e. Eu iti voi spune tie, tu ii vei spune
lui, el le va spune oamenilor, si astfel tu vei fi pentru el ceea ce sunt Eu
pentru tine”®,

Cuvantul devenise cuvinte, Teologia se facuse filologie. A mai
trecut o vreme iar Moise a mai primit o porunca: ,,Apucd-te si scrie totul
intr-0 carte!*’. Si el a scris totul intr-o carte. De aici, lunga si dramatica
istorie a textului biblic, cu autori sacri sau profani, cu limbi originale sau
derivate, cu graiuri uitate sau stalcite, cu traduceri mai bune sau mai putin
bune, cu copisti atenti sau osteniti, cu tomuri, codici si colectii vrafuite, cu
studii si cercetari savante, cu evaludri semantice si editii critice, totul, in
ultimd instantd, menit sa-i redea filologiei transparenta teologicd prin care
cuvintele redevin Cuvant.

Literatul Mitropolit al Clujului, Bartolomeu Anania in cuvantul sau
lamuritor asupra Sf Scripturi din cuprinsul noului proiect de retraducere a
Bibliei, pe care I-a initiat personal, surpinde motivul existentei acesteia si
folosul apropierii oamenilor prin lecturd de ea:

»Asa sta Biblia in fata cititorului: ca o prescurd care poate sa ramand
pdine dospitd, poate deveni anafura sau se poate transfigura in Trup
euharistic. Trepte de patrundere, trepte de cunoastere; trepte de
cunoagtere, trepte de initiere, trepte de sfinfenie. Prin urmare, cititorule,
daca vei deschide Cartea din simpla curiozitate sau deprindere, spre a-fi
implini nevoia de a sti, si dacda ai strabatut-0 ca pe un simplu act de
culturd, fii sigur ca n-0 Vei uita. Daca ai zabovit asuprd-i Cu un oarecare
interes lingvistic, vei fi aflat ca in ebraicad §i in greaca veche sunt semanate
cuvinte, fraze si denumiri eterogene, imprumutate din culturile cu care
autorii biblici s-au invecinat sau din altele pe care nici ei si nici parintii lor
nu le-au stiut. Daca ai citit-o numai ca pe o operd literard, iatd cd ai gustat
intr-insa belsug de genuri §i specii, poezie liricd §i epica, istoriografie,
legislatie, imnuri sacre si sapientiale, pagini profetice si apocaliptice, proze
Scurte si nuclee de roman, scenarii dramatice si eseuri filosofice, sentingte
aforistice §i incantatii prozodice... Dacd ai cercetat-0 cuU un ochi critic

la realitatile fizice si sociale exterioare (persoane, evenimente, imprejurdri etc.), care
inrduresc facultatile intelectuale ale scriitorului sacru.

3 Cf. les 4, 10-16.

4 Cf. les 17, 14.

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



necrutator, vei fi descoperit s§i ceea ce, in fapt, cautai: naivitdfi,
inadvertente, lacune, suprapuneri, distorsiuni, interpolari, paralelisme si
multe alte metehne care te vor sminti in masura in care te vei opri aici.
Daca, pentru nevoia de a intelege, o vei cerceta a doua si a treia oard, mai
cu de-amanuntul, cu incetineli si reveniri, dacda-ti vei pune gandul pe textul
din faga si pe cele paralele, insemnate alaturi, atunci cugetul tau va fi in
Stare sa pipdie Ingelesurile din spatele cuvintelor, sa pdtrundd in
luminigurile alegorice ale intamplarilor, sa desluseasca de ce jertfa lui
Avraam, de pilda, s-a petrecut ca fapt istoric la vremea ei, dar , si-n
prefigurare”  pentru vremile din urmd. In acelasi timp, reliefurile noilor
tale lecturi ifi vor deschide calea de acces catre intreaga cultura
europeand, in tot ce are ea mai inalt si mai frumos de-a lungul ultimului
mileniu. Dar daca, pentru nevoia de a cunoaste, te vei deprinde s-o citesti
nu atdat pe dinafara, cdt mai ales pe dinlauntru, daca sufletul ti se va
aprinde in vapaia celor ce se intraripeaza cu dumnezeiescul dor, atunci
dorul acesta iti va descoperi ca, de vreme ce toate cartile acestei Carti au
fost scrise de dragul unui singur personaj, lisus Hristos, prevestindu-L si
vestindu-L, si de vreme ce lisus Hristos a venit in lume de dragul unei
singure fapturi, omul, inseamnda ca toata Cartea se indreaptd spre o
singura fiintd, care esti tu, cititorule. Dacad o ocoleai, ar fi fost sa treci pe-
alaturi de propria ta viata,; dar fiindca ti-ai asumat-o, a fost sd te descoperi

pe tine siefi>”.

Cu toate acestea, procesul de definitivare si de selectie a cartilor
care apartin acum canonului biblic, a fost destul de indelungat si de
controversat fiind influentat de factori obiectivi, de natura istorica, prin care
se descoperd mana Providentei. Termenul ,,canon” este utilizat cu referire la
cartile care sunt inspirate divin si astfel apartin Bibliei. Dificultatea in
stabilirea canonului Bibliei consta in aceea ca, Biblia insdsi nu ne ofera o
listd a cartilor care ar trebui sd o alcatuiascad. Stabilirea canonului s-a
realizat pe parcursul unui intreg proces, la inceput de catre rabinii si
invatatorii evrei, apoi de catre Biserica primelor secole. Aceasta se
datoreaza faptului ca textele cartilor sacre care alcatuiesc Biblia, atat cele
care apartin Vechiului Testament, cat si cele Nou Testamentare, au
consemnat doar o parte din traditia orala ce contine adevaruri revelate atat
vechiului Israel pana la venirea lui lisus Mesia, cat si Noului Israel-
Biserica®. De fapt, in esentd, Dumnezeu prin providenta Sa a fost Acela care
a decis care carti fac parte din canonul biblic. O carte a Scripturii apartine
canonului in momentul in care ea este recunoscutd ca fiind scrisda sub
inspiratia lui Dumnezeu’.

5 *** Biblia sau Sfanta Scripturd versiune diortositd dupa Septuaginta, redactatd, adnotata si
tiparitd de Bartolomeu Valeriu Anania, Editura Renasterea, Cluj Napoca, 2009, pp. 4-5.

6 Hrisostom de Etna, Auxentie de Foticea, Scriptura si Tradifie, trad. Mariana Chiper,
Editura Bunavestire, Galati, 2003, pp. 35-39.

7 Ibidem, p 39. Sfanta Scripturd in sine este canonicd in doud feluri: este canonicd in sensul
cé trupul cartilor definite ca Biblie s-a dezvoltat dintr-o regula canonicd, adica din hotarérile

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



Termenul canon are la origine cuvantul ebraic ,,qanech” care
desemna trestia sau batul cu care se masura un zid sau altceva, definind
ulterior orice masura §i, grecescul ,.kanon” care inseamnd standard sau
model®. Canonul poate fi inteles ca totalitatea invatiturilor biblice care
constituie regula de credinta si traire. Cuvantul canon inseamna totodata si
reguld fundamentala sau norma. Acesta desemna o reguld investitd cu
autoritate. Cu aceste intelesuri il gasim intrebuintat si in Noul Testament.
Canonul biblic se refera astfel la totalitatea cartilor biblice de origine si
inspiratie divind adica, totalitatea cartilor din Vechiul si Noul Testament.
Biblia, in intregul ei, este alcatuitd din doud mari sectiuni: Vechiul
Testament, care cuprinde istoria mantuirii neamului omenesc de la crearea
lumii pand spre secolul II 1. H.; Noul Testament, care cuprinde viata si
invatitura Mantuitorului Iisus Hristos, istoria primelor sase decenii ale
crestinismului si istoria mantuirii universale in perspectiva eshatologica.
Unii adversari ai crestinismului sustin c¢a Biserica a stabilit in mod arbitrar
sau la presiunea autoritatilor statului canonicitatea cartilor Bibliei, epurand
si distrugdnd toate cartile religioase care nu aderau la doctrina oficiala.
Acest lucru este sugerat inclusiv de o mulfime de romane si filme aparute in
ultimul timp, unele traduse si in Romania (ca de exemplu: ,,Codul lui
DaVinci” de Dan Brown).

Este oare corect alcatuit canonul Bibliei, in special cel al Noului
Testament? A procedat Biserica cu discernamant atunci cand a selectat doar
unele carti pentru a intra in componenta Corpusului Scripturii iar pe altele
nu? Care au fost criteriile de selectie pe care aceasta le-a folosit?

1. P
ROCESUL DE FORMARE A CANONULUI VECHIULUI
TESTAMENT

Cu privire la modul cum a decurs procesul de canonizare a celor 39
de carti ale Vechiului Testament, in cadrul Sinagogii evreiesti nu existd o
parere unanima®. Unii cercetatori in domeniu considera ca cele trei parti
principale ale Vechiului Testament: Legea, Profetii si Scrierile reprezinta in
acelasi timp trei etape ale canonizarii Vechiului Testament ebraic. Astfel,
Legea (Tora), cuprinzand cartile lui Moise (Pentateuhul), a fost canonizata
in jurul anului 400 1. Hr., Profetii (Nebiim) in secolul I i. Hr., iar Scrierile
(Ketubim), in secolul I d. Hr'. Intreita impartire a Vechiului Testament

Bisericii; este, de asemenea, canonicd in sensul cd, in Biserica Primara, Scriptura a fost
folosita drept canonul sau ,,masura” adevarului. Primele sinoade s-au straduit sa catalogheze
acele carti care erau ,inspirate” si care, prin urmare, erau investite cu autoritate (lucru
fundamental pentru formularea dogmei si a doctrinei). Stabilind canonul Scripturii, Biserica
a stabilit Scriptura drept canon; definind regula credintei, Biserica a creat regula credintei.

8 loan Constantinescu, Studiul Noului Testament, Editura Credinta Noastrd, Bucuresti 1996,
p. 13.

9 *** Dictionar Biblic, Societatea misionard Romani, Editura Cartea Crestind, Oradea, 1995,
pp. 185-190.

10 Joan Vasile Botiza, Introducere in studiul Sfintei Scripturi, Editura Galaxia Gutenberg,
2005, pp. 20, 233. Impartirea Bibliei ebraice in trei sectiuni: Thora, Nabiim, Ketubim nu
reoglindeste intr-atat ordinea cronologica a acceptdrii lor in Canon, cat gruparea lor dupa

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



ebraic pe timpul Domnului Hristos este atestatd de chiar de cuvintele Sale,
dupa cum urmeaza.

»Irebuie sa se implineasca tot se este scris despre Mine in Legea lui Moise,
in Prooroci si in Psalmi [prima carte a celei de-a treia subimpartiri]*”

Istoria formarii canonului Vechiului Testament este foarte
complexd din cauza existentei, mai multor nivele de reelaborare
compozitionald succesiva a celor mai importante carti biblice, pe baza unor
traditii orale, dar si a unor forme textuale preexistente. Aceastd opera de
redactare a unei parti a Revelatiei divine a necesitat, mai ales, deodatad cu
momentul desprinderii crestinismului primar de iudaism, interventia elitelor
religioase ale poporului evreu pentru a stabili care este lista cartilor
inspirate §i care scrieri trebuie eliminate. Fara indoiald, neexistand o
autoritate ecleziala similara celei de care dispune Biserica crestind prin
mandat divin, notiunea de canon biblic ebraic trebuie inteleasa in sensul
intocmirii unei liste de carti ale Vechiului Testament, care a beneficiat de
consensul rabinic al unor comunititii iudaice!?. Din aceasta perspectivi, la
finele secolului al Il-lea d. Hr. au existat in mediul iudaic doua liste ale
cartilor sacre, respectiv un canon palestinian, mai scurt, definitivat la
lamnia intre anii 90-100, si un canon alexandrin, mai lung, format din
Septuaginta. Daca initial, Biserica crestind a adoptat canonul alexandrin,
ulterior, pe parcursul istoriei, anumite confesiuni crestine au imbratisat
canonul Palestinian, partial sau total.

Sub numele de Septuaginta este cunoscutd traducerea in limba
greacd a Bibliei ebraice, efectuatd la Alexandria, cu aproximativ trei secole
inainte de Hristos. O comisie de traducatori si teologi, Tn numar de 70 de
persoane au realizat o traducere care astdzi poarta numele de Biblia
Septuaginta (Biblia celor 70). Motivele pentru care textul ebraic al
Scripturilor a fost tradus sub numele de Septuaginta sunt diverse: dorinta de
a fi completatd celebra Bibliotecd din Alexandria, necesitatea culticd a
comunitatii evreiesti, din acest mare si cosmopolit oras al Antichitatii, de a
poseda scrierile sacre in limba pe care o intelegeau, limba greaca (dialectul
koiné ,,comun”)® si imperativul juridic dictat de nevoia de recunoastere a
comunitatii iudaice si de protejare a specificului ei de catre autoritatile

felul in care Dumnezeu si-a comunicat revelatia: in Thora Dumnezeu se reveleaza
nemijlocit, in Nabiim prin intermediul unor persoane chemate la slujba de profet, iar in
Ketubim prin intermediul unor concepte filozofice preluate din cultura elenistica,
subordonate mentalitatii Bibliei. Aceste notiuni, expresii si teme care provin din cultura
elenistica constituie, ,,limbajul” prin care se exprimd Dumnezeu.

1. Cf. Lc 24, 44.

12 Claudiu Dumea, Pagini dificile ale Noului Testament, Editura Sapientia, lasi , 2011, p 8.

13 Max I. Dimont, Evreii, Dumnezeu si istoria, trad. Irina Horea, Editura Hasefer, Bucuresti,
1997, p.124.

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



statului egiptean’*. Septuaginta a reprezentat, mai intai, Biblia evreilor din
diaspora, iar mai tarziu a devenit versiunea greacd a Vechiului Testament al
Bisericii primare. Fara aceasta, mesajul Noului Testament nu ar fi pe deplin
inteles. Septuaginta a fost indeobste recunoscutd drept traducerea greaca
autorizata a Scripturilor iudaice fiind cititd in sinagogile si bisericile din tot
spatiul elenistic in perioada intertestamentald, traducerea sa integrald fiind
incheiata la sfarsitul secolului II 1 d Hr. Majoritatea citatelor din Vechiul
Testament pe care le gasim in Noul Testament sunt bazate pe Septuaginta,
nu pe versiunea iudaica a Scripturilor. Din pacate textul Septuagintei a fost
blamat si repudiat de evrei exact dupa momentul in care crestinismul a
preluat Septuaginta si s-a folosit de el in polemicile cu acestia. Traducerea
greaca a circulat in paralel cu cea Masoretica, atat in sinagoga iudaica, cat si
in Biserica primara, pana la Conciliu de la Tamnia (90-100 d Hr) localitate
aflata la sud de Jaffa in Palestina, cand evreii, sub presiunea autoritatilor
rabinice Intrunite la sinod, au renuntat la traducerea greaca pe considerentul
ca aceasta promoveaza invataturile crestine.

Trebuie retinut faptul ca in perioada intertestamentalda 200 i Hr-200
d Hr, paralel cu cartile biblice ebraice au circulat o serie de lucrari cu
caracter biblic, nerecunoscute de sinagoga iudaicd din lerusalim dar
lecturate si asimilate intr-o oarecare masura de iudaismul elenistic. Acestea
au fost numite mai tarziu apocrife®®. Termenul apocrif, care este de origine

14 Marguerite Harl, Gilles Dorival, Oliver Munnich, Septuaginta.De la iudaismul elenistic la
crestinismul vechi, trad. Mihai Valentin Vladimirescu, Editura Herald, Bucuresti, 2007, pp.
69-80.

15 Cristian Badilitd, Introducere in lectura si studiul cdtorva evanghelii apocrife, in vol.
Evanghelii Apocrife, Editura Polirom, 2002, pp. 12-13. S-a sustinut ¢ termenul grecesc
apokryphos (format din preverbul apo si verbul kryptein ,,a ascunde”) se cuvine pus in relatie
cu expresia ebraicd sepharim genuzim (,,carti ascunse”). Aceastd expresie desemna cartile de
cult ebraice care, in urma unei indelungate folosiri, se uzau si erau depozitate, ,,ascunse”
intr-un edificiu special numit genizah. In cladirea genizah-ului, aflati lingd Templu sau
sinagogd, nimeni nu avea voie sd patrunda, in afard, bineinteles, de cei care asigurau
serviciul divin. De unde, atmosfera misterioasa ce pluteste in jurul textelor depozitate aici.
Totusi, originea termenului apokryphos nu pare legatd de sinagoga, ci de gnosticism.
Gnosticii considerau ca doar initiatii, cei capabili sa inteleaga in profunzime, dincolo de
litera profana a textului, aveau acces la aceste texte ,,ascunse”. Ezoterismul practicat de
gnostici §i, in general, de toate ereziile ,,spiritualiste” nascute in marginea crestinismului
primitiv intra in conflict cu mesajul deschis, exoteric - pe intelesul, la indemina si pentru
mintuirea tuturor - al lui lisus. Majoritatea plasmuitorilor de texte apocrife provenite din
medii considerate eretice (gnosticism, docetism, ebionism etc.) sustin ca au petrecut un
stagiu de formare pe lingd un important personaj din anturajul Mintuitorului, care le-a expus
adevarata doctrind crestind. De aici si folosirea numelor apostolilor in mai toate titlurile
textelor cu iz ezoteric. Invocarea unei autoritati crestine incontestabile, a unui discipol al lui
[sus, avea menirea sd garanteze autenticitatea continutului si sa indemne la asimilarea lui ca
doctrina avizata.

Al doilea sens al lui apokryphos este acela de ,,fals”, ,,de provenienta suspectd”. Daca ereticii
isi ascundeau textele, considerate de ei sacre, pentru a nu cadea sub ochii nepriceputilor, ai
neinitiatilor care le-ar fi putut intelege si apoi raspindi eronat, adversarii lor, in speta, linia
,,orthodoxa” a comunitatilor crestine primitive, developau cuvintul in sens total opus: acele
texte erau ascunse din pricina caracterului lor suspect; ele intrau in conflict evident cu
invatatura lui lisus si cu mesajul (kerygma) apostolilor.

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



greacd, inseamna ,,ascuns”, ,,tainic” sau ,,secret”, in sensul in care se aplica
problemelor care nu trebuie sd fie dezvaluite oamenilor de rand, dar care
trebuie sa le fie revelate numai catorva initiati. Cu trecerea timpului, numele
a fost aplicat la acele carti care aveau un iz biblic sau religios, dar care nu
erau general acceptate ca avand autoritate divina. Ele puteau fi citite pentru
scopuri educative sau morale, dar nu erau socotite de acelasi nivel cu textul
inspirat. Scrierile apocrife din Vechiul Testament apar ca parte integranta a
Septuagintei, fiind imprastiate peste tot in text si nu grupate impreuna intr-
un singur loc'®. In aceasti perioadi pe langa apocrife isi fac aparitia
pseudepigrafele, sulurile de la Marea Moartd'’ si scrierile lui Filon din
Alexandria si ale lui losif Flaviu. Trebuie recunoscut faptul ca aceste scrieri,
fara ca vreuna dintre ele sa fie considerata sacra de catre iudei s-au bazat la
inceput pe Scripturi, dar au incorporat in adevarurile revelate multe
speculatii evreiesti, Tmpreund cu idei preluate din religiile persane si
grecesti. Acest lucru se poate vedea in invataturile despre Dumnezeu si
lume, despre angelologie, despre natura si relatia sufletului cu trupul, despre
originea si natura pacatului, despre Mesia si vremurile viitoare'®,

Conciliu evreiesc de la lamnia, a respins pe langa varianta greacad a Bibliei
ebraice, Septuaginta, toate cartile apocrife care circulau in perioda
intertestamnetald si care incercau sa-si faca loc in canonul scripturilor
iudaice, punand punct definitive alcatuirii Canonului cartilor Vechiului
Testament. Sinodul acesta a fost prezidat de Gamaliel 11*°, avand ca spirit
predominant pe Rabi Akiba, invatatul iudeu cu cea mai mare influenta din
vremea aceea. Intrucit unii iudei considerau anumite carti apocrife ca fiind
de valoare egala cu aceea a cartilor canonice ale Vechiului Testament,
evreii au dorit sd-si puna sigiliul oficial pe un canon care exista neschimbat
de multd vreme si care se considera cd avea nevoie sa fie protejat de
adaugari. Prin urmare, lucrarea acestui sinod nu a fost de a stabili canonul
Vechiului Testament, ci doar de a confirma o pozitie sustinuta de secole cu
privire la cartile Bibliei ebraice. Este adevarat totusi ca, in anumite cercuri,
canonicitatea cartilor Eclesiastul, Cantarea Cantarilor, Proverbe si Estera
era pusd la indoiala. Dar Rabi Akiba, invatatul iudeu, cel mai mare si cu cea
mai multa influentd al vremii aceleia, a risipit indoielile prin autoritatea si
elocventa sa, iar cartile acestea si-au pastrat locul in canonul ebraic.

2. PROCESUL DE FORMARE AL CANONULUI NOULUI
TESTAMENT

Al treilea sens al lui apokryphos se refera strict la necanonicitatea, la caracterul ,,nelegiuit”,
nenormativ al unor texte. Textele respective trebuie ,ascunse” de ochii si urechile
credinciosilor in bisericd, in spatiul liturgic si folosite (parte dintre ele, desigur) doar ca
lectura personala.

16 Merrill C. Tenney, Studiu al Noului Testament, Editura Cartea crestini, Oradea, 2008, p.
130.

Ir++* Dicrionar Biblic, vol 1, A-H, trad. Constantin Moisa, Editura Stephanus, Bucuresti,
1995, pp. 65-68.

18 Tenney, op. cit, p 150.

19 Athanase Negoita, Istoria religiei Vechiului Testament, Editura Sofia, Bucuresti, 2006, p.
214,

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



Mantuitorul Hristos a dat marturie nu numai cu privire la existenta
intreitei subimpartiri a Bibliei ebraice (Luca 24, 44), ci si cu privire la
ordinea succesiunii cartilor care {i era cunoscuti. Domnul lisus Hristos a
recunoscut caracterul inspirat si autoritatea Bibliei asa cum exista pe
vremea Sa, iar discipolii Sai de asemenea. Biserica crestind nu ar fi avut
nevoie de cartile Vechiului Testament dacd nu ar fi fost interpelatd de
Sinagoga iudaica si de mediul necrestin cu privire la identitatea lui lisus
Hristos. Astfel, in scop apologetic si polemic? a fost obligatd si faca apel la
scrierile veterotestamentare pentru a demonstra ci lisus nu este altcineva
decat Mesia, cel anuntat de Dumnezeu prin gura profetilor sai, iar aceste
informatii se regasesc presarate in cuprinsul Canonului biblic iudaic.

Se poate spune de la inceput ca, corpusul canonului Noului
Testament nu a luat fiinta nici prin decretul vreunui episcop si nici prin
decizia unui conciliu ecumenic bisericesc. Colectia scrierilor sacre din Noul
Testament si-a gasit prototipul in modul in care s-a format canonul
Vechiului Testament?l. Septuaginta, Biblia Vechiului Testament, a devenit
Biblia crestinatatii in toata lumea vorbitoare de limba greaca a diasporei
iudaice. Odata cu ea crestinii au preluat doctrina iudaica a inspiratiei divine,
astfel incat in cartile Vechiului Testament ei nu vedeau numai cuvintele lui
Samuel, David sau Isaia, ci mai degraba Cuvantul lui Dumnezeu, produsul
lucririi inspiratoare a Sfantului Duh. Intrucat iudeii, prin nerecunoasterea si
respingerea mesianitatii lui lisus, pierdusera privilegiile si statutul de popor
ales, Biserica Crestind-Noul Israel?® sau Israelul lui Dumnezeu (cf Gal 6,
16) s-a considerat unica proprietara si interpretd indreptatita a acestui
Cuvant al lui Dumnezeu. Toate acestea au facut ca Vechiul Testament sa fie
extrem de pretuit in biserica primara.

In afara cartilor Vechiul Testament, Biserica primard detinea
,Cuvintele Domnului” direct de la Domnul Tisus Insusi sau de la apostoli,
care fuseserd martori oculari ai lucrarii rascumparitoare a lui Hristos.
Biserica considera cuvintele si profetiile lui lisus Hristos ca fiind cel putin
la acelasi nivel de inspiratie daca nu chiar la unul superior textelor
Vechiului Testament. In primii ani dupa Cincizecime, apostolii rispandeau
Evanghelia pretutindeni in lume, iar multe din cuvintele Domnului si multe
amintiri cu privire la El circulau oral, alcdtuind traditia orala®® care a fost
mai tirziu, partial consemnata in scris sub forma de Scripturi.Acestea, fiind
ulterior colationate, au condus la formarea Canonului Noului Testament.
Chiar in timpul primei generatii de crestini au aparut relatari scrise ale vietii
lui Hristos. Luca, in prologul sdu la Evanghelia sa (cap. 1, 1.4), marturiseste

20 Marie-Francoise Baslez, Biblie si Istorie, ludaism, Elenism, Crestinism, trad. loana Lutic,
Editura Artemis, Bucuresti, 2007, p. 327.

2l Georges Florovsky, Biblie, Bisericd, tradifie. O perspectivd ortodoxd, trad. Radu
Teodorescu, Editura Reintregirea, Alba Iulia, 2006, pp. 46-47.

22 Constantin Coman, Biblia in Bisericd, Eseuri pe teme biblice, Editura Bizantina, 1997, p.
84.

2 Constantin Preda, Credinsa si viata Bisericii Primare, O analizd a Faptelor Apostolilor,
Editura I.B.M al B.O.R, Bucuresti, 2002, pp. 45-46.

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



ca existau deja pe vremea sa diferite lucrari care descriau viata si
invataturile lui lisus. El merge mai departe si isi asigura cititorii ca el
povesteste istorisirea sa intr-o forma vrednica de incredere. Astfel se poate
afirma cd majoritatea bisericilor detincau Evanghelia scrisd inainte de
sfarsitul secolului I.

In afard de Evanghelii, circulau in Biserica primara si alte scrieri
crestine. Printre acestea epistolele apostolului Pavel ocupau primul loc.
Pavel scria de obicei pentru a raspunde provocarilor la cere erau supuse
comunitatile crestine infiintate de el, incurajand schimbul de scrisori dintre
diferite Biserici si multiplicarea acestora. Alte epistole in afara de acelea ale
lui Pavel trebuie sa fi intrat, de asemenea, in circulatie foarte de timpuriu.
Petru adresase prima lui scrisoare crestinilor din cinci provincii ale Asiei
Mici si in felul acesta 1i daduse lamurit caracterul de scrisoare
soborniceascd. lacob avea aceeasi intentie adresand epistola sa ,,catre cele
douasprezece seminzii care sunt imprastiate”. Toan a adresat Apocalipsa la
sapte biserici din provincia romand Asia si pretindea in mod specific
inspiratia divind pentru ea (cap. 1, 1-3; 22, 18.19). Este numai logic sa se
traga concluzia cd aceste carti au gasit repede o larga raspandire. Din aceste
dovezi este evident ca scrieri care si-au avut originea in timpul apostolilor si
care fie cd relatau viata lui Hristos, fie cuprindeau marturii importante ale
apostolilor erau foarte mult pretuite de Biserica si erau considerate ca avand
autoritate.

2.1. Dezvoltarea canonului Noului Testament, anii 140-180 d. Hr.

Prima persoana particulara care a incercat sa stabileasca un canon a
fost ereticul Marcion, pe la mijlocul secolului al Il-lea. El sustinea ca
lehova din Vechiul Testament era Dumnezeul iudaic al maniei si dreptatii,
care nu avea nimic de a face cu Dumnezeul crestin al iubirii. Marcion
pretindea cd este adevaratul interpret al teologiei crestine a lui Pavel si fiind
un excelent organizator, a fixat pentru propria biserica sectard un canon
biblic care se conforma ideilor sale®*. El a eliminat cu totul Vechiul
Testament si, de asemenea, anumite carti ale erei apostolice. In consecinta
Biblia lui consta numai din Evanghelia dupa Luca, scrierile apostolului
Pavel si o carte a lui proprie, numitd Antiteze, in care isi prezenta
argumentele pentru respingerea Vechiului Testament. Activitatea lui
Marcion a fortat biserica sa ia pozitie cu privire la criteriile de selectie ale
cartilor care puteau, pe buna dreptate, sd pretinda statutul de Scriptura.

Sf lustin Martirul, un contemporan al lui Marcion, a scris mai multe
lucrari la Roma pe la anul 150 d. Hr., in care trata Evangheliile ca Sfanta
Scripturd la egalitate cu Vechiul Testament. Descriind serviciul bisericesc
crestin, el spune ca la adunarile lor crestinii citesc memoriile apostolilor sau
scrierile profetilor (adicd Vechiul Testament) inainte de predica % .

24 Jean Danielou, Biserica Primard.De la origini pand la sfarsitul secolului al treilea, trad.
George Scrima, Editura Herald, Bucuresti, 2008, p. 121.

2 Justin Martirul si Filozoful, Apologia Intaia, in vol. Apologeti de limba greacd, Editura
1.B.M. al B.O.R., Bucuresti, 1997, p. 95.

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



Mentionand Evangheliile inaintea Vechiului Testament la descrierea
Scripturii crestine, el arata ca biserica acorda Evangheliilor o pozitie cel
putin tot atat de nalta ca si aceea a Vechiului Testament. lustin mai declara
ca Evangheliile fuseserd compuse de apostoli sau de discipolii apostolilor.

Tatian, un elev al lui lustin, a realizat o armonie a celor patru
Evanghelii canonice, lucru care ar parea sa arate cd el considera cartile
acestea ca fiind aparte de lucrarile apocrife. Armonia aceasta cunoscuta ca
Diatessaron?® (literal ,,prin patru”), reiese ca a fost forma standard in care
istorisirea evanghelica a circulat in biserica de limba siriaca timp de vreo
doua secole.

Teofil din Antiohia (+181 d. Hr.) aseza Evangheliile pe acelasi
nivel cu cartile Vechiului Testament si declara ca ele au fost scrise de
pnevmatofori, ,,oameni purtatori de duh?””.

In anul 170 d. Hr., Meliton de Sardes ne furnizeazi cea mai veche
lista de carti ale Vechiului Testament, lista foarte asemanatoare cu cea care
va sta la baza canonului ebraic. Totodatd el utilizeazd pentru prima data
expresia Vechiul Legimant®®, ceea ce Tnseamna cd acest termen constituie
un anacronism (2 Cor 3,14) pentru perioada primului secol de existenta a
crestinismului. Practic, utilizarea acestei expresii reflectd doua aspecte: 1.
crestinii se raportau la un corp nou de texte sacre inteles Tn noua dimensiune
a Revelatiei mesianice; 2. iudeii refuza Noul Testament, raportandu-se la 0
singura carte sfanta.

2.2. Canonul Noului Testament la sfarsitul secolului al 11-lea.

Existenta unui canon, in sensul unui grup general recunoscut de
carti care constituiau Noul Testament, devine evidentd in apropiere de
sfarsitul secolului al 1l-lea. Marturii despre un asemenea canon exista din
diferite parti ale lumii romane. Din Roma insasi provine un document numit
Fragmentul Muratorian; in Galia, marturia lui Irineu din Lyon; din Africa,
Tertulian din Cartagina; si din Egipt, Clement din Alexandria. Cea mai
timpurie listd de carti ale Noului Testament cunoscuta este Fragmentul
muratorian, numit dupa descoperitorul lui, L.A. Muratori, care 1-a gasit In
biblioteca unei manastiri din Milano in 1740. Inceputul si sfarsitul
documentului lipsesc, iar latina lui este barbard si cu o ortografie
defectuoasa. Carturarii au dedus in general ca acest fragment originar a fost
scris in Roma, catre sfarsitul secolului al Il-lea. El furnizeaza o lista de carti
care puteau fi citite public in biserica si, de asemenea, mentioneaza mai
multe carti care nu trebuiau sa fie citite. Anumite alte carti sunt sau puse la
indoiald sau respinse direct?®. Un studiu al marturiilor principale in favoarea

2 Tatian, Diatessaron. Armonia celor patru Evanghelii, trad. Monica Medeleanu, Editura
Herald, Bucuresti, 2007, p. 14.

2Teofil al Antiohiei, Trei cdrti cditre Autolic, in vol Apologeti de limbd greacd, Editura
1.B.M. al B.O.R., Bucuresti 1997, p. 445.

28 Adolf von Harnack, Originea Noului Testament, trad. Gabriela Badea, Editura Herald,
Bucuresti, p. 40.

2 C. E. Hill, ,,The Debate Over the Muratorian Fragment and the Development of the
Canon”, Westminster Theological Journal 57:2 (Fall 1995), pp. 437-452.

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



canonului Noului Testament la sfarsitul secolului al ll-lea aratd ca cele
patru Evanghelii, 13 epistole ale lui Pavel, 1 Petru, 1 si 2 loan, luda,
Faptele, si Apocalipsa erau in general recunoscute ca fiind canonice. In
timp ce unii din apus inca puneau la indoiald pe Iacob, 2 Petru, 3 Ioan, si
Evrei, erau unii in rasarit care se simteau liberi sa foloseasca anumite scrieri
apocrife ca autentice.

Aceasta scurtd examinare a dovezilor aratd ca, canonul Noului
Testament in decursul secolului al II-lea, nu s-a dezvoltat atat de mult
printr-un proces de colectionare a scrierilor apostolice, cat printr-un proces
de respingere a acelora a ciror origine apostolici nu era stabilita. In cursul
primei sute de ani a bisericii crestine au fost scrise multe carti. Fiecare secta
si comunitate crestina produsese scrieri, mai ales asa numitele Evanghelii.
Acestea erau copiate si distribuite, iar ca rezultat volumul literaturii crestine
a crescut la dimensiuni formidabile. O parte din aceste scrieri erau
impregnate de idei provenite din filosofia gnostica si din sistemele
religioase necrestine. S-a observat curand ca fierea a fost amestecatd cu
mierea. A devenit astfel, necesara manifestarea unei pozitii clare cu privire
la aceste scrieri false. Chiar si carti care pretindeau a fi de origine apostolica
au fost respinse cand s-a descoperit cd cuprind elemente gnostice®. Un
exemplu de o astfel de lucrare este asa numita Evanghelie a lui Petru.

Toate aceste probleme au determinat necesitatea stabilirii unor
criterii clare dupa care sa fie evaluatd autenticitatea unei carti, scopul final
fiind acela de a promova invataturile lui lisus Hristos. Trebuie precizat
faptul ca, episcopii din biserica primard nu au hotarat in mod arbitrar ce
carte sa fie inclusd sau nu in Biblie, in functie de preferintele lor subiective.
Episcopii nu au ,,definit adevarul” cu privire la cartile Bibliei ci, au
descoperit care este adevarul prin studierea atentd a tuturor evangheliilor si
epistolelor. Spre sfarsitul secolului al Il-lea, Sfantul Irineu de Lyon face
apel la ,,Apostolii care au primit autoritatea (efovoio, potestatem) de la
Hristos pentru a predica Evanghelia”. Acelasi Sfant Parinte afirma: ,,noi
apelam la traditia care vine de la Apostoli si care datoritd succesiunii
prezbiterilor se pastreaza in Bisericd”.

Pentru a concretiza acest lucru, episcopul de Lyon aduce exemplul
Bisericii Romei, afirmand: ,,Traditia pe care ea o detine de la Apostoli si
credinta pe care o vesteste oamenilor a ajuns pand la noi prin succesiunile
episcopilor”.

Succesiunea episcopilor din Bisericile apostolice constituia garantul
autoritatii Tnvataturii apostolice. Condusi de acest principiu, dacd aparea
vreo controversd, rezolvarea ei impunea apelul la Bisericile cele mai vechi,
acelea n care au trait Apostolii, pentru a primi de la ele Invatatura exacta
asupra chestiunii in cauza®.. Orice tentativa de manipulare sau de falsificare

30 Eusebiu de Cezareea, Istoria Bisericeasca (VI.12), in P.S.B. vol. 13, Scrieri, partea I, trad.
Teodor Bodogae, Editura 1.B.M. al B.O.R, Bucuresti, 1987, p. 236.

31 Mircea Basarab, Scriptura si Traditie. Importansa si receptarea textului scripturistic in
istoria Bisericii, Editura Basilica, Bucuresti, 2015, pp. 109-110.

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



a imaginii lui lisus si a adevarului despre Acesta, prin eliminarea arbitrara a
uneia sau alteia din carti, ar fi fost imposibila in conditiile In care Biserica
fiind persecutata si fiind mii de episcopi in Imperiul Roman sd nu existe cel
putin unul care si fi dat in vileag intreaga conspiratie. In plus, Noul
Testament a ajuns in forma actuala printr-un proces lung si multe discutii la
care au participat multe persoane, discutii de genul: ,,De ce sa alegem o
carte §i nu pe cealalta?”.

Biserica lui Hristos a tinut cont de urmatoarele criterii prin care s-a
determinat care carte este inspiratd de Duhul Sfant si care nu: 1. originea
apostolica (Apostolicitatea), sa fie scrisd de un apostol al Domnului, sau un
colaborator al apostolilor; 2. acceptarea generala de catre biserici
(consensus ecclesiae), sa nu fie folositd numai de catre o singurd biserica
locald; 3. ortodoxia credintei, doctrinele din carte sa fie clar exprimate (sa
nu existe ambiguitati, contradictii interne ale textului); 4. hristocentrismul
textelor, acestea sa aiba ca subiect persoana si lucrarea lui lisus Hristos si sa
fie explicate 1n functie de acestea; 5. moralitatea, lectura textelor sa conduca
la cresterea standardului moral al cititorului; 6. unitatea interna si externa a
textelor (armonizarea), ideile exprimate intr-o carte sa nu le contrazicd pe
cele din alte carti intrate deja in canon; 7. consensum patrum, parintii
bisericii (care i-au cunoscut pe apostoli personal sau au cunoscut pe unul
din ucenicii apostolilor) sa recunoasca autoritatea si veridicitatea cartii; 8.
sobornicitatea sau sinodalitatea, recunoasterea din partea conciliilor
bisericii (sinoadele doar recunosc autoritatea unei carti nu o stabilesc).

2.3. Canonul dupa anii 200 d. Hr.

In Rasarit, cea dintai dovada de dupd anul 200 d. Hr. cu privire la
canonul Noului Testament provine de la Origen (mort c. 254 d. Hr.). El a
observat ca existau deosebiri intre diferitele biserici cu privire la continutul
Noului Testament si facea deosebiri intre scrierile in general recunoscute si
cele contestate. Eusebiu prezinta o relatare a vederilor lui Origen®, potrivit
caruia cele patru Evanghelii, epistolele lui Pavel, 1 Petru, 1 Ioan si
Apocalipsa erau in general acceptate. La data cand crestinismul a fost
legalizat in Imperiul Roman (313 d. Hr.), linia de demarcatie dintre cartile
recunoscute si cele nerecunoscute fusese deja trasd. In felul acesta Eusebiu,
scriind cam pe la anul 325 d. Hr, vorbeste in cartea sa Istoria Bisericeasca
despre 4 categorii de carti din cadrul crestinismului: 1. cele acceptate
universal; 2. cartile disputate: lacov, 2 Petru, luda, 2 si 3 loan; 3. cartile
neautentice: Faptele lui Pavel, Pastorul din Hermas, Apocalipsa lui Petru,
Epistola lui Barnaba, Didahia; 4. falsificarile ereticilor: Evanghelia lui
Petru, Evanghelia lui Toma, Evanghelia lui Mathias, Faptele lui Andrei,
Faptele lui loan.

Afirmatiile lui Eusebiu descopera clar ca crestinii despartisera in
mod clar pleava de graul Scripturii Noului Testament inainte ca
crestinismul sa fi devenit o religie recunoscutd de stat®, la inceputul

32 Eusebiu de Cezareea, Istoria. .., pp. 248-250.
% Ibidem, pp. 124-128.

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



secolului al IV-lea. Cartile pe care el le clasifica drept ,,cdrti recunoscute”
si ,,carti disputate care totusi sunt cunoscute pentru cei mai mulfi” sunt
aceleasi 27 de carti ale Noului Testament recunoscute drept canonice de toti
crestinii de azi. El le respingea pe toate celelalte.

3. Canonizarea canonului Sf Scripturi a Vechiului si Noului
Testament in legislatia canonica a Bisericii Ortodoxe

Tot acest proces de formare si de selectare a cartilor inspirate ale
Canonului Sf. Scripturi a fost codificat de Biserica in legislatia sa canonica
exprimatd in hotdrarile Sinoadelor Ecumenice si Locale sau In scrierile
Sfintilor Parinti. Astfel in anul 360, Sinodul local de la Laodiceea stabileste,
prin canoanele 59 si 60, lista cartilor considerate canonice (dupa traditia
ebraica), stabilind ca nu mai acestea pot fi citite in Biserica: ,,Nu se cuvine
sa se citeasca in biserica cdntari speciale, nici carti necanonice, Ci numai
cele canonice ale Testamentului Vechi si Nou3*.”

Acest text demonstreaza faptul cd la acea datd in Biserica exista
deja constiinta existentei unui corpus Canonic al Cartilor Sf Scripturi. In
Scrisoare festiva de Pasti a Sfantului Atanasie din anul 367 este mentionata
lista cartilor canonice din Vechiul Testament (dupa canonul ebraic, la care
sunt adaugate Cartea lui Baruh si Scrisoarea lui leremia), iar celelalte carti
deuterocanonice au fost enumerate cu recomandarea ca sunt
anaginoskomena adicd ,,bune de citit”. Scrisoarea festiva 39 din anul 366%
a Sfantului Atanasie este astfel primul document care listeaza cele 27 de
carfi ale Noului Testament, iar episcopul alexandrin este primul autor
crestin cunoscut care aplica termenul kavovi{opeva in mod cu totul special
pentru cartile care formeaza cele doud Testamente biblice. Dupa opinia lui
Brakke®, canonul oferit de Sfantul Parinte este unul explicit inchis. Este
prentru prima oard cand o autoritate eclesiald a Alexandriei stabileste sau
fixeazd in scris, intr-un document oficial, care sunt scrierile biblice
recunoscute.

In anul 382, Papa Damasus emite un decret in cadrul Conciliului
roman, prin care aproba canonul biblic, care este identic cu cel alexandrin.
Decretul incepe cu urmatoarele cuvinte: ,,iar acum trebuie sda tratam despre
dumnezeiestile carti, ce trebuie sa primeasca §i ce trebuie sa ocoleasca
Biserica Catolica Universala®” .

Conciliile de la Hipona (393) si Conciliul III Cartagina vor aproba
canonul lung al Sfintelor Scripturi. De asemenea in anul 405, Papa
Inocentiu i-a adresat o scrisoare lui Exuperiu, episcop de Toulouse, in care

3 Nicodim Milas, Canoanele Bisericii Ortodoxe insotite de comentarii, Vol2,
Parteal(canoanele Sinoadelor locale), trad. Nicolae Popovici si Uros Kovincici, Arad,
Tipografia Diecezana, 1934, pp. 117-119.

% Joan N Floca, Canoanele Bisericii Ortodoxe, Note si comentarii, Sibiu, 1992, pp. 335-336.
3% D. Brakke, ,,Canon formation and Social Conflict in Fourth Century Egypt. Athanasius of
Alexandria’s Thirty-ninth Festal-Letter”, in Harvard theological review 87/1994, p. 396.

37 Botiza, Introducere in studiul..., p. 22.

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



este anexatd o listd a cartilor® care vor forma peste veacuri canonul
definitiv aprobat la Conciliul de la Trento. In anul 419, un alt Conciliu din
Cartagina aproba prin Canonul 24 o listd a scrierilor veterotestamentare
identica cu cele de la sinoadele anterioare de la sfarsitul secolului al IV-
lea®.

Prin intermediul Canonului 2 al Sinodului Trulan (V-VI Ecumenic),
Biserica ratifica si integreaza oficial in propriul sau corp canonic cele 85 de
Canoane puse pe seama Sf Apostoli si toate celelalte prevederi canonice ale
sinoadelor locale si ecumenice si ale Sf Parinti:

LYAcestui sfant sinod i s-a mai parut si aceea ca este un lucru foarte bun i
de mare insemnadtate ca s§i de acum inainte sa ramdnd tari (sigure) si
Statornice, spre tamdduirea sufletelor si vindecarea suferingelor, cele
optzeci si cinci de Canoane care au fost primite si intarite de catre sfintii §i
fericitii parinti cei mai inainte de noi, §i care au fost inca §i predanisite
noud cu (sub) numele sfintilor si slavitilor apostoli*®”.

Astfel in Canonul 85 Apostolic, Biserica nu a stabilit canonul
cartilor sfintei Scripturi, cu toate cd le trece in revistd, ci a recomandat
credinciosilor cértile care pot fi citite cu folos de acestia, pentru a se evita
citirea cartilor apocrife, despre care vorbeste canonul 60 apostolic*.

Putem trage urmatoarea concluzie. Lista actuald a cartilor Sfintei
Scripturi din Biserica Ortodoxad nu se bazeaza intru totul pe nicio hotarare a
vreunui sinod si nici a vreunui Sfant Parinte. Petros Vasiliadis, care
dezavueaza denumirea de ,,deuterocanonice® (inventat abia in secolul al
XVl-lea de Sixtus de Siena), recunoaste ca pentru lista canonica a editiilor
Bibliei In lumea ortodoxa ,,nu exista nici o autoritate sinodala, nici oficial
canonica sau doctrinard”*.

in 1672, Sinodul din Ierusalim, care aproba Marturisirea de credinta
a lui Dositei, include intre cartile canonice acele carti numite pe nedrept
apocrife In Marturisirea protestantizantd a Iui Chiril Lucaris: Tobit, Tudita,
adaosurile la Estera, 3 Ezdra, Baruh, adaosurile la Daniel, intelepciunea lui
Solomon, intelepciunea lui lisus fiul lui Sirah si 1-3 Macabei (intrebarea
319). Pe de alta parte, Marturisirea Iui Mitrofan Critopulos (cap. 7) mentine
doar canonul ebraic, excluzand special Tobit, Iudita, intelepciunea Iui
Solomon, intelepciunea lui lisus fiul lui Sirah, Baruh si cartile Macabeilor®.

38 |bidem.

3 Floca, Canoanele..., p. 252.

40 |bidem, p 100.

4 Ibidem, p 50.

4 P, Vasiliadis, Canon and the Authority of Scripture. An Orthodox Hermeneutical
Perspective, in Ivan Z. Dimitrov et al, Das alte Testament als christliche Bibel in orthodoxer
und westlicher Sicht, Mohr Siebeck, Tubingen, WUNT 174, 2004, p. 263.

43 Alexandru Mihiild, (Ne)lamuriri din Vechiul Testament, Mici comentarii la mari texte,
vol. 1, Nemira, 2011, p. 35.

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



Biblia slavona de la Ostrog din 1581 cuprindea cértile
anaginoscomena, ulterior insa Biserica Rusa le-a exclus, ca in editiile
sinodale actuale. In Grecia, Biblia in katarevousa a arhimandritului Neofit
Vamvas (1850), interzisa de Biserica (nu se accepta inca traducerea in
neogreaca), nu cuprindea cartile anaginoscomena. Abia in 1997 Sinodul
Bisericii Ortodoxe Grecesti a binecuvéantat pentru prima dati o Biblie
tradusad in dimotiki (Sfanta Scriptura, tradusa dupa textele originale, opera
unui colectiv de profesori de la Tesalonic, dintre care V. Vellas, P.
Vasiliadis, 1. Karavidopoulos si S. Agouridis), care cuprinde si
anaginoscomena.

Biblia de la Bucuresti (1688), prima traducere completa a Scripturii
in limba romana, cuprindea si cartile anaginoscomena (numite ascunsele
ceale ce-s la jidovi, adicd Apocrife, exact ca in maniera protestantd, pentru
ca a folosit Septuaginta editatd de protestanti la Stuttgart in 1597), dar si 4
Macabei.

Desi sunt foarte multi biblisti ortodocsi care asteapta un sinod
panortodox pentru ca problema canonului biblic, sa fie lamuritd definitiv,
este necesar sa observam mai mult ca oricand faptul cd, relatia dintre
Scriptura si Traditie este una dinamica fiind bazata intotdeauna pe lucrarea
vie si inspiratoare a Sfantului Duh in Biserica.

Bibliografie

*** Biblia sau Sfdnta Scriptura versiune diortosita dupa Septuaginta,
redactata, adnotata si tiparita de Bartolomeu Valeriu Anania, 2009,
Cluj Napoca: Editura Renasterea, pp. 4-5.

*** Dicrionar Biblic, A-H, vol 1, 1995, trad. Constantin Moisa, Bucuresti:
Editura Stephanus, pp. 65-68.

*** Dictionar Biblic, Societatea misionara Romana, 1995, Oradea: Cartea
Crestina, pp. 185-190.

BADILITA Cristian, ,,Introducere in lectura si studiul citorva evanghelii
apocrife”, in vol Evanghelii Apocrife, 2002, lasi: Polirom, pp. 12-
13.

BALANEAN C., BODEA N., Cronologia principalelor evenimente si
scrieri biblice, 2014, Targu-Lapus: Editura Galaxia Gutenberg, p.
15.

BASARAB Mircea, Scriptura si Tradigie. Importanza si receptarea textului
scripturistic in istoria Bisericii, 2015, Bucuresti: Editura Basilica,
pp. 109-110.
BASLEZ Marie-Francoise, Biblie si Istorie, ludaism, Elenism, Crestinism,
2007, trad. loana Lutic, Bucuresti: Editura Artemis, p. 327.
BOTIZA loan Vasile, Introducere in studiul Sfintei Scripturi, 2005, Targu-
Lapus: Editura Galaxia Gutenberg, pp. 20, 233.

BRAKKE D., ,,Canon formation and Social Conflict in Fourth Century
Egypt. Athanasius of Alexandria’s Thirty-ninth Festal-Letter”, in
Harvard theological review 87/1994, p. 396.

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



CIUDIN Nicolae, Studiul Vechiului Testament, 1996, Bucuresti: Editura
Credinta Noastra, p.13.

COMAN Constantin, Biblia in Bisericd, Eseuri pe teme biblice, 1997,
Bucuresti: Editura Bizantina, , p. 84.

CONSTANTINESCU loan, Studiul Noului Testament, 1996, Bucuresti,
Editura Credinta Noastra, p. 13.

DANIELQU, Jean, Biserica Primard. De la origini pdna la sfarsitul
secolului al treilea, 2008, trad. George Scrima, Bucuresti: Editura
Herald, p. 121.

DIATESSARON, Tatian, Armonia celor patru Evanghelii, 2007, trad.
Monica Medeleanu, Bucuresti: Editura Herald, p. 14.

DIMONT Max 1., Evreii, Dumnezeu si istoria, 1997, trad. Irina Horea,
Bucuresti: Editura Hasefer, p.124.

DUMEA Claudiu, Pagini dificile ale Noului Testament, 2011, lasi: Editura
Sapientia, p 8.

EUSEBIU de Cezareea, ,,Istoria Bisericeasca” (VI.12), in P.S.B. vol. 13,
Scrieri, partea I, 1987, trad. Teodor Bodogae, Bucuresti, Editura
I.B.M. al B.O.R, p. 236.

FLOCA N. loan, Canoanele Bisericii Ortodoxe, Note si comentarii, 1992,
Sibiu, pp. 335-336.

FLOROVSKY Georges, Biblie, Biserica, traditie. O perspectiva ortodoxd,
2006, trad. Radu Teodorescu, Alba Iulia: Editura Reintregirea, pp.
46-47.

HARL M., DORIVAL G., Munnich O., Septuaginta. De la iudaismul
elenistic la crestinismul vechi, 2007, trad. Mihai Valentin
Vladimirescu, Bucuresti: Editura Herald, pp. 69-80.

HARNACK Adolf, Originea Noului Testament, 2007, trad. Gabriela Badea,
Bucuresti: Editura Herald, p.40.

HILL C. E., ,,The Debate Over the Muratorian Fragment and the
Development of the Canon” in Westminster Theological Journal
57:2, 1995, pp. 437-452.

Hrisostom de Etna, Auxentie de Foticea, Scriptura si Traditie, 2003, trad.
Mariana Chiper, Galati, Editura: Bunavestire, pp. 35-39.

IUSTIN Martirul si Filozoful, ,,Apologia Intaia”, in vol. Apologeti de limba
greaca, 1997, ed. Bucuresti: Editura 1.B.M. al B.O.R., p. 95.
MIHAILA Alexandru, (Ne)lamuriri din Vechiul Testament, Mici comentarii

la mari texte, vol 1, 2011, Bucuresti: Nemira, p. 35.

MILAS Nicodim, Canoanele Bisericii Ortodoxe insotite de comentarii,
Vol. 2, Partea 1 (canoanele Sinoadelor locale), 1934, trad. Nicolae
Popovici si Uros Kovincici, Arad: Tipografia Diecezana, pp. 117-
119.

NEGOITA Athanase, Istoria religiei Vechiului Testament, 2006, Bucuresti:
Editura Sofia, p. 214.

PREDA Constantin, Credinsa si viata Bisericii Primare, O analizd a
Faptelor Apostolilor, 2002, Editura 1.B.M al B.O.R, Bucuresti, pp.
45-46.

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



TENNEY C. Merrill, Studiu al Noului Testament, 2008, Oradea: Editura
Cartea crestina, p. 130.

TEOFIL al Antiohiei, ,, Trei carti catre Autolic”, in vol Apologeti de limba
greaca, 1997, Bucuresti: ed. I.B.M. al B.O.R., p. 445.

VASILIADIS P., I, in Ivan Z. Dimitrov et al, Das alte Testament als
christliche Bibel in orthodoxer und westlicher Sicht, 2004,
Tubingen: Mohr Siebeck WUNT 174, p. 263.

BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)



BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)


http://www.tcpdf.org

