
RECEPTAREA CĂRȚILOR SF. SCRIPTURI ÎN 

CORPUSUL CANONICO-LEGISLATIV  

AL BISERICII ORTODOXE 
 

Maxim VLAD 

Universitatea „Ovidius” din Constanța 

parintele_maxim@yahoo.com  

 
Abstract: The Church"s holy prophets and Apostles wrote the books contained in 

the Bible. The Church determined which books were authoritative and belonged in Holy 

Scripture. The Church preserved and passed on the texts of these Scriptural books. The 

seventy-two Jewish rabbis and scholars who gave us the Septuagint Greek Old Testament, 

produced seventy-two identical Greek translations working independently and in insolation 

from one another.  Writing in Greek, the Holy Apostles Matthew, Mark, Luke, John, Paul, 

James, Peter, and Jude produced the books of the New Testament. The Bible is a product of 

the Church. For the first few centuries of the Christian era, no one could have put his hands 

on a single volume called "The Bible." In fact, there was no one put his hands on a single 

volume called "The Bible." In fact, there was no agreement regarding which "books" of 

Scripture were to be considered accurate and correct, or canonical. Even so, there was no 

official, authoritative "canon" listing all the books until the Sixth Ecumenical Council, at 

Constantinople in 680 AD. When the Council at Laodicea specified the content of the bible 

as we know it - 39 years after the First Ecumenical Council (325 AD) and 17 years before 

the second Ecumenical Council (381 AD) - the Liturgy was pretty much well-defined and 

established and had been "canonized" by common usage the reading from these books. 

 

Keywords: Bible Books, Holy Scriptures, Canon, Council, Orthodox Church 

 

INTRODUCERE 

Aparținând prin naștere unui spațiu cultural și religios creștin, ne-

am obișnuit să percepem Biblia, care conține informații revelate normative 

pentru conduita fiecărui creștin, ca pe o singură carte, uitând adeseori că, de 

fapt, aceasta este alcătuită dintr-o colecție de cărți inspirate ce acoperă o 

perioadă istorică de aproximativ 1500 de ani1, scrise de circa 100-150 de 

scriitori diferiți. Ea nu este o carte, ci cărți, o întreagă bibliotecă și este un 

adevărat miracol că acești autori au reușit să prezinte un mesaj coerent, fapt 

ce demonstrează o dată în plus că redactarea Bibliei s-a realizat prin 

intermediul inspirației și a asistenței divine2. 

                                                           
1 Nicolae Ciudin, Studiul Vechiului Testament, Editura, Credința Noastră, București, 1996, 

p.13. 
2 Cristian Bălănean, Nicolae Bodea, Cronologia principalelor evenimente și scrieri biblice, 

Editura Galaxia Gutenberg, 2014, p. 15. Etimologic, cuvântul „Biblie” provine din limba 

greacă dintr-un substantiv plural neutru τα βιβλία (ta biblia), care înseamnă „cărţi”. În cursul 

Evului Mediu, termenul grecesc ta biblia a fost preluat în fondul lexical al limbii latine în 

aceeaşi formă, Biblia, însă pentru a desemna un substativ feminin, cu referire la „Cartea” 

prin excelentă. Participarea directă a lui Dumnezeu la redactarea cărţilor sfinte, prin 

intermediul unor oameni de care s-a slujit (hagiogarfi), se numeşte inspiraţie - fenomen cu 

caracter supranatural, rezultat în urma unei intervenţii divine în istoria umană, în formele 

specifice limbajului omenesc. În esenţă, inspiraţia indică influxul global al lui Dumnezeu 

asupra scriitorului biblic, fără a se limita la spaţiul său interior, psihologic, ci referindu-se şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



 Orice bibliotecă din lume poate avea cuvinte despre Dumnezeu. 

Biblia, însă conține mesajul lui Dumnezeu, pentru oameni şi prin oameni. 

Inspirată de Duhul Sfânt, ea e Cartea devenită cărţi. Cu Adam, inițial, 

Creatorul vorbea pe „o singură limbă”; însă după neascultare și alungarea 

din Paradis, acesta n-a mai înţeles cuvântul lui Dumnezeu, comunicarea 

fiind întreruptă parțial. După câteva mii de ani de rătăcire a omului pe 

pămînt, s-a pomenit Moise că tocmai pe el, bâlbâitul, îl trimite Dumnezeu 

să le grăiască oamenilor cuvintele Sale: 

„Cum o voi face, Doamne, de vreme ce sunt gângav? Tu, într-

adevăr, eşti, dar Aaron, fratele tău, nu e. Eu îţi voi spune ţie, tu îi vei spune 

lui, el le va spune oamenilor, şi astfel tu vei fi pentru el ceea ce sunt Eu 

pentru tine”3. 

Cuvântul devenise cuvinte, Teologia se făcuse filologie. A mai 

trecut o vreme iar Moise a mai primit o poruncă: „Apucă-te şi scrie totul 

într-o carte!4”. Şi el a scris totul într-o carte. De aici, lunga şi dramatica 

istorie a textului biblic, cu autori sacri sau profani, cu limbi originale sau 

derivate, cu graiuri uitate sau stâlcite, cu traduceri mai bune sau mai puţin 

bune, cu copişti atenţi sau osteniţi, cu tomuri, codici şi colecţii vrăfuite, cu 

studii şi cercetări savante, cu evaluări semantice şi ediţii critice, totul, în 

ultimă instanţă, menit să-i redea filologiei transparenţa teologică prin care 

cuvintele redevin Cuvânt. 

Literatul Mitropolit al Clujului, Bartolomeu Anania în cuvântul său 

lămuritor asupra Sf Scripturi din cuprinsul noului proiect de retraducere a 

Bibliei, pe care l-a inițiat personal, surpinde motivul existenţei acesteia şi 

folosul apropierii oamenilor prin lectură de ea: 

 

„Aşa stă Biblia în faţa cititorului: ca o prescură care poate să rămână 

pâine dospită, poate deveni anafură sau se poate transfigura în Trup 

euharistic. Trepte de pătrundere, trepte de cunoaştere; trepte de 

cunoaştere, trepte de iniţiere, trepte de sfinţenie. Prin urmare, cititorule, 

dacă vei deschide Cartea din simplă curiozitate sau deprindere, spre a-ţi 

împlini nevoia de a şti, şi dacă ai străbătut-o ca pe un simplu act de 

cultură, fii sigur că n-o vei uita. Dacă ai zăbovit asupră-i cu un oarecare 

interes lingvistic, vei fi aflat că în ebraică şi în greaca veche sunt semănate 

cuvinte, fraze şi denumiri eterogene, împrumutate din culturile cu care 

autorii biblici s-au învecinat sau din altele pe care nici ei şi nici părinţii lor 

nu le-au ştiut. Dacă ai citit-o numai ca pe o operă literară, iată că ai gustat 

într-însa belşug de genuri şi specii, poezie lirică şi epică, istoriografie, 

legislaţie, imnuri sacre şi sapienţiale, pagini profetice şi apocaliptice, proze 

scurte şi nuclee de roman, scenarii dramatice şi eseuri filosofice, sentinţe 

aforistice şi incantaţii prozodice... Dacă ai cercetat-o cu un ochi critic 

                                                                                                                                       
la realităţile fizice şi sociale exterioare (persoane, evenimente, împrejurări etc.), care 

înrâuresc facultățile intelectuale ale scriitorului sacru. 
3 Cf. Ies 4, 10-16. 
4 Cf. Ies 17, 14. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



necruţător, vei fi descoperit şi ceea ce, în fapt, căutai: naivităţi, 

inadvertenţe, lacune, suprapuneri, distorsiuni, interpolări, paralelisme şi 

multe alte metehne care te vor sminti în măsura în care te vei opri aici. 

Dacă, pentru nevoia de a înţelege, o vei cerceta a doua şi a treia oară, mai 

cu de-amănuntul, cu încetineli şi reveniri, dacă-ţi vei pune gândul pe textul 

din faţă şi pe cele paralele, însemnate alături, atunci cugetul tău va fi în 

stare să pipăie înţelesurile din spatele cuvintelor, să pătrundă în 

luminişurile alegorice ale întâmplărilor, să desluşească de ce jertfa lui 

Avraam, de pildă, s-a petrecut ca fapt istoric la vremea ei, dar „şi-n 

prefigurare“  pentru vremile din urmă. În acelaşi timp, reliefurile noilor 

tale lecturi îţi vor deschide calea de acces către întreaga cultură 

europeană, în tot ce are ea mai înalt şi mai frumos de-a lungul ultimului 

mileniu. Dar dacă, pentru nevoia de a cunoaşte, te vei deprinde s-o citeşti 

nu atât pe dinafară, cât mai ales pe dinlăuntru, dacă sufletul ţi se va 

aprinde în văpaia celor ce se întraripează cu dumnezeiescul dor, atunci 

dorul acesta îţi va descoperi că, de vreme ce toate cărţile acestei Cărţi au 

fost scrise de dragul unui singur personaj, Iisus Hristos, prevestindu-L şi 

vestindu-L, şi de vreme ce Iisus Hristos a venit în lume de dragul unei 

singure făpturi, omul, înseamnă că toată Cartea se îndreaptă spre o 

singură fiinţă, care eşti tu, cititorule. Dacă o ocoleai, ar fi fost să treci pe-

alături de propria ta viaţă; dar fiindcă ţi-ai asumat-o, a fost să te descoperi 

pe tine sieţi5”. 

 

Cu toate acestea, procesul de definitivare și de selecție a cărților 

care aparțin acum canonului biblic, a fost destul de îndelungat și de 

controversat fiind influențat de factori obiectivi, de natură istorică, prin care 

se descoperă mâna Providenței. Termenul „canon” este utilizat cu referire la 

cărţile care sunt inspirate divin şi astfel aparţin Bibliei. Dificultatea în 

stabilirea canonului Bibliei constă în aceea că, Biblia însăși nu ne oferă o 

listă a cărţilor care ar trebui să o alcătuiască. Stabilirea canonului s-a 

realizat pe parcursul unui întreg proces, la început de către rabinii şi 

învăţătorii evrei, apoi de către Biserica primelor secole. Aceasta se 

datorează faptului că textele cărților sacre care alcătuiesc Biblia, atât cele 

care aparțin Vechiului Testament, cât și cele Nou Testamentare, au 

consemnat doar o parte din tradiția orală ce conține adevăruri revelate atât 

vechiului Israel până la venirea lui Iisus Mesia, cât și Noului Israel-

Biserica6. De fapt, în esenţă, Dumnezeu prin providența Sa a fost Acela care 

a decis care cărţi fac parte din canonul biblic. O carte a Scripturii aparţine 

canonului în momentul în care ea este recunoscută ca fiind scrisă sub 

inspiraţia lui Dumnezeu7.  

                                                           
5 *** Biblia sau Sfânta Scriptură versiune diortosită după Septuaginta, redactată, adnotată și 

tipărită de Bartolomeu Valeriu Anania, Editura Renașterea, Cluj Napoca, 2009, pp. 4-5. 
6  Hrisostom de Etna, Auxentie de Foticea, Scriptură și Tradiție, trad. Mariana Chiper, 

Editura Bunavestire, Galați, 2003, pp. 35-39. 
7 Ibidem, p 39. Sfânta Scriptură în sine este canonică în două feluri: este canonică în sensul 

că trupul cărţilor definite ca Biblie s-a dezvoltat dintr-o regulă canonică, adică din hotărârile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



Termenul canon are la origine cuvântul ebraic „qaneh” care 

desemna trestia sau bățul cu care se măsura un zid sau altceva, definind 

ulterior orice măsură şi, grecescul „kanon” care înseamnă standard sau 

model8 . Canonul poate fi înteles ca totalitatea învăţăturilor biblice care 

constituie regula de credinţă şi trăire. Cuvântul canon înseamnă totodată și 

regulă fundamentală sau normă. Acesta desemna o regulă investită cu 

autoritate. Cu aceste ințelesuri îl găsim întrebuințat și în Noul Testament. 

Canonul biblic se referă astfel la totalitatea cărţilor biblice de origine şi 

inspiraţie divină adică, totalitatea cărţilor din Vechiul şi Noul Testament. 

Biblia, în întregul ei, este alcatuită din două mari sectiuni: Vechiul 

Testament, care cuprinde istoria mântuirii neamului omenesc de la crearea 

lumii până spre secolul II î. H.; Noul Testament, care cuprinde viața și 

învățătura Mântuitorului Iisus Hristos, istoria primelor șase decenii ale 

creștinismului și istoria mântuirii universale în perspectiva eshatologică. 

Unii adversari ai creştinismului susţin că Biserica a stabilit în mod arbitrar 

sau la presiunea autorităților statului canonicitatea cărţilor Bibliei, epurând 

și distrugând toate cărţile religioase care nu aderau la doctrina oficială. 

Acest lucru este sugerat inclusiv de o mulţime de romane şi filme apărute în 

ultimul timp, unele traduse şi în România (ca de exemplu: „Codul lui 

DaVinci” de Dan Brown). 

Este oare corect alcătuit canonul Bibliei, în special cel al Noului 

Testament? A procedat Biserica cu discernământ atunci cănd a selectat doar 

unele cărți pentru a intra în componența Corpusului Scripturii iar pe altele 

nu? Care au fost criteriile de selecție pe care aceasta le-a folosit? 

1. P

ROCESUL DE FORMARE A CANONULUI VECHIULUI 

TESTAMENT 

Cu privire la modul cum a decurs procesul de canonizare a celor 39 

de cărți ale Vechiului Testament, în cadrul Sinagogii evreiești nu există o 

părere unanimă9. Unii cercetatori în domeniu considera că cele trei părți 

principale ale Vechiului Testament: Legea, Profeții si Scrierile reprezintă în 

același timp trei etape ale canonizarii Vechiului Testament ebraic. Astfel, 

Legea (Tora), cuprinzând cărțile lui Moise (Pentateuhul), a fost canonizată 

in jurul anului 400 î. Hr., Profetii (Nebiim) în secolul I î. Hr., iar Scrierile 

(Ketubim), în secolul I d. Hr10. Întreita împărțire a Vechiului Testament 

                                                                                                                                       
Bisericii; este, de asemenea, canonică în sensul că, în Biserica Primară, Scriptura a fost 

folosită drept canonul sau  „măsura” adevărului. Primele sinoade s-au străduit să catalogheze 

acele cărţi care erau „inspirate” şi care, prin urmare, erau învestite cu autoritate (lucru 

fundamental pentru formularea dogmei şi a doctrinei). Stabilind canonul Scripturii, Biserica 

a stabilit Scriptura drept canon; definind regula credinţei, Biserica a creat regula credinţei. 
8 Ioan Constantinescu, Studiul Noului Testament, Editura Credința Noastră, București 1996, 

p. 13. 
9 *** Dicționar Biblic, Societatea misionară Română, Editura Cartea Creștină, Oradea, 1995, 

pp. 185-190. 
10 Ioan Vasile Botiza, Introducere în studiul Sfintei Scripturi, Editura Galaxia Gutenberg, 

2005, pp. 20, 233. Împărţirea Bibliei ebraice în trei secţiuni: Thora, Năbiim, Ketubim nu 

reoglindeşte într-atât ordinea cronologică a acceptării lor în Canon, cât gruparea lor după 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



ebraic pe timpul Domnului Hristos este atestată de chiar de cuvintele Sale, 

dupa cum urmeaza:  

 

„Trebuie să se împlinească tot se este scris despre Mine în Legea lui Moise, 

în Prooroci și în Psalmi [prima carte a celei de-a treia subîmpărțiri]11”  

 

Istoria formării canonului Vechiului Testament este foarte 

complexă din cauza existenței, mai multor nivele de reelaborare 

compoziţională succesivă a celor mai importante cărţi biblice, pe baza unor 

tradiţii orale, dar şi a unor forme textuale preexistente. Această operă de 

redactare a unei părți a Revelaţiei divine a necesitat, mai ales, deodată cu 

momentul desprinderii creştinismului primar de iudaism, intervenţia elitelor 

religioase ale poporului evreu pentru a stabili care este lista cărţilor 

inspirate şi care scrieri trebuie eliminate. Fără îndoială, neexistând o 

autoritate eclezială similară celei de care dispune Biserica creştină prin 

mandat divin, noţiunea de canon biblic ebraic trebuie înţeleasă în sensul 

întocmirii unei liste de cărţi ale Vechiului Testament, care a beneficiat de 

consensul rabinic al unor comunităţii iudaice12. Din această perspectivă, la 

finele secolului al II-lea d. Hr. au existat în mediul iudaic două liste ale 

cărţilor sacre, respectiv un canon palestinian, mai scurt, definitivat la 

Iamnia între anii 90-100, şi un canon alexandrin, mai lung, format din 

Septuaginta. Dacă iniţial, Biserica creştină a adoptat canonul alexandrin, 

ulterior, pe parcursul istoriei, anumite confesiuni creştine au îmbrăţişat 

canonul Palestinian, parțial sau total. 

Sub numele de Septuaginta este cunoscută traducerea în limba 

greacă a Bibliei ebraice, efectuată la Alexandria, cu aproximativ trei secole 

înainte de Hristos. O comisie de traducători și teologi, în numar de 70 de 

persoane au realizat o traducere care astăzi poarta numele de Biblia 

Septuaginta (Biblia celor 70). Motivele pentru care textul ebraic al 

Scripturilor a fost tradus sub numele de Septuaginta sunt diverse: dorința de 

a fi completată celebra Bibliotecă din Alexandria, necesitatea cultică a 

comunităţii evreieşti, din acest mare si cosmopolit oraș al Antichității, de a 

poseda scrierile sacre în limba pe care o înţelegeau, limba greacă (dialectul 

koinē „comun”)13 și imperativul juridic dictat de nevoia de recunoaștere a 

comunității iudaice și de protejare a specificului ei de către autoritățile 

                                                                                                                                       
felul în care Dumnezeu şi-a comunicat revelaţia: în Thora Dumnezeu se revelează 

nemijlocit, în Năbiim prin intermediul unor persoane chemate la slujba de profet, iar în 

Ketubim prin intermediul unor concepte filozofice preluate din cultura elenistică, 

subordonate mentalităţii Bibliei. Aceste noţiuni, expresii și teme care provin din cultura 

elenistică constituie, „limbajul” prin care se exprimă Dumnezeu. 
11 Cf. Lc 24, 44. 
12 Claudiu Dumea, Pagini dificile ale Noului Testament, Editura Sapientia, Iași , 2011, p 8. 
13 Max I. Dimont, Evreii, Dumnezeu și istoria, trad. Irina Horea, Editura Hasefer, București, 

1997, p.124. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



statului egiptean14. Septuaginta a reprezentat, mai întâi, Biblia evreilor din 

diaspora, iar mai târziu a devenit versiunea greacă a Vechiului Testament al 

Bisericii primare. Fără aceasta, mesajul Noului Testament nu ar fi pe deplin 

înțeles. Septuaginta a fost îndeobște recunoscută drept traducerea greacă 

autorizată a Scripturilor iudaice fiind citită în sinagogile și bisericile din tot 

spațiul elenistic în perioada intertestamentală, traducerea sa integrală fiind 

încheiată la sfârșitul secolului II î d Hr. Majoritatea citatelor din Vechiul 

Testament pe care le găsim în Noul Testament sunt bazate pe Septuaginta, 

nu pe versiunea iudaică a Scripturilor. Din păcate textul Septuagintei a fost 

blamat și repudiat de evrei exact după momentul în care creştinismul a 

preluat Septuaginta şi s-a folosit de el în polemicile cu aceștia. Traducerea 

greacă a circulat în paralel cu cea Masoretică, atât în sinagoga iudaică, cât și 

în Biserica primară, până la Conciliu de la Iamnia (90-100 d Hr) localitate 

aflată la sud de Jaffa in Palestina, cand evreii, sub presiunea autorităților 

rabinice întrunite la sinod, au renunțat la traducerea greacă pe considerentul 

că aceasta promovează învățăturile crestine. 

Trebuie reținut faptul că în perioada intertestamentală 200 î Hr-200 

d Hr, paralel cu cărțile biblice ebraice au circulat o serie de lucrări cu 

caracter biblic, nerecunoscute de sinagoga iudaică din Ierusalim dar 

lecturate și asimilate într-o oarecare măsură de iudaismul elenistic. Acestea 

au fost numite mai târziu apocrife15. Termenul apocrif, care este de origine 

                                                           
14 Marguerite Harl, Gilles Dorival, Oliver Munnich, Septuaginta.De la iudaismul elenistic la 

creștinismul vechi, trad. Mihai Valentin Vladimirescu, Editura Herald, București, 2007, pp. 

69-80. 
15 Cristian Bădiliță, Introducere în lectura și studiul câtorva evanghelii apocrife, în vol. 

Evanghelii Apocrife, Editura Polirom, 2002, pp. 12-13. S-a susţinut că termenul grecesc 

apokryphos (format din preverbul apo şi verbul kryptein „a ascunde”) se cuvine pus în relaţie 

cu expresia ebraică sepharim genuzim („cărţi ascunse”). Această expresie desemna cărţile de 

cult ebraice care, în urma unei îndelungate folosiri, se uzau şi erau depozitate, „ascunse” 

într-un edificiu special numit genizah. În clădirea genizah-ului, aflată lîngă Templu sau 

sinagogă, nimeni nu avea voie să pătrundă, în afară, bineînţeles, de cei care asigurau 

serviciul divin. De unde, atmosfera misterioasă ce plutește în jurul textelor depozitate aici. 

Totuşi, originea termenului apokryphos nu pare legată de sinagogă, ci de gnosticism. 

Gnosticii considerau că doar iniţiaţii, cei capabili să înţeleagă în profunzime, dincolo de 

litera profană a textului, aveau acces la aceste texte „ascunse”. Ezoterismul practicat de 

gnostici şi, în general, de toate ereziile „spiritualiste” născute în marginea creştinismului 

primitiv intra în conflict cu mesajul deschis, exoteric - pe înţelesul, la îndemîna şi pentru 

mîntuirea tuturor - al lui Iisus. Majoritatea plăsmuitorilor de texte apocrife provenite din 

medii considerate eretice (gnosticism, docetism, ebionism etc.) susţin că au petrecut un 

stagiu de formare pe lîngă un important personaj din anturajul Mîntuitorului, care le-a expus 

adevărata doctrină creştină. De aici şi folosirea numelor apostolilor în mai toate titlurile 

textelor cu iz ezoteric. Invocarea unei autorităţi creştine incontestabile, a unui discipol al lui 

Isus, avea menirea să garanteze autenticitatea conţinutului şi să îndemne la asimilarea lui ca 

doctrină avizată. 

Al doilea sens al lui apokryphos este acela de „fals”, „de provenienţă suspectă”. Dacă ereticii 

îşi ascundeau textele, considerate de ei sacre, pentru a nu cădea sub ochii nepricepuţilor, ai 

neiniţiaţilor care le-ar fi putut înţelege şi apoi răspîndi eronat, adversarii lor, în speţă, linia 

„orthodoxă” a comunităţilor creştine primitive, developau cuvîntul în sens total opus: acele 

texte erau ascunse din pricina caracterului lor suspect; ele intrau în conflict evident cu 

învăţătura lui Iisus şi cu mesajul (kerygma) apostolilor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



greacă, înseamnă „ascuns”, „tainic” sau „secret”, în sensul în care se aplică 

problemelor care nu trebuie să fie dezvăluite oamenilor de rând, dar care 

trebuie să le fie revelate numai câtorva iniţiaţi. Cu trecerea timpului, numele 

a fost aplicat la acele cărţi care aveau un iz biblic sau religios, dar care nu 

erau general acceptate ca având autoritate divină. Ele puteau fi citite pentru 

scopuri educative sau morale, dar nu erau socotite de acelaşi nivel cu textul 

inspirat. Scrierile apocrife din Vechiul Testament apar ca parte integrantă a 

Septuagintei, fiind împrăştiate peste tot în text şi nu grupate împreună într-

un singur loc 16 . În această perioadă pe lângă apocrife își fac apariția 

pseudepigrafele, sulurile de la Marea Moartă 17  şi scrierile lui Filon din 

Alexandria şi ale lui Iosif Flaviu.Trebuie recunoscut faptul că aceste scrieri, 

fără ca vreuna dintre ele să fie considerată sacră de către iudei s-au bazat la 

început pe Scripturi, dar au încorporat în adevărurile revelate multe 

speculaţii evreieşti, împreună cu idei preluate din religiile persane şi 

greceşti. Acest lucru se poate vedea în învăţăturile despre Dumnezeu şi 

lume, despre angelologie, despre natura şi relația sufletului cu trupul, despre 

originea şi natura păcatului, despre Mesia şi vremurile viitoare18. 

Conciliu evreiesc de la Iamnia, a respins pe lângă varianta greacă a Bibliei 

ebraice, Septuaginta, toate cărțile apocrife care circulau în perioda 

intertestamnetală și care încercau să-și facă loc în canonul scripturilor 

iudaice, punând punct definitive alcătuirii Canonului cărților Vechiului 

Testament. Sinodul acesta a fost prezidat de Gamaliel II19, având ca spirit 

predominant pe Rabi Akiba, învățatul iudeu cu cea mai mare influență din 

vremea aceea. Întrucât unii iudei considerau anumite cărți apocrife ca fiind 

de valoare egală cu aceea a cărților canonice ale Vechiului Testament, 

evreii au dorit să-și pună sigiliul oficial pe un canon care există neschimbat 

de multă vreme şi care se considera că avea nevoie să fie protejat de 

adaugări. Prin urmare, lucrarea acestui sinod nu a fost de a stabili canonul 

Vechiului Testament, ci doar de a confirma o pozitie susținută de secole cu 

privire la cărțile Bibliei ebraice. Este adevarat totuși că, în anumite cercuri, 

canonicitatea cărților Eclesiastul, Cântarea Cântărilor, Proverbe și Estera 

era pusă la indoială. Dar Rabi Akiba, învățatul iudeu, cel mai mare și cu cea 

mai multă influență al vremii aceleia, a risipit indoielile prin autoritatea și 

elocvența sa, iar cărțile acestea și-au păstrat locul în canonul ebraic. 

2. PROCESUL DE FORMARE AL CANONULUI NOULUI 

TESTAMENT 

                                                                                                                                       
Al treilea sens al lui apokryphos se referă strict la necanonicitatea, la caracterul „nelegiuit”, 

nenormativ al unor texte. Textele respective trebuie „ascunse” de ochii şi urechile 

credincioşilor în biserică, în spaţiul liturgic şi folosite (parte dintre ele, desigur) doar ca 

lectură personală. 
16 Merrill C. Tenney, Studiu al Noului Testament, Editura Cartea creștină, Oradea, 2008, p. 

130. 
17*** Dicționar Biblic, vol 1, A-H, trad. Constantin Moisa, Editura Stephanus, București, 

1995, pp. 65-68. 
18 Tenney, op. cit, p 150. 
19 Athanase Negoiță, Istoria religiei Vechiului Testament, Editura Sofia, București, 2006, p. 

214. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



Mântuitorul Hristos a dat mărturie nu numai cu privire la existența 

întreitei subîmpărțiri a Bibliei ebraice (Luca 24, 44), ci și cu privire la 

ordinea succesiunii cărților care Îi era cunoscută. Domnul Iisus Hristos a 

recunoscut caracterul inspirat și autoritatea Bibliei așa cum exista pe 

vremea Sa, iar discipolii Săi de asemenea. Biserica creștină nu ar fi avut 

nevoie de cărțile Vechiului Testament dacă nu ar fi fost interpelată de 

Sinagoga iudaică și de mediul necreștin cu privire la identitatea lui Iisus 

Hristos. Astfel, în scop apologetic și polemic20 a fost obligată să facă apel la 

scrierile veterotestamentare pentru a demonstra că Iisus nu este altcineva 

decât Mesia, cel anunțat de Dumnezeu prin gura profeților săi, iar aceste 

informații se regăsesc presărate în cuprinsul Canonului biblic iudaic. 

Se poate spune de la început că, corpusul canonului Noului 

Testament nu a luat ființă nici prin decretul vreunui episcop si nici prin 

decizia unui conciliu ecumenic bisericesc. Colecția scrierilor sacre din Noul 

Testament și-a găsit prototipul în modul în care s-a format canonul 

Vechiului Testament21. Septuaginta, Biblia Vechiului Testament, a devenit 

Biblia creștinătății în toata lumea vorbitoare de limbă greaca a diasporei 

iudaice. Odată cu ea creștinii au preluat doctrina iudaică a inspirației divine, 

astfel încât în cărțile Vechiului Testament ei nu vedeau numai cuvintele lui 

Samuel, David sau Isaia, ci mai degrabă Cuvântul lui Dumnezeu, produsul 

lucrării inspiratoare a Sfântului Duh. Întrucât iudeii, prin nerecunoașterea și 

respingerea mesianității lui Iisus, pierduseră privilegiile și statutul de popor 

ales, Biserica Creștină-Noul Israel22 sau Israelul lui Dumnezeu (cf Gal 6, 

16) s-a considerat unica proprietară și interpretă îndreptățită a acestui 

Cuvânt al lui Dumnezeu. Toate acestea au făcut ca Vechiul Testament sa fie 

extrem de prețuit în biserica primară. 

În afara cărților Vechiul Testament, Biserica primară deținea 

„Cuvintele Domnului” direct de la Domnul Iisus Însuși sau de la apostoli, 

care fuseseră martori oculari ai lucrării răscumpărătoare a lui Hristos. 

Biserica considera cuvintele si profețiile lui Iisus Hristos ca fiind cel puțin 

la acelasi nivel de inspirație dacă nu chiar la unul superior textelor 

Vechiului Testament. În primii ani după Cincizecime, apostolii răspândeau 

Evanghelia pretutindeni în lume, iar multe din cuvintele Domnului și multe 

amintiri cu privire la El circulau oral, alcătuind tradiția orală23 care a fost 

mai tîrziu, parțial consemnată în scris sub formă de Scripturi.Acestea, fiind 

ulterior colaționate, au condus la formarea Canonului Noului Testament. 

Chiar în timpul primei generații de creștini au apărut relatări scrise ale vieții 

lui Hristos. Luca, în prologul său la Evanghelia sa (cap. 1, 1.4), mărturisește 

                                                           
20 Marie-Francoise Baslez, Biblie și Istorie, Iudaism, Elenism, Creștinism, trad. Ioana Lutic, 

Editura Artemis, București, 2007, p. 327. 
21  Georges Florovsky, Biblie, Biserică, tradiție. O perspectivă ortodoxă, trad. Radu 

Teodorescu, Editura Reîntregirea, Alba Iulia, 2006, pp. 46-47. 
22 Constantin Coman, Biblia în Biserică, Eseuri pe teme biblice, Editura Bizantină, 1997, p. 

84. 
23 Constantin Preda, Credința și viața Bisericii Primare, O analiză a Faptelor Apostolilor, 

Editura I.B.M al B.O.R,  București, 2002, pp. 45-46. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



că existau deja pe vremea sa diferite lucrări care descriau viața și 

învățăturile lui Iisus. El merge mai departe și își asigură cititorii că el 

povestește istorisirea sa într-o formă vrednică de încredere. Astfel se poate 

afirma că majoritatea bisericilor dețineau Evanghelia scrisă înainte de 

sfarsitul secolului I. 

În afară de Evanghelii, circulau în Biserica primară și alte scrieri 

creștine. Printre acestea epistolele apostolului Pavel ocupau primul loc. 

Pavel scria de obicei pentru a răspunde provocărilor la cere erau supuse 

comunitățile creștine înființate de el, încurajând schimbul de scrisori dintre 

diferite Biserici și multiplicarea acestora. Alte epistole în afara de acelea ale 

lui Pavel trebuie să fi intrat, de asemenea, în circulație foarte de timpuriu. 

Petru adresase prima lui scrisoare creștinilor din cinci provincii ale Asiei 

Mici și în felul acesta îi dăduse lămurit caracterul de scrisoare 

sobornicească. Iacob avea aceeași intenție adresând epistola sa „către cele 

douasprezece seminții care sunt împraștiate”. Ioan a adresat Apocalipsa la 

șapte biserici din provincia romană Asia și pretindea în mod specific 

inspirația divină pentru ea (cap. 1, 1-3; 22, 18.19). Este numai logic să se 

traga concluzia că aceste cărți au gasit repede o largă raspândire. Din aceste 

dovezi este evident că scrieri care și-au avut originea în timpul apostolilor și 

care fie că relatau viața lui Hristos, fie cuprindeau mărturii importante ale 

apostolilor erau foarte mult prețuite de Biserica și erau considerate ca având 

autoritate. 

2.1.  Dezvoltarea canonului Noului Testament, anii 140-180 d. Hr. 

Prima persoană particulară care a încercat să stabilească un canon a 

fost ereticul Marcion, pe la mijlocul secolului al II-lea. El susținea că 

Iehova din Vechiul Testament era Dumnezeul iudaic al mâniei și dreptății, 

care nu avea nimic de a face cu Dumnezeul creștin al iubirii. Marcion 

pretindea că este adevăratul interpret al teologiei creștine a lui Pavel și fiind 

un excelent organizator, a fixat pentru propria biserica sectară un canon 

biblic care se conforma ideilor sale 24 . El a eliminat cu totul Vechiul 

Testament și, de asemenea, anumite cărți ale erei apostolice. În consecință 

Biblia lui consta numai din Evanghelia după Luca, scrierile apostolului 

Pavel și o carte a lui proprie, numită Antiteze, în care își prezenta 

argumentele pentru respingerea Vechiului Testament. Activitatea lui 

Marcion a forțat biserica să ia poziție cu privire la criteriile de selecție ale 

cărților care puteau, pe buna dreptate, să pretindă statutul de Scriptură. 

Sf Iustin Martirul, un contemporan al lui Marcion, a scris mai multe 

lucrări la Roma pe la anul 150 d. Hr., în care trata Evangheliile ca Sfantă 

Scriptură la egalitate cu Vechiul Testament. Descriind serviciul bisericesc 

creștin, el spune că la adunările lor creștinii citesc memoriile apostolilor sau 

scrierile profeților (adică Vechiul Testament) înainte de predică 25 . 

                                                           
24 Jean Danielou, Biserica Primară.De la origini până la sfârșitul secolului al treilea, trad. 

George Scrima, Editura Herald, București, 2008, p. 121. 
25 Iustin Martirul și Filozoful, Apologia Intaia, în vol. Apologeți de limbă greacă, Editura 

I.B.M. al B.O.R., București, 1997, p. 95. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



Menționând Evangheliile înaintea Vechiului Testament la descrierea 

Scripturii creștine, el arăta că biserica acorda Evangheliilor o poziție cel 

puțin tot atât de înaltă ca și aceea a Vechiului Testament. Iustin mai declara 

că Evangheliile fuseseră compuse de apostoli sau de discipolii apostolilor. 

Tațian, un elev al lui Iustin, a realizat o armonie a celor patru 

Evanghelii canonice, lucru care ar părea să arate că el considera cărțile 

acestea ca fiind aparte de lucrările apocrife. Armonia aceasta cunoscută ca 

Diatessaron26 (literal „prin patru”), reiese că a fost forma standard în care 

istorisirea evanghelică a circulat in biserica de limbă siriacă timp de vreo 

două secole. 

Teofil din Antiohia (+181 d. Hr.) așeza Evangheliile pe același 

nivel cu cărțile Vechiului Testament și declara că ele au fost scrise de 

pnevmatofori, „oameni purtatori de duh27”. 

În anul 170 d. Hr., Meliton de Sardes ne furnizează cea mai veche 

listă de cărţi ale Vechiului Testament, listă foarte asemănătoare cu cea care 

va sta la baza canonului ebraic. Totodată el utilizează pentru prima dată 

expresia Vechiul Legământ28, ceea ce înseamnă că acest termen constituie 

un anacronism (2 Cor 3,14) pentru perioada primului secol de existenţă a 

creştinismului. Practic, utilizarea acestei expresii reflectă două aspecte: 1. 

creştinii se raportau la un corp nou de texte sacre înţeles în noua dimensiune 

a Revelaţiei mesianice; 2. iudeii refuză Noul Testament, raportându-se la o 

singură carte sfântă. 

2.2.  Canonul Noului Testament la sfarsitul secolului al II-lea. 
Existența unui canon, în sensul unui grup general recunoscut de 

cărți care constituiau Noul Testament, devine evidentă în apropiere de 

sfârșitul secolului al II-lea. Mărturii despre un asemenea canon exista din 

diferite părți ale lumii romane. Din Roma însăsi provine un document numit 

Fragmentul Muratorian; în Galia, mărturia lui Irineu din Lyon; din Africa, 

Tertulian din Cartagina; și din Egipt, Clement din Alexandria. Cea mai 

timpurie listă de cărți ale Noului Testament cunoscută este Fragmentul 

muratorian, numit după descoperitorul lui, L.A. Muratori, care l-a găsit în 

biblioteca unei mănăstiri din Milano în 1740. Începutul și sfârșitul 

documentului lipsesc, iar latina lui este barbară si cu o ortografie 

defectuoasă. Cărturarii au dedus în general că acest fragment originar a fost 

scris în Roma, către sfârșitul secolului al II-lea. El furnizează o listă de cărți 

care puteau fi citite public în biserică și, de asemenea, menționează mai 

multe cărți care nu trebuiau să fie citite. Anumite alte cărți sunt sau puse la 

îndoială sau respinse direct29. Un studiu al mărturiilor principale în favoarea 

                                                           
26 Tațian, Diatessaron. Armonia celor patru Evanghelii, trad. Monica Medeleanu, Editura 

Herald, București, 2007, p. 14. 
27Teofil al Antiohiei, Trei cărți către Autolic, în vol Apologeți de limbă greacă, Editura 

I.B.M. al B.O.R., București 1997, p. 445. 
28 Adolf von Harnack, Originea Noului Testament, trad. Gabriela Badea, Editura Herald, 

București, p. 40. 
29  C. E. Hill, „The Debate Over the Muratorian Fragment and the Development of the 

Canon”, Westminster Theological Journal 57:2 (Fall 1995), pp. 437–452. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



canonului Noului Testament la sfarșitul secolului al II-lea arată că cele 

patru Evanghelii, 13 epistole ale lui Pavel, 1 Petru, 1 si 2 Ioan, Iuda, 

Faptele, și Apocalipsa erau în general recunoscute ca fiind canonice. În 

timp ce unii din apus încă puneau la indoială pe Iacob, 2 Petru, 3 Ioan, și 

Evrei, erau unii în răsărit care se simțeau liberi să folosească anumite scrieri 

apocrife ca autentice. 

Această scurtă examinare a dovezilor arată că, canonul Noului 

Testament în decursul secolului al II-lea, nu s-a dezvoltat atât de mult 

printr-un proces de colecționare a scrierilor apostolice, cât printr-un proces 

de respingere a acelora a căror origine apostolică nu era stabilită. În cursul 

primei sute de ani a bisericii creștine au fost scrise multe cărți. Fiecare sectă 

și comunitate creștina produsese scrieri, mai ales așa numitele Evanghelii. 

Acestea erau copiate și distribuite, iar ca rezultat volumul literaturii creștine 

a crescut la dimensiuni formidabile. O parte din aceste scrieri erau 

impregnate de idei provenite din filosofia gnostică și din sistemele 

religioase necreștine. S-a observat curând ca fierea a fost amestecată cu 

mierea. A devenit astfel, necesară manifestarea unei poziții clare cu privire 

la aceste scrieri false. Chiar și cărți care pretindeau a fi de origine apostolică 

au fost respinse cand s-a descoperit că cuprind elemente gnostice30. Un 

exemplu de o astfel de lucrare este așa numită Evanghelie a lui Petru. 

Toate aceste probleme au determinat necesitatea stabilirii unor 

criterii clare după care să fie evaluată autenticitatea unei cărţi, scopul final 

fiind acela de a promova învăţăturile lui Iisus Hristos. Trebuie precizat 

faptul că, episcopii din biserica primară nu au hotărât în mod arbitrar ce 

carte să fie inclusă sau nu în Biblie, în funcţie de preferinţele lor subiective. 

Episcopii nu au „definit adevărul” cu privire la cărţile Bibliei ci, au 

descoperit care este adevărul prin studierea atentă a tuturor evangheliilor şi 

epistolelor. Spre sfârşitul secolului al II-lea, Sfântul Irineu de Lyon face 

apel la „Apostolii care au primit autoritatea (εξουσία, potestatem) de la 

Hristos pentru a predica Evanghelia”. Acelaşi Sfânt Părinte afirma: „noi 

apelăm la tradiţia care vine de la Apostoli şi care datorită succesiunii 

prezbiterilor se păstrează în Biserică”. 

Pentru a concretiza acest lucru, episcopul de Lyon aduce exemplul 

Bisericii Romei, afirmând: „Tradiţia pe care ea o deţine de la Apostoli şi 

credinţa pe care o vesteşte oamenilor a ajuns până la noi prin succesiunile 

episcopilor”. 

Succesiunea episcopilor din Bisericile apostolice constituia garantul 

autorităţii învăţăturii apostolice. Conduşi de acest principiu, dacă apărea 

vreo controversă, rezolvarea ei impunea apelul la Bisericile cele mai vechi, 

acelea în care au trăit Apostolii, pentru a primi de la ele învăţătura exactă 

asupra chestiunii în cauză31. Orice tentativă de manipulare sau de falsificare 

                                                           
30 Eusebiu de Cezareea, Istoria Bisericeasca (VI.12), în P.S.B. vol. 13, Scrieri, partea I, trad. 

Teodor Bodogae, Editura I.B.M. al B.O.R, București, 1987, p. 236. 
31 Mircea Basarab, Scriptură și Tradiție. Importanța și receptarea textului scripturistic în 

istoria Bisericii, Editura Basilica, București, 2015, pp. 109-110. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



a imaginii lui Iisus și a adevărului despre Acesta, prin eliminarea arbitrară a 

uneia sau alteia din cărţi, ar fi fost imposibilă în condiţiile în care Biserica 

fiind persecutată și fiind mii de episcopi în Imperiul Roman să nu existe cel 

puţin unul care să fi dat în vileag întreaga conspiraţie. În plus, Noul 

Testament a ajuns în forma actuală printr-un proces lung şi multe discuţii la 

care au participat multe persoane, discuţii de genul: „De ce să alegem o 

carte şi nu pe cealaltă?”. 

Biserica lui Hristos a ținut cont de următoarele criterii prin care s-a 

determinat care carte este inspirată de Duhul Sfânt și care nu: 1. originea 

apostolică (Apostolicitatea), sa fie scrisă de un apostol al Domnului, sau un 

colaborator al apostolilor; 2. acceptarea generală de către biserici 

(consensus ecclesiae), să nu fie folosită numai de către o singură biserică 

locală; 3. ortodoxia credinței, doctrinele din carte să fie clar exprimate (să 

nu existe ambiguităţi, contradicţii interne ale textului); 4. hristocentrismul 

textelor, acestea sa aibă ca subiect persoana şi lucrarea lui Iisus Hristos și să 

fie explicate în funcție de acestea; 5. moralitatea, lectura textelor sa conducă 

la creşterea standardului moral al cititorului; 6. unitatea internă și externa a 

textelor (armonizarea), ideile exprimate într-o carte să nu le contrazică pe 

cele din alte cărţi intrate deja în canon; 7. consensum patrum, părinţii 

bisericii (care i-au cunoscut pe apostoli personal sau au cunoscut pe unul 

din ucenicii apostolilor) să recunoască autoritatea şi veridicitatea cărţii; 8. 

sobornicitatea sau sinodalitatea, recunoaşterea din partea conciliilor 

bisericii (sinoadele doar recunosc autoritatea unei cărţi nu o stabilesc). 

2.3.  Canonul după anii 200 d. Hr. 

În Răsărit, cea dintâi dovada de după anul 200 d. Hr. cu privire la 

canonul Noului Testament provine de la Origen (mort c. 254 d. Hr.). El a 

observat că existau deosebiri între diferitele biserici cu privire la conținutul 

Noului Testament și facea deosebiri între scrierile în general recunoscute și 

cele contestate. Eusebiu prezintă o relatare a vederilor lui Origen32, potrivit 

căruia cele patru Evanghelii, epistolele lui Pavel, 1 Petru, 1 Ioan și 

Apocalipsa erau în general acceptate. La data când creștinismul a fost 

legalizat în Imperiul Roman (313 d. Hr.), linia de demarcație dintre cărțile 

recunoscute și cele nerecunoscute fusese deja trasă. În felul acesta Eusebiu, 

scriind cam pe la anul 325 d. Hr, vorbeşte în cartea sa Istoria Bisericească 

despre 4 categorii de cărţi din cadrul creştinismului: 1. cele acceptate 

universal; 2. cărţile disputate: Iacov, 2 Petru, Iuda, 2 şi 3 Ioan; 3. cărţile 

neautentice: Faptele lui Pavel, Pastorul din Hermas, Apocalipsa lui Petru, 

Epistola lui Barnaba, Didahia; 4. falsificările ereticilor: Evanghelia lui 

Petru, Evanghelia lui Toma, Evanghelia lui Mathias, Faptele lui Andrei, 

Faptele lui Ioan. 

Afirmațiile lui Eusebiu descoperă clar că creștinii despărțisera în 

mod clar pleava de grâul Scripturii Noului Testament înainte ca 

creștinismul să fi devenit o religie recunoscută de stat 33 , la începutul 

                                                           
32 Eusebiu de Cezareea, Istoria…, pp. 248-250. 
33 Ibidem, pp. 124-128. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



secolului al IV-lea. Cărțile pe care el le clasifica drept „cărți recunoscute” 

și „cărți disputate care totuși sunt cunoscute pentru cei mai mulți” sunt 

aceleași 27 de cărți ale Noului Testament recunoscute drept canonice de toți 

creștinii de azi. El le respingea pe toate celelalte. 

 

3. Canonizarea canonului Sf Scripturi a Vechiului și Noului 

Testament în legislația canonică a Bisericii Ortodoxe 

Tot acest proces de formare și de selectare a cărților inspirate ale 

Canonului Sf. Scripturi a fost codificat de Biserică în legislația sa canonică 

exprimată în hotărârile Sinoadelor Ecumenice și Locale sau în scrierile 

Sfinților Părinți. Astfel în anul 360, Sinodul local de la Laodiceea stabileşte, 

prin canoanele 59 și 60, lista cărţilor considerate canonice (după tradiţia 

ebraică), stabilind că nu mai acestea pot fi citite în Biserică: „Nu se cuvine 

sa se citeasca în biserica cântari speciale, nici carti necanonice, ci numai 

cele canonice ale Testamentului Vechi si Nou34.” 

Acest text demonstrează faptul că la acea dată în Biserică exista 

deja conștiința existenței unui corpus Canonic al Cărților Sf Scripturi. În 

Scrisoare festivă de Paşti a Sfântului Atanasie din anul 367 este menţionată 

lista cărţilor canonice din Vechiul Testament (după canonul ebraic, la care 

sunt adăugate Cartea lui Baruh şi Scrisoarea lui leremia), iar celelalte cărţi 

deuterocanonice au fost enumerate cu recomandarea că sunt 

anaginoskomena adică „bune de citit”. Scrisoarea festivă 39 din anul 36635 

a Sfântului Atanasie este astfel primul document care listează cele 27 de 

cărţi ale Noului Testament, iar episcopul alexandrin este primul autor 

creştin cunoscut care aplică termenul κανονιζόμενα în mod cu totul special 

pentru cărţile care formează cele două Testamente biblice. După opinia lui 

Brakke36, canonul oferit de Sfântul Părinte este unul explicit închis. Este 

prentru prima oară când o autoritate eclesială a Alexandriei stabileşte sau 

fixează în scris, într-un document oficial, care sunt scrierile biblice 

recunoscute. 

În anul 382, Papa Damasus emite un decret în cadrul Conciliului 

roman, prin care aprobă canonul biblic, care este identic cu cel alexandrin. 

Decretul începe cu următoarele cuvinte: „iar acum trebuie să tratăm despre 

dumnezeieştile cărţi, ce trebuie să primească şi ce trebuie să ocolească 

Biserica Catolică Universală37”. 

Conciliile de la Hipona (393) şi Conciliul III Cartagina vor aproba 

canonul lung al Sfintelor Scripturi. De asemenea în anul 405, Papa 

Inocenţiu i-a adresat o scrisoare lui Exuperiu, episcop de Toulouse, în care 

                                                           
34  Nicodim Milaș, Canoanele Bisericii Ortodoxe însoțite de comentarii, Vol2, 

Partea1(canoanele Sinoadelor locale), trad. Nicolae Popovici si Uros Kovincici, Arad, 

Tipografia Diecezană, 1934, pp. 117-119. 
35 Ioan N Floca, Canoanele Bisericii Ortodoxe, Note și comentarii, Sibiu, 1992, pp. 335-336. 
36 D. Brakke, „Canon formation and Social Conflict in Fourth Century Egypt. Athanasius of 

Alexandria’s Thirty-ninth Festal-Letter”, în Harvard theological review 87/1994, p. 396. 
37 Botiza, Introducere în studiul..., p. 22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



este anexată o listă a cărţilor 38  care vor forma peste veacuri canonul 

definitiv aprobat la Conciliul de la Trento. În anul 419, un alt Conciliu din 

Cartagina aprobă prin Canonul 24 o listă a scrierilor veterotestamentare 

identică cu cele de la sinoadele anterioare de la sfârşitul secolului al IV-

lea39. 

Prin intermediul Canonului 2 al Sinodului Trulan (V-VI Ecumenic), 

Biserica ratifică și integrează oficial în propriul său corp canonic cele 85 de 

Canoane puse pe seama Sf Apostoli și toate celelalte prevederi canonice ale 

sinoadelor locale si ecumenice si ale Sf Parinti:  

 

„Acestui sfânt sinod i s-a mai părut şi aceea că este un lucru foarte bun şi 

de mare însemnătate ca şi de acum înainte să rămână tari (sigure) şi 

statornice, spre tămăduirea sufletelor şi vindecarea suferinţelor, cele 

optzeci şi cinci de Canoane care au fost primite şi întărite de către sfinţii şi 

fericiţii părinţi cei mai înainte de noi, şi care au fost încă şi predanisite 

nouă cu (sub) numele sfinţilor şi slăviţilor apostoli40”. 

 

Astfel în Canonul 85 Apostolic, Biserica nu a stabilit canonul 

cărților sfintei Scripturi, cu toate că le trece în revistă, ci a recomandat 

credincioșilor cărțile care pot fi citite cu folos de aceștia, pentru a se evita 

citirea cărților apocrife, despre care vorbește canonul 60 apostolic41. 

Putem trage următoarea concluzie. Lista actuală a cărţilor Sfintei 

Scripturi din Biserica Ortodoxă nu se bazează întru totul pe nicio hotărâre a 

vreunui sinod şi nici a vreunui Sfânt Părinte. Petros Vasiliadis, care 

dezavuează denumirea de „deuterocanonice“ (inventat abia în secolul al 

XVI-lea de Sixtus de Siena), recunoaşte că pentru lista canonică a ediţiilor 

Bibliei în lumea ortodoxă „nu există nici o autoritate sinodală, nici oficial 

canonică sau doctrinară”42. 

În 1672, Sinodul din Ierusalim, care aproba Mărturisirea de credință 

a lui Dositei, include între cărţile canonice acele cărţi numite pe nedrept 

apocrife în Mărturisirea protestantizantă a lui Chiril Lucaris: Tobit, Iudita, 

adaosurile la Estera, 3 Ezdra, Baruh, adaosurile la Daniel, înţelepciunea lui 

Solomon, înţelepciunea lui Iisus fiul lui Sirah şi 1-3 Macabei (întrebarea 

319). Pe de altă parte, Mărturisirea lui Mitrofan Critopulos (cap. 7) menţine 

doar canonul ebraic, excluzând special Tobit, Iudita, înţelepciunea lui 

Solomon, înţelepciunea lui Iisus fiul lui Sirah, Baruh şi cărţile Macabeilor43. 

                                                           
38 Ibidem. 
39 Floca, Canoanele..., p. 252. 
40 Ibidem, p 100. 
41 Ibidem, p 50. 
42  P. Vasiliadis, Canon and the Authority of Scripture. An Orthodox Hermeneutical 

Perspective, în Ivan Z. Dimitrov et al, Das alte Тestament als christliche Bibel in orthodoxer 

und westlicher Sicht, Mohr Siebeck, Tubingen, WUNT 174, 2004, p. 263. 
43 Alexandru Mihăilă, (Ne)lămuriri din Vechiul Testament, Mici comentarii la mari texte, 

vol. 1, Nemira, 2011, p. 35. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



Biblia slavonă de la Ostrog din 1581 cuprindea cărțile 

anaginoscomena, ulterior însă Biserica Rusă le-a exclus, ca în ediţiile 

sinodale actuale. În Grecia, Biblia în katarevousa a arhimandritului Neofit 

Vamvas (1850), interzisă de Biserică (nu se accepta încă traducerea în 

neogreacă), nu cuprindea cărțile anaginoscomena. Abia în 1997 Sinodul 

Bisericii Ortodoxe Greceşti a binecuvântat pentru prima dată o Biblie 

tradusă în dimotiki (Sfânta Scriptură, tradusă după textele originale, opera 

unui colectiv de profesori de la Tesalonic, dintre care V. Vellas, P. 

Vasiliadis, I. Karavidopoulos şi S. Agouridis), care cuprinde şi 

anaginoscomena. 

Biblia de la Bucureşti (1688), prima traducere completă a Scripturii 

în limba română, cuprindea şi cărțile anaginoscomena (numite ascunsele 

ceale ce-s la jidovi, adică Apocrife, exact ca în maniera protestantă, pentru 

că a folosit Septuaginta editată de protestanţi la Stuttgart în 1597), dar şi 4 

Macabei. 

Deși sunt foarte mulți bibliști ortodocşi care aşteaptă un sinod 

panortodox pentru ca problema canonului biblic, să fie lămurită definitiv, 

este necesar să observăm mai mult ca oricând faptul că, relația dintre 

Scriptură și Tradiție este una dinamică fiind bazată întotdeauna pe lucrarea 

vie și inspiratoare a Sfântului Duh în Biserică. 

 

Bibliografie 

 

*** Biblia sau Sfânta Scriptură versiune diortosită după Septuaginta, 

redactată, adnotată și tipărită de Bartolomeu Valeriu Anania, 2009, 

Cluj Napoca: Editura Renașterea, pp. 4-5. 

*** Dicționar Biblic, A-H, vol 1, 1995, trad. Constantin Moisa, București: 

Editura Stephanus, pp. 65-68. 

*** Dicționar Biblic, Societatea misionară Română, 1995, Oradea: Cartea 

Creștină, pp. 185-190. 

BĂDILIȚĂ Cristian, „Introducere în lectura și studiul câtorva evanghelii 

apocrife”, în vol Evanghelii Apocrife, 2002, Iași: Polirom, pp. 12-

13. 

BĂLĂNEAN C., BODEA N., Cronologia principalelor evenimente și 

scrieri biblice, 2014, Targu-Lapus: Editura Galaxia Gutenberg, p. 

15. 

BASARAB Mircea, Scriptură și Tradiție. Importanța și receptarea textului 

scripturistic în istoria Bisericii, 2015, București: Editura Basilica, 

pp. 109-110. 

BASLEZ Marie-Francoise, Biblie și Istorie, Iudaism, Elenism, Creștinism, 

2007, trad. Ioana Lutic, București: Editura Artemis, p. 327. 

BOTIZA Ioan Vasile, Introducere în studiul Sfintei Scripturi, 2005, Targu-

Lapus: Editura Galaxia Gutenberg, pp. 20, 233.  

BRAKKE D., „Canon formation and Social Conflict in Fourth Century 

Egypt. Athanasius of Alexandria’s Thirty-ninth Festal-Letter”, în 

Harvard theological review 87/1994, p. 396. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



CIUDIN Nicolae, Studiul Vechiului Testament, 1996, București: Editura 

Credința Noastră, p.13. 

COMAN Constantin, Biblia în Biserică, Eseuri pe teme biblice, 1997, 

București: Editura Bizantină, , p. 84. 

CONSTANTINESCU Ioan, Studiul Noului Testament, 1996, București, 

Editura Credința Noastră, p. 13. 

DANIELOU, Jean, Biserica Primară. De la origini până la sfârșitul 

secolului al treilea, 2008, trad. George Scrima, București: Editura 

Herald, p. 121. 

DIATESSARON, Tațian, Armonia celor patru Evanghelii, 2007, trad. 

Monica Medeleanu, București: Editura Herald, p. 14. 

DIMONT Max I., Evreii, Dumnezeu și istoria, 1997, trad. Irina Horea, 

București: Editura Hasefer, p.124. 

DUMEA Claudiu, Pagini dificile ale Noului Testament, 2011, Iași: Editura 

Sapientia, p 8. 

EUSEBIU de Cezareea, „Istoria Bisericeasca” (VI.12), în P.S.B. vol. 13, 

Scrieri, partea I, 1987, trad. Teodor Bodogae, București, Editura 

I.B.M. al B.O.R, p. 236. 

FLOCA N. Ioan, Canoanele Bisericii Ortodoxe, Note și comentarii, 1992, 

Sibiu, pp. 335-336. 

FLOROVSKY Georges, Biblie, Biserică, tradiție. O perspectivă ortodoxă, 

2006, trad. Radu Teodorescu, Alba Iulia: Editura Reîntregirea, pp. 

46-47. 

HARL M., DORIVAL G., Munnich O., Septuaginta. De la iudaismul 

elenistic la creștinismul vechi, 2007, trad. Mihai Valentin 

Vladimirescu, București: Editura Herald, pp. 69-80. 

HARNACK Adolf, Originea Noului Testament, 2007, trad. Gabriela Badea, 

București: Editura Herald, p.40. 

HILL C. E., „The Debate Over the Muratorian Fragment and the 

Development of the Canon” în Westminster Theological Journal 

57:2, 1995, pp. 437–452. 

Hrisostom de Etna, Auxentie de Foticea, Scriptură și Tradiție, 2003, trad. 

Mariana Chiper, Galați, Editura: Bunavestire, pp. 35-39. 

IUSTIN Martirul și Filozoful, „Apologia Intaia”, în vol. Apologeți de limbă 

greacă, 1997, ed. București: Editura I.B.M. al B.O.R., p. 95. 

MIHĂILĂ Alexandru, (Ne)lămuriri din Vechiul Testament, Mici comentarii 

la mari texte, vol 1, 2011, București: Nemira, p. 35. 

MILAȘ Nicodim, Canoanele Bisericii Ortodoxe însoțite de comentarii, 

Vol. 2, Partea 1 (canoanele Sinoadelor locale), 1934, trad. Nicolae 

Popovici si Uros Kovincici, Arad: Tipografia Diecezană, pp. 117-

119. 

NEGOIȚĂ Athanase, Istoria religiei Vechiului Testament, 2006, București: 

Editura Sofia, p. 214. 

PREDA Constantin, Credința și viața Bisericii Primare, O analiză a 

Faptelor Apostolilor, 2002, Editura I.B.M al B.O.R, București, pp. 

45-46. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



TENNEY C. Merrill, Studiu al Noului Testament, 2008, Oradea: Editura 

Cartea creștină, p. 130. 

TEOFIL al Antiohiei, „Trei cărți către Autolic”, în vol Apologeți de limbă 

greacă, 1997, București: ed. I.B.M. al B.O.R., p. 445. 

VASILIADIS P., I, în Ivan Z. Dimitrov et al, Das alte Тestament als 

christliche Bibel in orthodoxer und westlicher Sicht, 2004, 

Tubingen: Mohr Siebeck WUNT 174, p. 263. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press



 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 23:53:26 UTC)
BDD-A24405 © 2016 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

