
 

„LUMI MĂRUNTE” ÎN LITERATURA  

DEDICATĂ COPILĂRIEI 
 

Ioana-Ruxandra FRUNTELATĂ 

Universitatea din București 

i.fruntelata@yahoo.com 
 

Motto: Quis eadem natura manet, quae semina rerum 

conicere in loca quaeque queat simili ratione 

atque huc sunt coniecta, necesse est confiteare 

esse alios aliis terrarum in partibus orbis 

et varias hominum gentis et saecla ferarum1. 

(Lucretius, De Rerum Natura, II: 1072-1076) 
 

Abstract: We find "huge worlds” and "tiny worlds” in myths and fairy-tales that 

are part of the folklore of many peoples but also in literary fiction, since Greek and Roman 

Antiquity to our days. A possible reading identifies in the topos of the "tiny world” in 

children's literature a manner of geometrical adjustment to the youngsters' perspective, by 

sampling, in the ”large world”, coordinates fit for children but also proportional with those 

of the universe of adults. Nevertheless, there are also "upside down” worlds in fiction, 

continuously changing their dimensions as they are unstable by definition. The paper 

explores a few narrative masterpieces in children's literature (Alice in the Wonderland, Nils 

Holgersson's wonderful journey across Sweden, The Wonderful Grove by Mihail 

Sadoveanu), pointing out to the fact that "tiny worlds” shape not only the fictional universe 

(in terms of a "cosmography” of motifs), but they can also structure texts and reveal their 

symbolic meaning. 

Child, as world-body, is a cosmogonic archetype, which can depict center as potential or 

embryo-world. I also try to look at the relationship between child and dwarf as fictional 

characters. An anthropological perspective upon that relationship makes me suppose that 

tiny worlds in literature are more than an allegorical gulliverisation of fictional universe, as 

they point to a mythical equivalence between small and big, which can be translated into an 

equivalence between beginning and end. 

 

Keywords: tiny worlds, childhood literature, dwarf-child motif, myth of childhood 

 

Spațiul literar epic include universul ficțional, adică o recompunere 

mai mult sau mai puțin mimetică a unei geografii reale, sau măcar posibile 

în orizontul verosimilului, dar nu se reduce doar la acest aspect. Așa cum au 

observat îndeosebi teoreticienii moderni ai artei cuvântului, spațiul literar, 

în general, poate fi înțeles, printre altele, și ca „pământ” al reveriilor 

elementale (Gaston Bachelard), ca substanță a imaginarului (Roger Caillois, 

Gilbert Durand) ori ca „distanță” sau „mișcare” în interiorul operei sau între 

nivelurile operei, incluzând planul receptării acesteia (Maurice Blanchot, 

Umberto Eco). 

                                                           
1 Aceeași rămâne natura ce germenii lumii/ Îi mân' să se-adune oriunde după legi 

neschimbate,/ Cum și aci    adunați-s, să mărturisești e nevoie/ Că sunt și-alte tărâmuri prin 

părți ale globului mare/ Cu seminții felurite, cu soiuri mulțime de fiare. (traducerea mea, I-R 

F, pornind de la versiunea lui D. Murărașu) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:58 UTC)
BDD-A24382 © 2016 Ovidius University Press



 

În orice caz, fie că-și dezvoltă cosmologia pornind de la „arheii” 

culturii căreia-i aparține, așa cum susține mitocritica (Durand, 2004), fie că 

se raportează, mai mult sau mai puțin intenționat, la un „extra-text” despre 

spațiu, dacă ne situăm în unghiul geocriticii (Westphal, 2006), autorul epic 

avansează în creație ca pe o hartă albă, a cărei completare va conferi operei 

un sens, adică un buchet de posibilități de orientare pe terenul interpretativ. 

Jocul dimensional, transpunerea în literatură a unui univers urieșesc 

sau dimpotrivă, infinitezimal, semnalează, în general, intrarea în zona 

ficțiunii fabuloase. 

 

„Există în literatura miraculosului o poetică a spațiului foarte specială. În 

acest sens, analiza reprezentărilor dimensiunilor extreme în domeniul 

giganticului, ca și al miniaturii, constituie o cale de acces deosebit de 

pertinentă către acest imaginar.” (Montandon, 2004: 34) 

 

Găsim „lumile mari” și „lumile mărunte” în mituri și basme din 

folclorul multor popoare, dar și în literatura cultă, din Antichitatea greco-

latină până în zilele noastre. 

De exemplu, în capitolul Eficacitatea simbolică din Antropologia 

structurală, Claude Lévi-Strauss tratează „primul mare text magic-religios 

cunoscut ținând de culturile sud-americane” (Lévi-Strauss, 1978: 221), 

anume incantanția Muu-Igala, practicată de vindecătorii populației Cuna 

din Panama pentru a ușura o naștere grea. Textul după cum susține Lévi-

Strauss, pe urmele lui Nils M. Holmer și Henry Wassen, cercetătorii care l-

au descoperit și publicat în 1947, creează un limbaj, încărcat simbolic, dar 

accesibil comunității nativilor, prin care se descrie pătrunderea unei armate 

de spirite protectoare (nuchu), conduse de șaman (nele), în trupul viitoarei 

mame, pentru a o vindeca de tulburarea care i-a „captat” sufletul (purba) și 

o împiedică să nască. Prin incantație, vindecătorul pătrunde într-un univers 

mitic, dominat de spiritul fertilității (Muu), înlătură dușmanii iviți în cale și 

convinge, în cele din urmă, acest spirit să-i redea sufletul femeii și astfel, 

să-i permită să aducă pe lume copilul. Ingeniozitatea formulei magice este 

aceea de a manevra trupul pacientei fără să-l atingă, ca într-un act de 

chirurgie cu instrumentar simbolic, în care jocul dimensiunilor joacă un rol 

important, drumul lui Muu (Muu-Igala) fiind transpus în nararea unui traseu 

eroic, pe înțelesul celor din cultura Cuna.  

Din punct de vedere al motivului care ne interesează, textul magic 

prezentat, pe scurt, mai sus, este un bun exemplu de echivalare a 

„microuniversului” (trupul) cu „macrouniversul” (lumea), la nivelul unui 

imaginar colectiv nutrit de seva miturilor. 

Căutând și în basme „lumile mărunte”, remarcăm prezența făpturii 

mici, a „prichindelului” (Le Petit-Poucet, Tom Thumb, Neghiniță sau 

Pipăruș-Petru) în ipostaza personajului care, deși nu depășește mărimea 

unui deget sau a unui bob de piper, fiind atât de mic încât se poate ascunde 

sub o frunză de tei, dovedește calități eroice într-o lume croită pe măsura 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:58 UTC)
BDD-A24382 © 2016 Ovidius University Press



 

oamenilor „mari”, înfăptuind isprăvi mult mai de seamă decât competitorii 

lui înalți și voinici (Șăineanu, 1978: 125-130). 

Fără a parcurge exhaustiv seria exemplelor de acest tip, ne 

rezumăm doar la observația că, în literatura antică, „lumea măruntă” este 

mai degrabă „lumea de lumi” a viețuitoarelor necuvântătoare, trăind în 

armonie în sânul „Mamei Natură”. 

În apoteoza „lumii mărunte” a albinelor din Cartea a IV-a a 

Georgicelor vergiliene, putem citi o expresie a planului invizibil al 

universului, a „eterului” sau „plinului” care uneşte pământul cu cerul şi 

omul cu divinitatea. Viziunea despre natură a lui Vergilius  

„nu este poate aceea a unei naturi transcendentale în ansamblu, dar 

umanizarea naturii reflectă măcar o simpatie cosmică pentru creaturile firii 

aflate în puterea forţelor iraţionale. Animalele mai mici reprezintă adesea 

unele dintre aceste forţe iraţionale (...).” (Briggs, 1980: 94) 

În celebrul roman al lui Longos, cadrul bucolic e propice idilei dintre 

Daphnis și Chloe: 

„Peste tot era zumzet de albine, ciripit de păsări cântătoare și jocul mieilor 

de curând născuți; turmele de miei săreau prin munți, albinele bâzâiau prin 

livezi și păsările făceau să răsune tufișurile. Pe când bucuria primăverii 

stăpânea totul, Dafnis și Hloe, ca niște copii fragezi și tineri încercau și ei 

din câte auzeau și vedeau: la cântecul păsărilor cântau, la jocul mieilor 

săreau ușor și, întocmai ca și albinele, culegeau flori, pe care, unele le 

puneau în sân, iar altele le împleteau în cununi pentru nimfe.” (traducerea 

lui C. I. Balmuș, apud Păcurariu, 1994: 142) 

 

Regăsim, într-o anumită măsură, aceeași viziune paradisiac-idilică la Mihai 

Eminescu, în descrierea insulei lui Euthanasius din nuvela „Cezara”, cu 

aerul ei umplut de gâze și transformat, astfel, în univers senzorial cu 

muzică, mișcare și lumină proprii: 

„De jur împrejur stau stâncile urieşeşti de granit, ca nişte păzitori negri, pe 

când valea insulei, adâncă şi de sigur sub oglinda mărei, e acoperită de 

snopuri de flori, de viţe sălbatice, de ierburi nalte şi mirositoare în care 

coasa n-a intrat niciodată. Şi deasupra păturei afânate de lume vegetală se 

mişcă o lume întreagă de animale. Mii de albine cutremură florile lipindu-

se de gura lor, bondarii îmbrăcaţi în catifea, fluturii albaştri împlu o 

regiune anumită de aer deasupra căreia vezi tremurând lumina soarelui.” 

(Eminescu, 1984: 279) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:58 UTC)
BDD-A24382 © 2016 Ovidius University Press



 

Chiar și o schițare sumară a topografiilor simbolice referitoare la 

„lumile mărunte” din literatură ne arată că acestea pot fi privite fie ca lumi-

spațiu, fie ca lumi-oameni sau ca lumi-corpuri. În toate aceste sensuri, 

raportarea la miniatural oferă perspective neașteptate: un univers mic pune 

problema reducerii suprafeței la punct și implicit, pe aceea a centrului, a 

„buricului lumii”, iar un popor de făpturi mărunte poate servi o explorare 

alegorică a laturilor nemăsurabile (sau ireductibile) ale umanității sau 

dimpotrivă, o situare antropologică în unghiul mirării față de alteritate. 

După cum observa Mircea Eliade, în mitologie spațiile se 

construiesc analogic: vatra oglindește casa, locuința e ridicată asemenea 

cetății, iar „orașul este întotdeauna o imago mundi” (Eliade, 1992: 347). 

Tot în mod analogic, crearea spațiului mitic implică expansiunea unui punct 

(centru al lumii) către arhitecturi complexe, dar care respectă principiile și 

misterul nașterii viului:  

 

„Se întâmplă chiar ca tradițiile cosmologice să exprime simbolismul 

centrului în termeni ce par împrumutați embriologiei: «Prea Sfântul a creat 

lumea ca un embrion. După cum creșterea embrionului pornește din 

ombilic, tot așa Dumnezeu a început creația lumii cu ombilicul ...».” 

(Eliade, 1992: 345-346) 

Asocierea lumii mărunte cu universul copilăriei continuă logica 

miniaturizării ce a dat naștere, în industria jucăriilor, caselor de păpuși. 

„Este normal ca și «povestea» spusă celor mici, o creație la fel de «reală» 

ca și păpușa, ursulețul, trenulețul, să respecte aceste legi ale 

miniaturalului.” (Bârlea, 2006: 91-92) 

Astfel, o posibilă lectură descoperă în topos-ul „lumii mărunte” din 

literatura pentru copii o formă de adecvare geometrică la perspectiva celor 

mici, prin decuparea, în „lumea mare”, a unor coordonate pe măsura lor, dar 

proporționale cu acelea ale universului adult (așa cum se întâmplă, de 

exemplu, în Degețica lui Hans Christian Andersen, unde eroina drăgălașă se 

învelește cu o „plapumă” făcută dintr-o petală de floare și navighează pe o 

„plută” alcătuită dintr-o frunză de nufăr). 

În același timp, însă, există și cazul „lumilor pe dos”, în continuă 

schimbare, în care ordinele de mărime ale universului ficțional sunt 

instabile prin definiție. Exemplul cel mai elocvent este, desigur, cel al 

„tărâmului minunat” pe care pășește Alice, personajul lui Lewis Carroll, o 

fetiță îmbibată de prejudecăți victoriene și cunoștințe școlare din științele 

exacte, dar având un fond de puer aeternus, misterios și imprevizibil. 

Supusă interacțiunii permanente cu standardele (morale, 

comportamentale, „raționale”) ale adulților, Alice se confruntă, în lumea 

„de minune” unde a ajuns – și care poate fi privită ca o alegorie a propriului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:58 UTC)
BDD-A24382 © 2016 Ovidius University Press



 

ei corp în continua metamorfoză indusă de dezvoltarea biologică 

„miraculoasă” - cu un absurd total. 

Coborârea fetiţei începe cu o vizuină de iepure (în lb. engleză, 

rabbit-hole are şi sensul de „fundătură”, „situaţie fără ieşire”, „impas”), 

apoi se transformă în cădere (asemănătoare miticei „descinderi infernale”). 

Etapa aceasta se încheie în holul cu mai multe uşi, de unde încep dilema 

alegerii şi jocul cu dimensiunile. Folosind diferite obiecte cu funcţii de a o 

mări sau micşora magic (băutură, prăjitură, ciupercă, evantai), Alice pare 

mereu, oriunde s-ar duce, prea mică sau prea mare. Problema ei este una de 

adecvare/ împăcare cu schimbările pe care le suferă ea însăşi. 

 

„Mi-e teamă că nu mă pot explica pe mine însămi, domnule”, i se 

adresează ea impozantului domn-Omidă, „pentru că, vedeți, eu nu sunt eu”. 

„Nu văd”, răspunde domnul-Omidă. 

„Este foarte derutant să crești și să scazi de atâtea ori în aceeași 

zi”, vorbește Alice mai departe. 

„Ba nu este”, o contrazice domnul-Omidă (Carroll, 1993: 50). 

Spre deosebire de Alice, duduia Lizuca, eroina lui Sadoveanu din 

Dumbrava minunată, este în echilibru cu universul imaginat pe care-l 

suprapune unui spațiu natural, apropiat de paradisurile bucolice. Lumea ei 

nu este, însă, inteligibilă adulților, ci constituie o alternativă existențială în 

care „timpul pierdut” al copilei orfane este recuperat magic, prin credința în 

substanțialitatea (și spațialitatea) imaginarului, concretizată, în meandrele 

narative propuse de povestitor, în persoana Zânei Închipuirii. 

Este semnificativ faptul că Sadoveanu începe povestea Lizucăi din 

perspectiva adultului. În ochii Miei Vasilian, mama ei vitregă, fetița este un 

copil lipsit de maniere, care-i maculează imaginea de boieroaică de neam 

mare eșuată, prin căsătorie, într-un „târg nenorocit”. Intrarea Lizucăi în 

camera unde doamna Vasilian își primea musafirii, cu rochița boțită ale 

cărei mâneci erau folosite la ștergerea nasului, este un argument grăitor în 

favoarea gazdei scandalizate de proasta creștere a fetiței, imputată bunicilor 

de la țară. După ce-și înfige degetele în borcanul cu șerbet și este alungată 

de mama vitregă și bătută de slujnică, eroina se hotărăște să fugă la 

incriminații bunici, împreună cu Patrocle, cățelul ei credincios. În grădina 

casei de la oraș, „Globuri de sticlă colorată, înălțate în bețe, răsfrângeau 

imaginile diforme ale copilului și cățelului” (Sadoveanu, 2013: 14). Din 

acest punct în continuare, narațiunea se desfășoară din perspectiva copilei. 

Plecând la bunici, Lizuca se pregătește ca și cum ar pleca într-o 

poveste. Își ia cenușă în buzunar, ca să poată însemna drumul și să nu se 

rătăcească. Patrocle vorbește cu ochii și ea îl înțelege. Grăiește și cu Sora-

Soarelui; într-un mușuroi de furnici scurmat de Patrocle știe că stă 

împărăteasa furnicilor. Când intră în dumbravă:  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:58 UTC)
BDD-A24382 © 2016 Ovidius University Press



 

„Ca și cum erau așteptați, păsărele mărunte apărură legănându-se pe 

vârfuri mlădioase de sânger. Priveau pe Lizuca cu ochișori ca vârfuri de 

ace și-o întrebară toate deodată ce caută în împărăția lor.” (Sadoveanu, 

2013: 21) 

Noaptea, în scorbura din trunchiul răchitei, după ce Patrocle îi 

liniștește teama de iepurele confundat cu bursucul, Lizuca se simte ca în 

poveștile pe care i le spunea mama ei. Fetița nu doarme și vede „șapte 

prichindei” luminați de licurici, cu straie de mușchi. Sunt personaje dintr-o 

carte veche din casa bunicilor, pe care o citea mama ei când era mică. În 

lumina lunii, în poiana din dumbravă, în fața scorburii unde se adăpostiseră 

Lizuca și Patrocle, sosesc toate jivinele pădurii: iepuri, guzgani, chiar 

bursucul, dansând vesel ca un ursuleț, gângănii, fluturi de noapte, păsări 

necunoscute. Urmează un turnir sadovenian de povești, culminând cu aceea 

a „domniței”, despre Zâna Închipuirii cea frumoasă, care se arată numai 

celor care cred în ea. 

În stilul lui caracteristic, Sadoveanu construiește epic creând, 

asemenea pictorilor Renașterii, „în planul mai adânc” al compoziției lui, 

„o atmosferă și o poezie de tainice corespondențe” (Vianu, 1979: 264-

265). 

Nu este lipsit de importanță să amintim și faptul că Dumbrava 

minunată, publicată pentru prima dată în foileton în „Viața românească” în 

cursul anului 1922, reflectă o anumită viziune a epocii despre copilărie ca 

„versiune modernă a vârstei de aur”, transpusă în mit literar. Gilber Bosetti 

analizează acest „mit” într-un amplu tratat dedicat romanului italian al 

copilăriei, din perioada 1920-1968. După părerea lui Gilbert Durand, cartea 

lui Bosetti, intitulată Le mythe de l'enfance dans le roman italien 

contemporain și tipărită în 1987, scoate în evidență, prin procedeul 

„mitanalizei”, „atât «reziduurile» ce semnalează perenitatea unui mit, cât 

și «derivațiile» socio-istorice ce îi desfășoară toate bogățiile, toate 

semnificațiile mai mult sau mai puțin latente.” (Durand, 2004: 194) 

Literatura circumscrisă universului copilăriei surprinde, astfel, și o 

realitate antropologică, exprimată de o întreagă „construcție culturală” a 

noțiunii ce are ca referent vârsta inocenței. Aplecându-se asupra 

capodoperelor lui Carroll (Alice în Țara Minunilor) și Collodi (Pinocchio), 

Elena Paruolo demonstrează că modernii sunt tributari acestui  „mit al 

copilăriei” conturat cel mai pregnant în literatura europeană de Jean-

Jacques Rousseau. În Émile sau despre educație (1762), Rousseau privește 

copilăria ca pe o realitate autonomă, care ar trebui judecată după propriile ei 

reguli, fără autoritarism. El impune în cultura europeană  

 

„un mit al copilăriei/ natură, spontaneitate și bunătate, pentru care copilul 

este inocent ca un Adam anterior păcatului originar și, deci, apropiat  de 

Dumnezeu. Acest mit – care identifică vârsta copilăriei cu o valoare 

pozitivă – străbate toată cultura europeană, impunându-se în unele țări în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:58 UTC)
BDD-A24382 © 2016 Ovidius University Press



 

mod mai radical decât în altele, și supraviețuiește chiar după definirea de 

către Freud a copilului ca un pervers polimorf. Ea își află cea mai înaltă 

expresie la poeții romantici englezi.” (Paruolo, 2006: 148) 

Adâncind perspectiva antropologică, putem lua în discuție și 

„arhetipul copilului”, teoretizat de Jung ca „parabolă lingvistică” pentru un 

conținut psihic peren al omului. Prezentând acest arhetip, savantul 

psihanalist subliniază că în mitologie, apariția unui nou zeu este vestită de o 

făptură „neînsemnată”, un fel de avatar al zeului ce se naște 

 
„în locurile cele mai incredibile (dintr-o piatră, dintr-un arbore, dintr-un 

fulger, din apă etc.) și cu un aspect echivoc (pitic, copil, degețel, animal 

etc.).” (Jung, Kerenyi, 1994: 140-141). 

Mai departe, Jung afirmă că 

„Elementul tematic al copilului apare în folclor sub forma unui pitic sau a 

unui gnom, ca reprezentare explicativă a forțelor ascunse ale naturii.” 

(Jung, Kerenyi, 1994: 141) 

Este adus în discuție și „omulețul de aramă” care, de la sfârșitul 

clasicismului antic și până la finalul Evului Mediu, era privit ca spirit al 

metalului, cultivat deopotrivă de mineri și de alchimiști și întruchipându-l 

simbolic pe Mercur. Personajul Radiant Boy din poveștile englezești cu 

fantome, a cărui apariție prevestea nenorocire, este interpretat de Jung ca o 

posibilă figură a unui 

 

„puer aeternus devenit răufăcător în urma unui «avatar» constrâns să 

împărtășească soarta zeilor antichității grecești și germane care, laolaltă, 

au fost transformați în genii răufăcătoare.” (Jung, Kerenyi, 1994: 141). 

„Copilul e un viitor potențial” (Jung, Kerenyi, 1994: 148), dar are 

și un „caracter misterios”, dat de faptul că importanța lui, deși apare mic și 

neînsemnat, este intuită și exercită fascinația „întregului în devenire” 

(Jung, Kerenyi, 1994: 153). 

Totodată „«Copilul» înseamnă ceva ce crește în independență. El 

nu poate evolua, dacă nu se desprinde de origine: abandonul e deci o 

condiție necesară, nu doar un sindrom.” (Jung, Kerenyi, 1994: 154) 

Duduia Lizuca se încadrează în coordonatele acestui arhetip, căci ea 

„alege să fie copil rătăcit, fugit de acasă”, în drum spre „adevăratul acasă”, 

coliba bunicilor (Constantinescu, 2006: 72), locul unde feericul care-i 

hrănește copilăria prinde viață. 

În fine, Jung mai observă că:  

 

„Există un paradox surprinzător în toate miturile despre copilărie: pe de o 

parte, «copilul» e lăsat fără apărare în fața unor dușmani extrem de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:58 UTC)
BDD-A24382 © 2016 Ovidius University Press



 

puternici, în orice moment fiind amenințat de moarte; pe de altă parte, se 

dovedește posesor al unor puteri depășind cu mult măsura omenescului.” 

(Jung, Kerenyi, 1994: 156) 

Personajul Selmei Lagerlöf din Minunata călătorie a lui Nils 

Holgersson prin Suedia (1907) este tocmai un astfel de Năpârstoc 

vulnerabil, însă intrat, odată cu metamorfozarea lui în spiriduș, în rolul 

eroului salvator. Nils, ștrengarul de 14 ani al unor fermieri suedezi, poartă 

chiar unul dintre numele acordate generic unei reprezentări mitice nordice 

(Nisse, Niels, Nielsen, Kobold, Brownie, Tomte), care face parte din 

familia piticilor, controlează bogăția gospodăriilor rurale, se ferește de  

zgomot și aglomerație. Ca înălțime, acest pitic nu depășește un copil de un 

an, dar are fața unui bătrân. Nicio fermă nu prosperă dacă nu are un Nis, iar 

oamenilor le merge bine dacă spiriduşul îi favorizează: se pot duce liniștiți 

la culcare, iar dimineața găsesc casa măturată și animalele îngrijite și 

hrănite, uneori și cu provizii de prin grajdurile vecinilor. Însă dacă se 

întâmplă ceva necuvenit, Nis-ul pedepsește oamenii (Keightley, 2000: 139-

140). 

Jignindu-l pe spiridușul casei, Nils va fi redus el însuși la 

dimensiunile unui spiriduș, începându-și călătoria spectaculoasă prin 

Suedia, cocoțat pe spinarea gâscanului Martin, alături de stolul de gâște 

sălbatice. „Pământul de aici e vrâstat ca și șorțul lui maică-mea” 

(Lagerlöf, 1961: 358), zice el la un moment dat. Deși a devenit mult mai 

mic, văzută de sus, din zbor, lumea pare și ea mică, astfel încât un ținut 

întreg nu-i pare mai mare decât șorțul mamei. 

Nils înțelege graiul tuturor vieţuitoarelor și ele sunt pentru el 

pedagogi mult mai buni decât oamenii. 

„-Uite-l, uite-l! I-e teamă de foc! ciripiră pițigoii de la marginea pădurii, 

care știau foarte bine ce se petrece în vecinătatea lor. Habar n-are că 

minereul se topește, pentru a se scoate fierul din el! Prostănacul! Nu-i în 

stare să facă deosebire între flacăra unui furnal și flacăra unui incendiu!” 

(Lagerlöf, 1961: 360) 

Totuși, cititorul nu are senzația de straniu, pentru că universul 

imaginat de autoare este antropomorfizat aproape fabulistic: păsările 

vorbesc ca niște colegi de-ai băiatului de școală, cunoștințele sunt cele 

importante pentru oameni. Există și unele tentative ale scriitoarei de a arăta 

că aceste mici viețuitoare printre care petrece Nils sunt „diferite”, însă 

impresia generală că ne aflăm într-o lume alegorică, ierarhizată, cu aceleași 

valori ca lumea oamenilor, creată ca să-l educe pe adolescent, este 

dominantă. 

Jocul cu dimensiunile, dar și cu planurile realității, este practicat în 

permanență:  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:58 UTC)
BDD-A24382 © 2016 Ovidius University Press



 

„Odată, la un bâlci, intrase într-un cort în care văzuse un tablou mare și 

rotund, iar acum i se părea că era tot într-un astfel de cort mare și rotund, 

al cărui acoperiș era roșu și frumos, în timp ce pereții și tavanul aveau 

picturi reprezentând un peisaj încântător, ce se întindea până hăt departe, 

cu sate, cu ogoare și drumuri, cu căi ferate și chiar cu un oraș. Observă 

însă iute că nu era ce i se păruse lui, ci că se afla în vârful unui foișor, 

având deasupra lui cerul rumenit de purpura dimineții și cu pământ de jur 

împrejur. Se deprinsese însă atât de mult să vadă numai pustietăți, încât nu 

e de mirare că băiatul confundase ținutul înconjurător cu un simplu 

tablou.”  (Lagerlöf, 1961: 604). 

„Lumea măruntă” este instrumentalizată și mai pregnant ca parte a țesăturii 

narative prin compararea ei implicită cu spațiul din multele legende cu 

uriași cuprinse în carte. Într-una dintre acestea, de sursă folclorică, zeul 

Thor merge la locuința unui uriaș pentru a-l convinge să nu mai distrugă 

muntele unde locuia cu nevasta lui și să lase și oamenii să viețuiască acolo. 

Dar când intră în casa uriașului, face foarte mulți pași de la ușă la vatră și 

obosește. De asemenea, nu mai poate pune la loc cepul unui butoi cu mied 

din care l-a servit nevasta uriașului și e nevoit să facă șanțuri pe podea ca să 

se scurgă lichidul ș.a. Ulterior, zeul află că, de fapt, drumul de la ușă la 

vatră însemnase străbaterea unui ținut întreg, iar miedul ce se scurgea din 

butoi era suma tuturor torentelor din zonă, pe care, prin efortul lui, le 

canalizase spre râuri și lacuri (Lagerlöf, 1961: 609 sqq.) 

Nils se simte acasă în lumea mică, a viețuitoarelor, cu toate 

perspectivele deschise de ea. Cu ajutorul celor mici, țara cea mare poate fi 

străbătută și văzută de sus, dar observată și din niște unghere care, până 

atunci, rămăseseră ascunse oricărui om. Lumea măruntă căreia-i aparține 

băiatul metamorfozat în spiriduș se deschide spre alte lumi posibile 

(inclusiv aceea a uriașilor), reflectând, ca printr-un ochean magic, un spațiu 

în care dimensiunile se schimbă tot timpul. Retransformat în om, Nils „era 

încă buimac. Când se credea spiriduș, când se credea om” (Lagerlöf, 1961: 

697). Deși făcuse atâtea fapte bune în călătoria lui și avusese, ca spiriduș, o 

înfățișare „semeață”, ce „impunea respect”, în ciuda staturii neînsemnate, 

băiatului îi fusese rușine să apară în fața părinților metamorfozat și întocmai 

ca în basme, spiridușul care-l vrăjise îi redă, în ultimă instanță, înfățișarea 

omenească. Reversarea metamorfozei comportă însă un preț ce intră tot în 

logica basmului: Nils nu va mai înțelege graiul viețuitoarelor, universul i se 

va micșora la acela al semenilor lui, va pierde contactul cu sufletul lumii în 

care, până atunci, sălășuise cu ușurință: el urmărește stolul de gâște 

sălbatice zburând spre depărtări „cu un dor nespus și mai că ar fi vrut să fie 

iarăși Năpârstoc, ca să poată călători peste mări și țări” împreună cu ele 

(Lagerlöf, 1961: 700). 

Asemenea Lizucăi, Nils pătrunsese într-o lume „reală”, dar a cărei 

realitate era îmbogățită de figurile imaginarului mitic și folcloric, filtrate 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:58 UTC)
BDD-A24382 © 2016 Ovidius University Press



 

prin sensibilitatea și receptivitatea mereu proaspete ale copilului. La 

sfârșitul poveștii, înainte de a redeveni om, el ajunge, fără să-și dea seama, 

un fel de „dublu tânăr” al spiridușului care i-a provocat transformarea 

magică.  

În lumina lunii din dumbrava minunată, Lizuca se întâlnește cu 

piticii bătrâni care seamănă cu bunicii ei, dar și cu „domnița” în care-și 

oglindește propria închipuire fermecată. 

Universul fantasy al lui John R.R. Tolkien, desfășurat în trilogia 

Stăpânul inelelor și în romanele care o completează, include două populații 

mărunte, hobbiții și piticii. Hobbiții sunt mai tineri ca neam decât piticii. Ei 

trăiesc în vizuini foarte confortabile, fumează pipă, grădinăresc, se pot 

furișa neauziți de ființele mai mari, umblă desculți, sunt naivi și cumva 

„anistorici”, dar Tolkien le dă rolul principal în saga inelului. Vrăjitorul 

Gandalf le spune mereu hobbiților cu care merge în aventură că sunt mult 

mai mult decât par a fi. Piticii sunt mai înalți decât hobbiții, au barbă foarte 

lungă (pe care unii și-o înnoadă la cingătoare), trăiesc două secole și 

jumătate și sunt făurari vestiți, lucrând metale rare în minele lor din munți 

(Gómez, 2007: 71-87). 

Astfel de „dublări” ale „copilului-copil” cu o formă a „copilului-

bătrân” (piticul, spiridușul) translează discuția despre „lumile mărunte” 

către o poetică a inițierii („infernală” la Alice, „ascensională” la Nils, prin 

„trecerea hotarului” la Lizuca), ale cărei ramificații mitice și simbolice 

depășesc subiectul studiului de față. Pe de o parte, putem fi de acord că 

 

„Toate transformările calitative și cantitative («gulliverizarea» despre care 

vorbesc teoreticienii imaginarului) corespund, într-un fel sau altul, 

ipostazelor ideale care-i sunt oferite ca model și/ sau pe care și le asumă 

copilul, în evoluția sa spre maturitate.” (Bârlea, 2006: 16-17) 

Pe de altă parte, se poate argumenta și că, dincolo de iluzia 

devenirii, universul copilăriei (din literatură, din cultură, din imaginar) 

trimite la simbolul centrului stabil, etern potențial, al oricăreia dintre lumile 

posibile, la bucla spațio-temporală în care începutul atinge sfârșitul, iar 

nașterea îmbrățișează moartea. „Am scăpat ca prin urechile acului” (engl. 

That was a narrow escape) (Carroll, 1993: 28), răsuflă Alice ușurată, 

aruncând evantaiul după ce observă că, făcându-și vânt cu el, se micșorează 

în ritm accelerat, ajungând în punctul în care ar putea dispărea de tot. 

 

Referințe bibliografice 

BÂRLEA, Petre Gheorghe, 2006, „Spațiile devenirii sau drumul către sine 

în literatura pentru copii”, în: *** De la local la universal ... (v. 

infra), pp. 9-22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:58 UTC)
BDD-A24382 © 2016 Ovidius University Press



 

BÂRLEA, Petre Gheorghe, 2006, „Locuri reale și locuri imaginare în 

literatura pentru copii. Spațiile locuite”, în: *** De la local la 

universal ... (v. infra), pp. 85-105. 

BRIGGS, Ward W, Jr., 1980,  Narrative and Simile from the Georgics in 

the Aeneid, Leiden: E.J. Brill. 

CARROLL, Lewis, 1993, Alice's Adventures in Wonderland and Through 

the Looking-Glass, Hertfordshire: Wordsworth Editions Limited. 

CONSTANTINESCU, Muguraș, 2006, „Spații imaginare privilegiate în 

câteva povestiri pentru copii din secolele al XX-lea și al XXI-lea”, 

în: *** De la local la universal ... (v. infra), pp. 70-84. 

DURAND, Gilbert, 2004, Introducere în mitodologie. Mituri și societăți, 

traducere de Corin Braga, Cluj-Napoca: Dacia. 

ELIADE, Mircea, 1992, Tratat de istorie a religiilor, Traducere de Mariana 

Noica, București: Humanitas. 

EMINESCU, Mihai, 1984, „Cezara”, în: Proză literară, București: 

Minerva. 

GÓMEZ, Teodoro, 2007, Cititorul lui ... John R.R. Tolkien, traducere de 

Dragoș Cojocaru, Chișinău: Arc. 

JUNG, C.G., KERENYI, K., 1994, Copilul divin. Fecioara divină 

(Introducere în esenţa mitologiei), traducere de Daniela Liţoiu şi 

Constantin Jinga, Timişoara: „Amarcord”. 

KEIGHTLEY, Thomas, 2000, The World Guide to Gnomes, Fairies, Elves, 

and Other Little People. A Compendium of International Fairy 

Folklore, New York: Random House. 

LAGERLÖF, Selma, 1961, Minunata călătorie a lui Nils Holgersson prin 

Suedia, traducere de N. Filipovici și Dan Faur, București: Ed. 

Tineretului. 

LÉVI-STRAUSS, Claude, 1978, Antropologia structurală, traducere de I. 

Pecher, București: Ed. Politică. 

MONTANDON, Alain, 2004, Basmul cult sau tărâmul copilăriei, traducere 

și prefață de Muguraș Constantinescu, București: Univers. 

PARUOLO, Elena, 2006, „De la Alice în Țara Minunilor la Aventurile lui 

Pinocchio: spațiu, timp, identitate”, în: *** De la local la universal 

... (v. infra), pp. 144-172. 

PĂCURARIU, Dim., 1994, Despre timp și spațiu în literatură, București: 

Hyperion XXI. 

SADOVEANU, Mihail, 2013, Dumbrava minunată, București: Ed. Mihail 

Sadoveanu. 

ȘĂINEANU, Lazăr, 1978, Basmele române. În comparațiune cu legendele 

antice clasice și în legătură cu basmele popoarelor învecinate și 

ale tuturor popoarelor romanice, București: Minerva. 

VIANU, Tudor, 1979, Scriitori români din secolul XX, București: Minerva. 

WESTPHAL, Bertrand, 2006, „Note pentru o geocritică a literaturii pentru 

tineret”, în: *** De la local la universal ... (v. infra), pp. 23-35. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:58 UTC)
BDD-A24382 © 2016 Ovidius University Press



 

*** De la local la universal. Spații imaginare și identități în literatura 

pentru copii, 2006, Petre Gheorghe Bârlea (coord.), București: Ed. 

Muzeul Literaturii Române. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:58 UTC)
BDD-A24382 © 2016 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

