
 

ÎNCEPUTURILE PROXENIEI CLASICE 

 
Maria-Luiza DUMITRU OANCEA 

Universitatea din București 

luiza.doancea@gmail.com 

 
Abstract: The analysis we propose seeks to capture the transformations in the 

economy of the hospitality discourse, as it passes from private (xenía) to public hospitality 

(proxenía) or, in other words, to identify the moment diplomatic discourse makes its 

presence. In order to illustrate this fact, two famous Homeric passages will be taken into 

consideration, one belonging to The Iliad (IX. 197-668) – the emissary in the warrior context 

sent to former allies in order to determine them to rejoin the warrior group they had deserted, 

and the other belonging to The Odyssey (VI. 1-210) – the peaceful emissary, in its personal 

name, as an ethnic exploration in order to establish commercial and peaceful relations. 

 

Keywords: diplomacy, discourse, hospitality, xenía, proxenía. 

 
 

 Epopeile homerice abordează foarte sumar problema proxeniei și 

aceasta pentru că acum vorbim despre perioada de început a colonizării 

grecești înspre zonele de apus (sec. VIII î.H.). 

Drumul către apus a fost defrișat de greci, iar Odysseia este, în fapt, 

singura „mărturie contemporană scrisă despre călătoriile de explorare în 

vest” (Wolf: Drumul lui Ulise, p. 98). 

Odysseus întâlnește pe parcursul călătoriei sale atât populații 

potrivnice, cât și populații binevoitoare, uneori chiar civilizate, având un 

mod de trai foarte apropiat de cel al grecilor (e.g. feacii). Există chiar o teză 

care susține că în regiunile populate cu locuitori potrivnici (Ciclopi, 

Lestrigoni, Circe etc.), grecii ar fi eșuat în încercările lor de colonizare, în 

vreme ce, în regiuni precum Sicilia de vest, Ustica (la nord de Sicilia), 

Malta, Tunis, grecii ar fi concurat cu fenicienii, avantajați, la rându-le, de 

stăpânirea asupra Cartaginei (nordul Africii) și asupra Motyei (vestul 

Siciliei).  

Înțelegem astfel că, înaintea colonizărilor propriu-zise, s-au petrecut 

călătorii izolate în bazinul Mării Mediterane, de explorare sau comerciale, 

iar mărturii ale unor asemenea călătorii izolate precoloniale pot fi intuite în 

cuprinsul textului odysseic.  

Pentru înțelegerea funcționării formelor de început a ceea ce în 

secolul al VI-lea î.H. va deveni proxenia (ospitalitatea publică desfășurată 

între cetăți și asigurată de un proxenos, un echivalent al ambasadorului sau 

al consulului: pro-, „în locul/în numele”, xenos, „oaspete, străin”, proxenos 

(Sparta) „cel ce acționează în numele străinilor, protector, apărător, 

mijlocitor, negociator, persoană onorabilă angajată să apere interesele unei 

cetăți sau ale unor cetățeni”; în Magna Graecia îl desemna pe martor ori pe 

acela care garanta o intenție sau un tratat încheiat în numele străinilor sau al 

unei cetăți), vom lua în considerare câteva pasaje relevante din cuprinsul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:34 UTC)
BDD-A24381 © 2016 Ovidius University Press



 

Iliadei și al Odysseiei. Astfel, din Iliada am ales cântul al IX-lea (vv. 197-

668): solia trimisă de regele Agamemnon la eroul Achile, avându-l în frunte 

pe Odysseus, iar din Odysseia am ales un pasaj din cuprinsul cântului al VI-

lea (vv. 1-210) privind naufragierea lui Odysseus în țara feacilor, urmată de 

întâlnirea dintre Odysseus și Nausicaa. 

 

Desfășurarea scenariului proxeniei în perioada clasică a Greciei antice 

Solia sau ambasada era alcătuită în Grecia clasică din două sau trei 

persoane denumite soli (présbeis), heralzi (kérykes), mesageri (ángeloi). 

Aceștia erau desemnați de obicei dintre persoanele mai în vârstă, 

experimentate, onorabile și înțelepte.  

Solii își rosteau discursul pe rând, în fața unei adunări (e.g. popor, 

cerc restrâns format din reprezentanți ai magistratului în funcție). Fiecare 

sol își dovedea abilitățile de negociator, iar apoi se retrăgea, așteptând 

rezultatele intervenției.  

Scopul ambasadei era, de obicei, acela al alierii împotriva unei 

cetăți. 

Membrii ambasadei erau împuterniciți de către Adunarea poporului 

și de către Sfat (Boulé). În urma înțelegerii părților, ratificarea pactului era 

întărită de un act religios (libații rituale de vin în cinstea zeilor), menit să 

atragă sprijinul divinității în asigurarea succesului misiunii. 

 

Desfășurarea scenariului soliei în perioada homerică (solia în context 

războinic și solia de pace) 

 Solia în context războinic trimisă la foști aliați pentru a-i 

determina să se realăture grupului războinic pe care îl părăsiseră 

Iliada, IX. 197-668: ambasada / solia (presbeía) ca intermediere între 

două părți aflate într-un conflict văzut ca negociere eșuată 

La îndemnul lui Nestor, Agamemnon trimite o solie condusă de 

războinicul înțelept Odysseus, din care însă mai făceau parte alți doi viteji 

de frunte ai oștirii aheene, Phoinix și Aias, precum și crainicii Odios și 

Eurybates, la corturile lui Achille pentru a intermedia între el și erou.  

Scenariul desfășurării întrevederii: 

 prezentarea mesajului se desfășoară în fața unui cerc extrem de 

restrâns format din eroul semi-zeu Achille (asimilat cu un basileu, el 

însuși făcând parte din artistocrația războinică) și din bunul său prieten, 

Patrocles; 

 membrii soliei acționează în virtutea împuternicirii venite din 

partea lui Agamemnon și a sfatului din jurul său, condus de Nestor; 

 solii (présbeis) erau aleși dintre oamenii cunoscuți de ambele 

părți; erau persoane respectabile, viteji curajoși, înțelepți, hărăziți cu darul 

vorbirii; 

 ambasada avea drept scop lămurit alierea împotriva Troiei. 

N.B. Observăm că solia era tratată după legile ospitalității private (xenía), 

întrucât persoanele însărcinate cu această misiune erau alese dintre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:34 UTC)
BDD-A24381 © 2016 Ovidius University Press



 

cunoscuți, egali ai gazdei (parte din aristocrația războinică), iar nu inferiori 

ai acesteia; 

 gazda îi primește cu multă căldură, îi omenește, pregătind în cinstea 

lor o masă îmbelșugată; 

 săturându-se, solii încep să-și rostească  pe rând discursurile, 

expunând motivul neașteptatei lor vizitei, încercând astfel să dezvolte o 

întreagă strategie argumentațională obișnuită în perioada arhaică. 

 

În loc de libații ... : 

În economia scenariului proxeniei clasice urma, de obicei, 

momentul săvârșirii libațiilor în cinstea zeilor. În pasajul nostru Odysseus 

este primul care cuvântă, închinând un pahar cu vin în cinstea lui Ahile, ca 

și când ar fi făcut libații în fața unui zeu, însă masa oferită oaspeților-soli 

de către eroul Achille nu este însoțită de jertfe în cinstea zeilor, de vreme ce 

aceasta se desfășoară ca o cină între prieteni vechi, iar înțelegerea dintre 

părți încă nu avusese loc pentru a fi fost consfințită printr-o libație sau 

printr-o jertfă-contract. 

Ne confruntăm astfel cu recunoașterea de către soli a statutului 

semi-divin al lui Achille, acesta fiind primul gest de îmbunare a divinității 

din Achille. 

 

Părțile constitutive ale perorației lui Odysseus: 

1. Laudatio: Odysseys admiră bunăstarea lui Achille, pe care o 

compară cu cea a basileilor Atrizi; 

2. Dezvăluirea motivului vizitei: 

- formularea stării de fapt a părții petente (oaspetele): Odysseus îi 

mărturisește lui Achille imposibilitatea aheilor de a face față troienilor 

proteguiți de Zeus; 

- dezvoltarea pilonilor centrali ai stării de fapt:  

 în opinia lui Odysseys, Hector pare smintit din pricina unei 

asemenea protecții peste fire; 

 Odysseus îi face cunoscută eroului amenințarea crescândă venită 

din partea troienilor; 

- mărturisirea temerii personale a lui Odysseus însuși cum că aheii vor 

pieri la Troia; 

- formularea directă a cererii de ajutor adresată lui Ahile, pentru ca acesta 

să-i apere pe tinerii ahei; 

3. Apel la argumentul auctoritatis pe principiul anamnezei: Odysseus îi 

aduce aminte eroului că până și Peleus, tatăl eroului, l-a îndemnat pe acesta, 

la plecare, să-și păstreze cumpătarea (v. 256). 

4. Îndemn direct la domolirea mâniei. 

 

În locul schimbului de daruri de ospitalitate ... : 

Pasajul adaptează episoade specifice scenariului ospitalității private 

(xenía) la cel al proxeniei incipiente: e.g. transformă episodul schimbului de 

daruri într-o palidă enumerare de daruri promise de Agamemnon (264-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:34 UTC)
BDD-A24381 © 2016 Ovidius University Press



 

294), urmată îndeaproape de o inovație care constă în formularea 

condiționării acordării darurilor legată de renunțarea la mânie (229) și la 

doborârea lui Hector (304). 

 

Părțile discursul lui Phoinix (vv. 432-605)  

1. Constatarea stării tensionate a părții adresante (gazda), și anume 

mânia care îl copleșește pe Ahile. 

2. Apel la argumentum auctoritatis pe principiul anamnezei: 

Phoinix îi reamintește eroului cum Peleus, tatăl său, i l-a încredințat din 

pruncie pentru a-l învăța cele ale războiului, dar și pentru a ajunge un bun 

vorbitor și un erou desăvârșit. 

3. Apel la al doilea argumentum, de această dată anecdoticum: el 

însuși s-a confruntat cu sentimentul răvășitor al mâniei, atunci când s-a 

văzut gata să-și ucidă tatăl, după ce acesta îl blestemase din pricina unei 

femei. Așa ajunsese el la curtea lui Peleus, fiind primit cu bunăvoință. Îi 

reamintește deci eroului că se aflau în legături strămoșești de 

ospitalitate, prin bătrânul Peleus (reminsicență a scenariului xeníei). 

4. Din nou se întoarce la pruncia lui Achille, atunci când îi aduce 

aminte eroului cât de mult a suferit pentru el. 

5. Apelează la îndemn către domolirea mâniei, uzând din nou de 

argumentum auctoritatis: și zeii se lasă înduplecați în deciziile lor până la 

urmă, prin jertfe și rugăminți (497-501). 

6. Gnomicul este întărit de argumentum auctoritatis (502-512): 

Phoinix personifică rugile, făcându-le fiice ale lui Zeus, „șchioape, brăzdate 

de griji și cu ochii închiși de sfială: / de-abia de trag să pășească pe urmele 

iuți ale-Orbirii. / Însă orbirea-i voinică și iute la mers, cât pe toate / Rugile 

mult le întrece, și-ajunge mai grabnic pe lume / să-i rătăcească pe oameni: 

dar ele îi vindecă-n urma-i. / Astfel că cel cu sfială-nspre fiicele Tatălui 

falnic, / Când îi sosesc, este plin de folos să le-asculte-nchinarea. / Cel ce 

tăgada-și păstrează și aspru le dă laoparte, / merg de îndată, pășind către 

Zeus Cronion, în ceruri, / Și i se roagă Orbirea să-l piardă, bătut să 

plătească!” (trad. rom. Dan Slușanschi, 2009). 

7. Din nou îndemn direct la domolirea mâniei (513-514), bazându-

se acum pe renunțarea la mândrie a lui Agamemnon însuși care deja regreta 

vorbele și gesturile făcute față de Achille, fiind gata să-i aducă 

nenumărate și scumpe daruri și, în plus, trimițându-i drept solie pe cei 

mai de seamă și cei mai dragi viteji din oastea aheilor. 

8. Phoinix întărește îndemnul către renunțarea la mânie printr-un alt 

argumentum auctoritatis referitor acum la marii eroi care știau să 

primească daruri și, astfel, să se înduplece; în plus, printr-o digresiune 

anecdotică care subliniază ducerea până la capăt a gândului celui rău prin 

refuzul de a renunța la mândrie, Phoinix aduce în prim-plan povestea 

eroului Meleagru care, rugat de cei mai de vază etolieni să iasă la luptă și 

să-i apere de Cureții războinici, făgăduindu-i mari daruri și cinstiri, refuză, 

iar cetatea peiere pârjolită; foarte târziu, văzând distrugerea cetății, se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:34 UTC)
BDD-A24381 © 2016 Ovidius University Press



 

hotărăște să intre în luptă, dar, deși reușise să-i scape pe etolieni de urgie, 

aceștia nu i-au mai oferit darurile promise (525-559).  

9. Phoinix rostește o sumbră avertizare finală atunci când îi 

limpezește lui Achille sensul poveștii; el îl avertizează pe erou să nu se lase 

copleșit de mânie, urmând exemplul lui Meleagru, venindu-le aheilor în 

ajutor mult prea târziu, tocmai în momentul critic al incendierii corăbiilor, 

căci nu va mai avea parte nici de daruri, nici de cinstire. 

 

 

 

Părțile discursului lui Aias (622-642) 

1. Războinicul își începe discursul printr-o directă formulare a 

concluziilor finale ce definesc o negociere eșuată. 

2. Propune întoarcerea tovarășilor la corăbii, unde erau așteptați cu 

înfrigurare.  

3. Aias îl mustră pe Achille pentru îndărătnicie, numindu-l „afurisit” 

(σχέτλιος: Od. 9. 630, epitet identic cu cel atribuit de Polyphemos lui 

Odysseus: σχέτλιε: Od. 9. 351) și „neîndurat” (νηλής: 632, din nou un 

epitet identic cu cel atribuit lui Polyphemos: νηλέι θυμῷ: Od. 9. 272), 

creionându-i un scurt portret negativ întemeiat pe două trăsături dominante: 

egoismul: „nu ține seama de-al soților suflet” (630) și nerecunoștința: 

„nici de cinstea cu care l-au înconjurat la corăbii” (631), dacă pentru o 

singură fată nu ține cont de nimic. 

4. Rostește un îndemn răspicat la potolirea mâniei, dar și o 

avertizare ascunsă prin îndemnul la sfiire cu care e datoare gazda 

primitoare de oaspeți / soli aflați sub acoperișul său: „dar te sfiește (σὺ δ᾽ 

(...)/ αἴδεσσαι), ca gazda din casă!”. Îndemnul seamănă izbitor de mult cu 

cel pe care Odysseus i-l adresează ciclopului Polyphemos (αἰδεῖο: 269).  

5. În final Aias îl asigură pe Achille că membrii ambasadei doresc să-i 

fie mereu alături, în ciuda încrâncenării sale. 

Prin urmare constatăm că solii acționează, de fapt, ca un  tot unitar, 

formulându-și, pe rând,  intervențiile, dar respectând părțile unui discurs 

unic, coerent și bine închegat: astfel că primul vorbitor lansează ideile 

centrale ale discursului (dând glas, la nivelul structurii organice a 

ambasadei, părții de început a oricărui discurs numită prooímion/ lat. 

exordium), cel de-al doilea vorbitor dezvoltă ideile exprimate de cel dintâi 

(rostind partea de mijloc a unui discurs, numită diégesis/ lat. narratio), iar 

ultimul vorbitor formulează concluziile întrevederii (formulând succint 

textul ultimei părți a unui discurs, numită epílogos/ lat. peroratio). 

Elementele ce caracterizează mai curând discursul epopeic, decât pe 

cel politic, sunt, în primul rând, abundența acelor argumenta auctoritatis 

sau chiar anecdotica ce prilejuiesc, în fapt, digresiunile epopeice, dar și 

prezența acelor familiare mustrări și avertizări. 

 Exemplul de mai sus vorbește despre începuturile discursului politic al 

ambasadei, dar intermedierea vizează aici părți cunoscute între ele, rivali 

aparținând aceleiași sfere sociale (e.g. militară), extrapolând cutumele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:34 UTC)
BDD-A24381 © 2016 Ovidius University Press



 

ospitalității private asupra celei publice menită să intermedieze părți 

devenite potrivnice în vederea rezolvării unui scop extern lor (a se vedea 

relația de ospitalitate strămoșească ce-l lega pe Phoinix de Achille). 

Observăm că, în general, sunt respectate toate momentele 

scenariului a ceea ce va fi în epoca clasică proxenía, cu deosebirea că aici 

totul se petrece în jurul cinei ospitaliere, într-un cadrul quasi-oficial. De 

asemenea, ca și în cadrul xeníei particulare, discursurile sunt rostite la 

sfârșitul cinei; în loc de libații în cinstea zeilor, Odysseus închină în cinstea 

gazdei sale – Achille - , recunoscându-i astfel statutul semi-divin, iar, în 

locul schimbului de daruri, solul enumeră darurile pe care Agamemnon 

avea să i le dăruiască în cazul acceptării reintrării în luptă de partea aheilor. 

De asemenea, discursul primului sol (Odysseus) debutează cu o 

laudatio, element retoric absent din cadrul discursului ambasadorilor 

perioadei clasice, însă deosebit de gustat de scrierile epice sau de oratorii 

din agorá. Apelul frecvent la tradiție prin acele argumente anamnetice (e.g. 

al autorității, anecdotic) este, din nou, tributar genului epic, la fel cum și 

mustrările, îndemnurile prietenești sau avertizările se înscriu în aceeași 

tradiție epică. 

Așadar fragmentul dă seama de trecerea de la xenía particulară la 

proxenía publică prin îmbinarea de elemente specifice uneia sau alteia 

dintre formele de ospitalitate, dar și prin adaptarea unui scenariu la celălalt. 

 

 Solia pașnică în nume personal ca explorare etnică în vederea 

stabilirii de relații comerciale sau de pace 

Odysseia (VI. vv. 1-210): cererea de găzduire (asylum) din partea unor 

neamuri străine, în cadrul călătoriei de explorare a unor ținuturi 

necunoscute: negociere încununată de succes 
Cuvântarea oaspetelui-suplicant (vv. 149-185), însumând un număr de 37 

de versuri, dezvoltă o adevărată retorică a cererii de găzduire, atingând toate 

cele trei momente esențiale ale discursului oratoric: prooímion/ exordium, 

diégesis/ narratio și epílogos/ peroratio; mesajul este prezentat în fața unui 

cerc restrâns alcătuit din reprezentanți ai regelui locului (Nausicaa și 

însoțitoarele sale): 

 PROOIMION/ EXORDIUM 

 Odysseus se declară suplicant (e.g. rugător), definindu-și astfel 

statutul: „ție îți cad la genunchi”: dezvăluirea motivului vizitei (v. 

Odysseus și ambasada la Achille); 

 recunoaște în gazdă un superior al său, atunci când o numește 

„stăpână” - ἄνασσα (aici laudatio este indirectă): laudatio; 

 formularea unei întrebări directe adresate gazdei cu privire la 

statutul acesteia (incluzând indirect o laudatio la adresa gazdei - 149): θεός 

νύ τις, ἦ βροτός ἐσσι; („zeiță sau om ești?” , trad. Dan Slușanschi, 2009). 

 

 DIEGESIS/ NARRATIO 

 dezvoltă cea dintâi premisă (θεός νύ τις; „zeiță ești?” - 150-152): 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:34 UTC)
BDD-A24381 © 2016 Ovidius University Press



 

Laudatio (2 versuri): 151: Ἀρτέμιδί σε ἐγώ γε, Διὸς κούρῃ μεγάλοιο 

(„Artemis îmi pari tu a fi, fiica lui Zeus cel Mare, trad. Dan Slușanschi, 

2009); 152: εἶδός τε μέγεθός τε φυήν τ᾽ ἄγχιστα ἐίσκω („la chip și trup și la 

port, căci arăți cel mai bine și-i semeni!” , trad. Dan Slușanschi, 2009). 

Artemis este zeița-fecioară războinică, neînfricată, frumoasă la înfățișare, 

descinzând direct din Zeus. 

 dezvoltă mult mai extins cea de-a doua premisă  (153-169) – („om 

ești?”, βροτός ἐσσι;) 

1. Laudatio (17 versuri) 

 neamul îi e ferice, având-o (155-157) 

 viitorul logodnic va fi, de asemenea, ferice, câștigând-o cu 

frumoase daruri (158-159) 

 frumusețea Nausicăi îi pare lui Odysseus fără egal printre oameni 

 eroul îi asemuiește înfățișarea nemaivăzută cu un element preluat 

din regnul vegetal: un palmier admirat de el lângă altarul din Delos (162-

163): firea ei plăpândă, unduioasă, prospețimea și verticalitatea fecioarei 

rezumă, de fapt, idealul homeric de frumusețe, lipsit de orice senzualitate, 

de orice carnalitate prin sublimarea frumuseții; 

 Odysseus își permite chiar scurtă digresiune pentru a insera 

strategic o informație despre sine ca strateg (comandant de oști): 164-165: 

și-aveam după mine și oaste-n/ ...., un argumentum anecdoticum 

(referirea la sine, la experiența vorbitorului); 

 eroul continuă comparația cu mlădița de palmier pentru a-și motiva 

starea de uluire (164) la vederea chipului fără de seamăn al gazdei sale. 

Odysseus își încheie îndelunga laudatio, folosindu-se de aceeași 

comparație: se închină în fața fecioarei ca în fața acelui palmier (ὡς σέ, 

γύναι, ἄγαμαί τε τέθηπά τε, 168), motivându-și în plus reținerea de a-i 

apuca genunchii, așa cum cerea în patria sa datina cererii de găzduire 

(δείδια δ᾽ αἰνῶς/ γούνων ἅψασθαι „și mi-e teamă / strașnic, genunchii să-ți 

prind”, trad. rom. Dan Slușanschi, 2009, 168-169), făcând de îndată 

legătura cu starea sa de spirit: χαλεπὸν δέ με πένθος ἱκάνει „iar o jale 

adâncă m-apasă!”. 

Această laudatio  însumează cu totul 19 versuri. 

2. Explicarea motivului prezenței sale pe tărâm străin (170-174: 4 

versuri):  

 Odysseus redă pe scurt tribulațiile sale pe mare, pomenind de cei 

douăzeci de tovarăși care pieriseră în adâncuri, înghițiți de talazuri (170-

171: 1 vers); 

 eroul menționează locul său de pornire: ostrovul Ogygiei (172) 

 el pune pe seama zeilor eșuarea sa pe tărâmul gazdei (172-174), dar 

și necazurile sale fără de sfârșit, prezentâdu-se se astfel ca o simplă 

marionetă în mâna zeilor. 

 EPILOGOS/ PERORATIO (implorarea milei: v. 175; 

formularea cererii de ospitalitate: v. 178; urările finale: vv. 180-185) 

reia parțial discursul lui Aias al Iliadei – îndemnul la domolirea mâniei 

întâlnit în discursurile solilor Odysseus și Phoinix = implorarea milei;  (fără 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:34 UTC)
BDD-A24381 © 2016 Ovidius University Press



 

însă a prelua de la solul iliadic și mustrarea, iar exprimarea urărilor de bine 

reia în alt fel asigurarea gazdei de bunele gânduri ale solilor pronunțată de 

Aias în Iliada. 

Constatăm că exordium este foarte abrupt (v. 149); laudatio reprezintă cea 

mai întinsă parte a discursului (19 versuri); exprimarea urărilor se 

încadrează între limitele așteptate (5 versuri). 

Pe de altă parte, Nausicaa, în răspunsul ei, nu dezvoltă seriile de interogații 

de legitimare, întrucât Odysseus prevenise deja acest moment, răspunzând 

în avans la toate acestea. 

Ea ține să-și subliniaze ignoranța cu privire la statutul oaspetelui, 

dar, în același timp, intuiește statutul artistocratic al oaspetelui său. 

Exemplul de mai sus aduce din nou în prim-plan extrapolarea 

ospitalității private asupra celei publice (proxenía) vizând acum încheierea 

de tratate de pace cu state necunoscute și/sau potrivnice, uneori chiar 

sălbatice, în intenția de a le civiliza sau de a le coloniza.  

 

În loc de concluzii ... 

Cele două fragmente analizate ilustrează în chip diferit trecerea de 

la xenía la proxenía, de la apărarea și negocierea unor interese particulare 

ale unor cercuri restrânse de egali la extinderea acestor negocieri între cetăți 

comparabile ca putere armată și influență politică (transpusă în context epic 

prin absoluta protecție divină a feacilor). Dacă în Iliada negocierea se 

petrece între persoane aparținând aceluiași cerc social, iar discursul este 

perfect adaptat acestui tip de negociere particulară, în Odysseia se trece deja 

la un tip nou de negocieri desfășurate între două lumi diferite și totuși 

asemenea prin gradul de civilizație care le unește și, astfel, le face 

comparabile, iar discursul apare, de asemenea, adaptat noilor cerințe. În 

Iliada discursul este marcat de elemente specifice tradiției – așadar oralității 

familiare și întoarcerii paideutice, în vreme ce în Odysseia discursul capătă 

deja aspectul formalismului oficial marcat nu atât de părțile discursului 

oratoric (care, într-alt fel, se regăsesc și în Iliada), cât mai ales de inovația 

dezvoltării premiselor lansate în prooímion/ exordium. Dacă discursurile 

Iliadei se sfârșesc abrupt (prin mustrări, avertizări, exprimarea nemulțumirii 

prin creionarea de portrete negative etc.), fără posibilitatea vădită de a relua 

negocierile sau de a soluționa abil o situație de criză, în Odysseia 

perspectiva se modifică simțitor mai cu seamă prin faptul că laudatio capătă 

acum o amploare fără precedent în economia discursului de ospitalitate, 

ceea ce ar fi putut contribui, credem, la dezvoltarea ulterioară a discursului 

diplomatic, extrem de atent la sentimentele și reacțiile țării-gazdă, la 

intuirea consecințelor ivite din impactul cu factorul necunoscut ori 

surprinzător datorat în mare parte codurilor culturale etc. 

 

Bibliografie selectivă 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:34 UTC)
BDD-A24381 © 2016 Ovidius University Press



 

GRAHAM, A.J., 1009, „Pre-colonial contacts: Questions and Problems”. 

Greek Colonists and Native Populations. Oxford: Oxford 

University Press.  

HOMER, 2009, Odysseia. Traducere rom. Dan Slușanschi, București: 

Paideia.  

KARP, A.J. 1977, „Homeric Origins of Ancient Rhetoric”. Arethusa 10, pp. 

237-258. 

MACK, William (edit.), 2015, Proxeny and Polis. Institutional Networks in 

the Ancient Greek World. Oxford Studies in Ancient Documents. 

Oxford: Oxford Universiy Press.  

MOULINIER, L., 1958, Quelques hypothèses relatives à la géographie 

d’Homère dans l’Odyssée, Aix-en-Provence, 122. 

PICCIRILLI, L., 1973, Gli arbitrati interstatali greci. Vol. I: „Dalle origine 

al 338 a.C.”. Florence. 

DE POLIGNAC, 1995, F. Cults, Territory, and the Origins of the Greek 

City-State. Chicago: University of Chicago Press. Trad. engl. J. 

Lloyd. 

WOLF Hans-Helmut, Armin Wolf, Drumul lui Ulise: Tunis, Malta, Italia în 

ochii lui Homer (Der Weg des Odysseus. Tunis, Malta, Italien in 

den Augen Homers. Tübingen, 1968). București. Ed Meridiane. 

Trad. rom. Marian Dumitru. 1981. 

WOODHEAD, Arthur G., 1962, The Greeks in the West. Ancient Peoples 

and Places 28. London. Thames and Hudson.  

ZIEGLER, Konrat, 1975, Himera. KP II, 1147-1148. 

ZIEGLER, Konrat, 1933, Motya. RE XVI 1, col. 387-407. 

ZIEGLER, Konrat, 1936, Thrinakie, Trinakria, Trinakia. RE VI A, col. 

601-607. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:34 UTC)
BDD-A24381 © 2016 Ovidius University Press



 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:34 UTC)
BDD-A24381 © 2016 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

