
 

PERFORMATIVITATE GESTUALĂ  

ȘI COMUNICARE INTERCULTURALĂ  

       ÎN PERIOADA PREMODERNĂ 

 

Mihaela-Viorica CONSTANTINESCU 

Universitatea din București 

constantinescumv@gmail.com 

 
Abstract: The article focuses on nonverbal greetings as illocutionary mechanisms, 

producing various interactional effects such as gratification or social bonds. Our analysis is 

based on a Romanian corpus (chronicles, memoirs, ceremonial literature), from the 

seventeenth century to the mid-nineteenth century. One can state that a part of the Romanian 

society manifests propensity for intercultural appropriation (Kádár forth.), i.e. for the 

adoption of a set of rituals belonging to another society, while making sure that the adopted 

rituals are inter/culturally adequate. The corpus points out the possibility to discern the 

adequate behaviour adopted from another culture according to the interlocutor, to the 

interpersonal relationship, as well as to the goals of the performer. Studying the intercultural 

appropriation and the ritualization that could emerge in interaction within a new cultural 

setting reveals both the complexity of the intercultural contact and the historical 

sociopragmatic characteristics of a ritual (Kádár forth.). In intercultural interactions, when 

the linguistic code is not shared by the participants, gestural performativity seems to prevail 

in Romanian. 

  Keywords: intercultural appropriation, ritual, ritualization, conventionalization, 

deference. 

 

 
1. Introducere  

În acest articol ne propunem să urmărim, din perspectiva 

pragmaticii istorice, modalitățile de a marca deferența, atât verbal, cât și 

gestual, în interacțiuni interculturale, în diferite perioade, interactanții 

aparținând unei elite sociale și politice (domnitori, prinți, reprezentanți 

diplomatici). Corpusul avut în vedere este reprezentat de cronici de secol 

XVII-XVIII, de literatură de ceremonial (secolul XVIII) și de 

memorialistică (sfârșitul secolului al XVIII-lea – jumătatea secolului al 

XIX-lea). Analiza va urmări modalitatea de marcare a forței ilocuționare 

mai ales gestual sau postural, combinând perspectiva teoretică și 

perspectiva metacomunicativă (maniera în care observatorii din perioada 

menționată interpretează și desemnează un anumit tip de comportament 

non/verbal).  

2. Premise teoretice și metodologice 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:29 UTC)
BDD-A24373 © 2016 Ovidius University Press



 

Multe studii recente care tratează politețea din perspectivă 

diacronică nu consideră adecvat modelul teoretic propus de Brown și 

Levinson (1987). Pentru societatea anglo-saxonă medievală, de exemplu 

(dar observațiile pot fi extinse pentru întregul spațiu european creștin), s-a 

arătat că nevoile eului individual (face, central la Brown și Levinson) nu 

ocupă decât un rol marginal, drepturile și obligațiile familiale, valorile 

creștine caritas și humilitas, precum și morala creștină reprezentând 

coordonate dominante ale existenței la nivel individual și social (Kohnen 

2008, Culpeper/Demmen 2011). Rezultatele unor studii diverse par să 

concorde cu ideea politeții ca discernământ, dar fără implicarea eului 

individual (Jucker 2008, 2010, 2011; vezi și comportamentul politic, Watts 

2003), din perioada medievală și până chiar în secolul al XIX-lea, când în 

occidentul european cerințele eului  individual se profilează evident. 

Politețea ca discernământ sau comportamentul politic (adecvat 

normelor și așteptărilor de interacțiune socială) precedă, din perspectivă 

evolutivă, comportamentul politicos (Held 2010: 211-212) – adaos perceput 

pozitiv al celui considerat adecvat. Și G. Held (2010) remarca în analiza 

unor petiții medievale importanța valorii humilitas: pline de semne ale 

deferenței, petițiile transformă în exprimare verbală gesturi și atitudini 

tipice (aplecarea capului, îngenunchere, prosternare etc.), performate de 

obicei în contactul direct cu persoanele aflate pe o poziție superioară în 

ierarhia dată de divinitate (Held 2010: 210; vezi și Spencer 1878). Relația 

inferior-superior și binomul glorificare-umilință, determinate de repartiția 

inegală a puterii, se manifestă atât în spațiul public, cât și în cel privat 

(pentru situații în cadrul familiei vezi Nevalainen/Raumolin-Brunberg 

1995; Palander-Collin 2009).  

Deferența medievală relevă roluri culturale convenționale (Bax 

2011: 273-274), structuri ierarhice fixe (Kohnen 2008, Jucker 2011): 

formulele și gesturile convenționale reprezintă un mijloc de autoprezentare 

și de menținere a propriei imagini (Bax 2011). Cu alte cuvinte, prin 

comportamentul său adecvat, ego recunoaște și re-confirmă atât statutul său 

social, cât și pe cel al lui alter (Constantinescu 2015b).  

Comportamentul social caracteristic epocii medievale în Europa 

relevă necesitatea de a menține un echilibru între glorificarea superiorului și 

auto-umilința inferiorului; această necesitate este caracteristică lumii 

otomane și periferiei sale până în a doua jumătate a secolului al XIX-lea. 

Lumea bizantină și apoi cea otomană, cu sfera lor largă de influență, 

păstrează orientarea colectivistă o perioadă mult mai mare de timp decât 

occidentul european: normele și structurile supra-individuale sunt 

favorizate, statu-quo-ul este menținut cu o ierarhie transparentă și fixă (Bax 

2011: 275; Palander-Collin 2009: 264). Începând cu Epoca Luminilor, 

Europa occidentală cunoaște desprinderea politeții de ritual și diversificarea 

strategiilor verbale, în timp ce în alte regiuni politețea rămâne un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:29 UTC)
BDD-A24373 © 2016 Ovidius University Press



 

comportament ritual (Bax 2010, 2011). Rezistența la schimbare sau 

schimbarea lentă sunt explicate prin rigiditate socială și orientare înspre 

sine (Bax/Kádár 2011: 9, despre Imperiul Chinez).  

Pentru Jucker (2011) politețea bazată pe deferență este o formă a 

politeții ca discernământ. Alegem ca manifestare a deferenței, din 

perspectivă semiotică, salutul (precum și fenomene conexe acestuia), 

realizat atât verbal (încadrat actelor behabitative sau expresive după 

taxonomiile propuse de J. Austin, respectiv J. Searle), cât și nonverbal. 

Considerațiile lui J. Austin asupra actelor comportamentive (behabitative) 

sunt mai adecvate situațiilor și epocii pe care le avem în vedere decât 

prezentarea clasei expresivelor a lui J. Searle. Austin menționează explicit 

coordonatele nonverbale în realizarea actelor:  

„Comportamentivele presupun reacții la comportamentul și soarta altor 

persoane, precum și atitudini și exprimări de atitudini față de purtarea 

anterioară ori iminentă a unei alte persoane. Legătura este evidentă atât cu 

afirmarea ori descrierea sentimentelor noastre, cât și cu exprimarea 

(exhibarea) lor, deși comportamentivele sunt distincte de amândouă” 

(Austin 2003 [1962]: 146). 

 

Exhibarea sentimentelor sau a atitudinilor față de un interlocutor 

poate fi marcată nonverbal, prin gesturi sau posturi convenționale, ritualice. 

Austin menționează gesturile ca mărci performative (în termenii lui J. 

Searle – indicatori ai forței ilocuționare):  

„Putem însoți enunțarea cuvintelor cu gesturi (clipim, arătăm cu degetul, 

ridicăm din umeri, ne încruntăm) sau cu acțiuni ceremoniale non-verbale. 

Acestea își pot îndeplini uneori rolul chiar fără rostirea vreunui cuvânt, iar 

importanța lor este absolut evidentă” (Austin 2003 [1962]: 82). 

Unele gesturi convenționale, autonome, pot fi considerate 

mecanisme ilocuționare (Payrató 2009: 175). Slama-Cazacu (1999) 

propune, din perspectivă psiholingvistică, formula sintaxă mixtă pentru 

coocurența limbaj-gest sau pentru cazurile în care gestul suplinește 

exprimarea verbală (vezi și Ciolac 2003). Gesturile nu sunt simple accesorii 

ale vorbirii, ci acțiuni/acte propriu-zise, dependente de strategii ale 

interacțiunii directe (Heeschen et al. 1980: 141 apud Payrató 2009: 176). 

În culturile în care ritualizarea este elementul primordial al 

‘politeții’ (metatermen), performativitatea este predominant gestuală, în 

timp ce deritualizarea ‘politeții’ conduce la o amplificare a importanței 

performativității verbale și la o trecere în planul secund a celei gestuale. În 

interacțiunile interculturale, în care codul lingvistic nu este întotdeauna 

împărtășit, pot fi preferate manifestările gestuale.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:29 UTC)
BDD-A24373 © 2016 Ovidius University Press



 

Preluarea unor ritualuri care aparțin unei societăți de către altă 

societate presupune deopotrivă adopția și adecvarea interculturală 

(intercultural appropriation, Kádár în curs de apariție). Studierea acestei 

„adopții” interculturale și a ritualizării care poate apărea în practicile 

interacționale din noul cadru cultural relevă atât diferențe la nivelul 

contactului intercultural cât și trăsături istorice sociopragmatice ale unui 

ritual (Kádár în curs de apariție). După Kádár (în curs de apariție), 

ritualurile cunosc o evoluție prin dezvoltare intraculturală și/sau prin 

adoptare și adecvare interculturală, pentru a răspunde unor nevoi produse de 

schimbări socio-istorice.  

Ritualul este considerat o acțiune repetitivă care re-afirmă, ca 

performare, ideologia unui grup (relational network) sau a unei societăți. 

M. Terkourafi și D. Kádár (în curs de apariție) realizează o comparație între 

ritual și comportament convențional având în vedere câțiva parametri: 

publicul (audience), proeminența (noticedness), coordonatele spațio-

temporale, repetitivitatea, normativitatea și complexul formalitate-

secvențialitate. Elementele comune practicilor convenționale și ritualului 

sunt caracterul repetitiv, cel normativ (pentru participanții activi) și 

trăsăturile formale și secvențiale, care le diferențiază de alte practici. 

Elementele diferențiatoare sunt următoarele: convenția nu necesită existența 

unui public, în timp ce ritualul funcționează pentru un public (real sau 

imaginar); comportamentul convențional este remarcat de outsideri, în timp 

ce ritualul implică recunoașterea acestuia de către publicul participant, nu 

neapărat și de către outsideri; practicile convenționale nu au restricții 

spațio-temporale, în timp ce un ritual se poate realiza numai în condiții 

speciale.  

Procesul ritualizării implică două etape interconectate: pe de o 

parte, metadiscursul despre un comportament interacțional (Kádár/Haugh 

2013), și, pe de altă parte, adoptarea și repetarea unui comportament în 

cadrul unui grup sau al unei societăți. D. Kádár (în curs de apariție) 

consideră că procesul ritualizării începe să se convenționalizeze când 

importanța comportamentului nu mai este surprinsă în metadiscurs 

(convenționalizarea duce la dispariția caracterului proeminent, evident – 

Terkourafi 2001).  

Considerăm că metadiscursul poate atrage atenția atât asupra unei 

noi forme de „adopție” și adecvare interculturală, cât și asupra unor forme 

ritualice care s-au istoricizat, nemaifiind în uz și putând să nu mai fie 

înțelese de public.   

3. Analiza câtorva exemple 

În interacțiunile surprinse de cronicari se observă un ceremonial 

complicat de primire a unor soli sau a unor reprezentanți ai puterilor vecine. 

Cumulul de elemente nonverbale și verbale marchează deferența față de un 

superior, ceremonialul fiind calculat în funcție de statutul țintei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:29 UTC)
BDD-A24373 © 2016 Ovidius University Press



 

(Constantinescu 2015a). O secvență din cronica lui Radu Greceanu prezintă 

primirea unui sol englez, Milord Paget, de către Constantin Brâncoveanu, la 

ordinul sultanului: 

 

(1) ca mai multă cinste să-i arate și ca să plinească porunca ce era 

împărătească, măriia-sa Costandin-vodă așa au socotit de au mers de s-au 

împreunat cu solul fără alai (însă după ce întâi el, adecă solul mai înainte au 

trimis 4 boiari de ai lui care era mai de cinste, încă unul dentr-aceia îi era 

frate, de s-au închinat mării-sale, arătându despre partea solului că mare 

mulțumită face măriia-sa de cinstea și bunavoință, ce cătră dânsul măriia-sa 

au arătat, iproci); carele la scara cea mai de jos ieșindu înaintea mării-sale, 

cu multă cinste și plecăciune l-au priimit și după ce multă țermonie și orație 

s-au făcut (RG, 117). 

 

Deferența presupune gesturi simetrice: solul își trimite 

reprezentanții în fața domnului, unul dintre aceștia fiind un membru al 

familiei sale („solul mai înainte au trimis 4 boiari de ai lui care era mai de 

cinste, încă unul dentr-aceia îi era frate”), Brâncoveanu îl întâmpină 

personal („măriia-sa Costandin-vodă așa au socotit de au mers de s-au 

împreunat cu solul fără alai”). Gesturile tipice sunt notate de cronicar: „cu 

multă cinste și plecăciune l-au priimit”, alături de comportamentul verbal 

adecvat („după ce multă țermonie și orație s-au făcut”). Cinste și 

plecăciune desemnează comportamentul nonverbal, iar țermonie și orație 

pe cel verbal, ambele ritualizate. În interacțiune este vizată dimensiunea 

relațională publică a sinelui: domnul este atât un reprezentant al țării gazdă, 

cât și al sultanului, căruia îi este vasal, iar ambasadorul englez este perceput 

ca superior prin apropierea sa de aula otomană. Detaliile notate de cronicar 

atestă caracterul ritualic al întâmpinării solului. 

 

Manifestarea exterioară complicată este tipică în interacțiunile publice; 

ritualul se actualizează, implică gesturi simetrice, uneori fiind negociat 

înaintea vizitei. Notarea detaliată a protocolului negociat indică ritualizarea, 

ca în următorul exemplu preluat din cronica lui  Neculce:   

(2) Și i-au răspunsu lui Antiohii-vodă, de-i va ieși înnainte, să-l întâmpiné 

la giumătate de scări a cerdacului, va vini la cinste, iar de nu-i va eși 

înnainte așia, nu va vini. Deci așia s-au așezat: să să scoboare Antiohii-

vodă până la trii scări și solul să să sue iar până la trii scări. Și la al 

șapteli scară, undé iaste giumătate, să să închine unul altuia; și așia, 

alăturea, să margă până în casă. Și la băut tot o dată să bea amândoi 

(Neculce, f. 280v). 

Gesturile simultane sau în oglindă sunt considerate un indicator al 

deferenței și al egalității în cadrul piramidei sociale. Negocierea 

ceremonialului de primire poate fi determinată de perceperea negativă a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:29 UTC)
BDD-A24373 © 2016 Ovidius University Press



 

unor diferențe de ritual, între modelul polonez (al solului) și cel autohton; 

solul dorește ca drepturile sale politico-sociale să fie confirmate prin 

marcarea egalității cu principele român. 

Analiza de față va prezenta în continuare gesturi care îndeplinesc 

un rol particular în situații ceremoniale. Un astfel de gest, împrumutat din 

spațiul otoman, este plecăciunea (temeneaua), gest polifuncțional, 

menționat mai ales în momentele inițiale sau finale ale interacțiunilor, 

marcând, performativ, un salut. Se poate considera că acest gest este o 

formă de „adopție interculturală”. Următoarele exemple (3 și 4) sunt 

preluate din literatura memorialistică de la jumătatea secolului al XIX-lea, 

ilustrând interacțiuni între un domn român și un înalt demnitar turc în 

deceniile 3 și 4, atât în situații informale, cât și formale. În carantina de la 

Orșova, situație informală, domnul plecând într-o excursie în străinătate 

(exemplul 3), conversația nu se poate realiza decât prin intermediar, dar 

interactanții marchează deferența reciprocă prin plecăciuni (temenele):  

(3) Un arap (negru) servi pre tața de argint cafe, o puse pre un scaun în 

mijloc, de unde vodă și pașa, unul câte unul lua fingeanul, apoi se așezară 

amândoi în distanță respectabilă – spre a nu se împreuna den cauza 

carantinei – și conversară puțin, prin intermediul unui dragoman între 

neîncetate temenele reciproce (ICD, 63). 

Gestul plecăciunii nu mai este asociat cu salutul, ci este un marcator 

convențional al deferenței. În situația vizitei oficiale pe malul drept al 

Dunării (exemplul 4), plecăciunea este asociată cu salutul, atât în primul 

moment al întâlnirii, cât și în întâlnirile ulterioare: 

(4) Vodă nu au voit să încalice și am intrat pe o portiță mică a cetății, care 

conducea la palatul pașei. La capu scării îl aștepta Husein pașa. Îndată ce s-

au apropiat vodă i-au făcut trei temenele, lăsând mâinile până la genuchi. 

Vodă i-au întors alte trei, lăsând mâinile pân-în pământ, iar noi, cei din 

suită, numai l-am salutat. Turcul avea o suită numeroasă, ca de o sută de 

persoane. [...] După ce au schimbat câteva cuvinte de etichetă cu oaspetele 

său s-au retras, rugându-l să se facă comod (noi toți eram în plină uniformă) 

[...] În fine, după o pauză de un ceas au venit chehaia-bei și ne-au poftit la 

masă. La ușa de dinafară a sălii de mâncare aștepta ex-vizirul. Cum s-au 

apropiat domnul i-au făcut iarăși trei temenele și vice versa, apoi au intrat 

domnul cu toți în sala de mâncare (L, 126-127).  

Comportamentul ritualic implică executarea a trei temenele din 

partea fiecărui interactant, dar este de remarcat asimetria inițială, descrisă 

detaliat de un martor al scenei: pașa „i-au făcut trei temenele, lăsând 

mâinile până la genuchi. Vodă i-au întors alte trei, lăsând mâinile pân-în 

pământ”; amplitudinea gestului marchează relația superior-inferior: ca 

reprezentant al sultanului, pașa primește temenele cu mâinile până la 

pământ din partea domnitorului român. Se mai remarcă atitudinea suitei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:29 UTC)
BDD-A24373 © 2016 Ovidius University Press



 

militare: „noi, cei din suită, numai l-am salutat”, salutul militar fiind 

perceput distinct de gestul domnitorului și implicând un alt tip postural, în 

care autoumilința este minimalizată. Gestul este succedat de un 

comportament verbal convențional: „au schimbat câteva cuvinte de 

etichetă”. Considerăm că gestul domnitorului, adoptat intercultural, 

reprezintă un tip ritualic istoricizat (nemaifiind practicat de domn în 

întâlnirile cu reprezentanți ai puterilor vecine; practic ieșit din uz în 

momentul redactării memoriilor), care se reactualizează în prezența unui 

reprezentant al culturii din care a fost adoptat. Salutul militarilor, în schimb, 

apare ca o practică de tip convențional, la fel ca schimbul verbal evaluat 

drept „cuvinte de etichetă”, din moment ce nu necesită nicio descriere.   

Comportamentul domnului și al suitei sale militare de la jumătatea 

secolului al XIX-lea  (reducerea distanței între inferior și superior) 

contrastează puternic cu cel obligatoriu în fața unui reprezentant al 

sultanului în secolul al XVIII-lea, așa cum este înregistrat în literatura de 

ceremonial. Statutul domnitorului român se modificase în secolul al XIX-

lea, după revenirea la domniile pământene și instaurarea protectoratului 

rusesc. În secolul al XVIII-lea, literatura de ceremonial evidențiază un alt 

tip de gest adoptat intercultural. Exemplul următor prezintă două situații 

diferite în care se actualizează ritualul gestic și verbal:   

(5) Cându să întâmplă de ese Domnul înaintea vreunui han, ce va trece pin 

țară, cându merge Domnul la saivantul hanului să să înpreune, să-i sărute 

pičorul, așî iaste običnuitu la dânșii: rădică Domnul gugiumanul din capu 

și-l dă la un copil de cei din casă de ai hanului, de-l ține și așa, fără șlic, 

merge de sărută pičorul hanului; și Domnul cându să rădică dela sărutatul 

pičorului, îndată copilul acel din casă pune Domnului șlicul în cap și 

poroncește hanul Domnului de șede în genunchie pe macatu, vorovindu 

amândoi ceale de trebuință pricini. Însă cându sărută Domnul pičorul / 

hanului, el încă are obiceaǐu de-și pune mâna la obraz și-și rădică șlicul, de 

abiǐa numai îl atinge cu palma [...] Și cându sosește pașa dreptu Domnu (ori 

călare de va fi, ori în cocie) să poprește și merge Domnul de-i sărută 

pičorul, cum și boerii toți pe rânduǐală mergu de sărută pičorul; și 

încălecând Domnul dinpreună cu toată boerimea, merge înpreună cu pașa 

pân la gazda cea orânduită și gătită. Cum și la petrecirea pașii asemene 

urmază Domnul cu toată boerimea;/ și de unde ǐaste să-și ia Domnul zioa 

bună, descalică iarași de sărută pičorul pașii și boerimea toată asemenea 

(Gheorgachi, 34v-35r). 

Autoumilința în salut se manifestă în sărutarea piciorului hanului 

sau al pașei, într-o situație Gheorgachi accentuând importanța renunțării la 

ișlic în realizarea gestului, precum și a faptului că domnul nu se poate așeza 

decât la porunca hanului. De asemenea, se menționează un alt gest realizat 

înainte de scoaterea ișlicului, atingerea ușoară a obrazului și a ișlicului. 

Dacă domnul are o suită (boierii), aceasta trebuie să imite comportamentul, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:29 UTC)
BDD-A24373 © 2016 Ovidius University Press



 

sărutând, după domn, piciorul pașei, atât în secvența inițială (cându sosește 

pașa), cât și în cea finală (de unde ǐaste să-și ia Domnul zioa bună). A-și 

lua ziua bună este formula care desemnează salutul verbal obligatoriu (așa 

cum reiese din cronicile de secol XVII-XVIII, vezi Constantinescu 2015a). 

Se poate observa insistența asupra acestui nou comportament de tip ritual 

adoptat care trebuie reiterat în prezența unui reprezentat al sultanului (și al 

culturii din care s-a adoptat practica), într-o ordine strictă a celor care 

trebuie să-l performeze, începând cu persoana cu statutul social cel mai 

înalt (domnul).  

Toate exemplele relevă importanța normelor sociale, iar drepturile 

care decurg din statutul țintei sunt de echitate și asociere, dar și de 

recunoaștere a poziției superioare a țintei având în vedere un context dat. 

Un interactant poate cunoaște gesturile ritualizate ale unor culturi 

diferite și poate alege tipul de ritual performat în funcție de scopurile sale 

sau de așteptările cunoscute ale interlocutorului. O situație relevantă în 

acest caz e ilustrată de amintirile lui Ianache Văcărescu privind misiunea sa 

de la Viena, în 1782, de „recuperare” a fiilor domnitorului Ipsilanti:   

(6) Întrând la ușă văzuiu pă chesarul în mijlocul casii făr-dă capelă, în 

picere și dă locu călcând doi pași am îngenucheat turcește și puindu-m<i> 

capul în pământ, vrând să-l arâdicu, m-am pomenit cu mâna chesarului la 

cap, zicându-m<i> că nu face trebuință dă această țirimonie și să mă 

arâdicu; și vrând să-i sărut mâna, au tras-o. Și m-au cunoscut dă când mă 

văzuse la 73 la Brașov și îndată mi-au zis: Sinior Vacarescule, dumn<eata> 

în Vienna? Cum au fostu cu putință a veni, aflându-te și conselier al 

prințipatului? (Ist Oth, f 16v) 

 Văcărescu notează tipul de postură:  am îngenucheat turcește și 

puindu-m<i> capul în pământ, adverbul turcește marchează explicitarea 

comportamentului nonverbal, dar și selectarea conștientă a acestuia, deși 

interlocutorul este împăratul Iosif al II-lea, nu un reprezentant al aulei 

otomane. Văcărescu alege voluntar un tip de comportament adecvat sferei 

culturale din care provine și tipului de relație existent între țara sa și puterea 

otomană. Ambasadorul este surprins de gestul împăratului, care-l atinge, și 

de intervenția sa verbală:  zicându-m<i> că nu face trebuință dă această 

țirimonie și să mă arâdicu. Văcărescu mai încearcă să realizeze un gest 

ritual al autoumilinței și al recunoașterii superiorității celuilalt, dar și acesta 

îi este refuzat: vrând să-i sărut mâna, au tras-o. Comportamentul 

împăratului relevă un alt ritual, specific curții vieneze (deci unei alte 

culturi), în care se preferă mijloacele verbale de marcare a deferenței (vezi 

formula de adresare, italienească – Sinior + numele de familie, dar și 

menționarea statutului interlocutorului – conselier al prințipatului).      

 Finalul interacțiunii cu împăratul conține doar o urare din partea 

acestuia și un gest ritual de autoumilință din partea celorlalți: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:29 UTC)
BDD-A24373 © 2016 Ovidius University Press



 

(7) Și mai stând / puțiintel ne-au zis: „Vă urezu bună călătorie”, și noi 

făcând mulțămita cu îngenucherea, s-au tras la gabinet. Și așa am eșitu dân 

lăuntru, căci nu poate eși nimeni dă la audiența dân gabinet, până nu să 

trage însuși întâiu.  (Ist Oth, f 19-19v) 

 Se poate remarca dubla valoare a gestului: Văcărescu marchează 

valoarea de mulțumire („făcând mulțămita cu îngenucherea”), dar acesta 

este și ultimul element al audienței, având deci și valoare de salut. 

Văcărescu nu mai precizează tipul particular de gest (a îngenunchea după 

model oriental sau occidental), ci ordinea acțiunilor, necunoscută cititorilor 

săi, dar ilustrând ritualul curții imperiale habsburgice: „nu poate eși nimeni 

dă la audiența dân gabinet, până nu să trage însuși întâiu” (primul iese din 

cabinet împăratul, apoi cei care au fost primiți în audiență).  

 O dovadă a selectării voluntare a unui anumit ritual de salut în 

prezența împăratului este menționarea de către Văcărescu a modului său de 

relaționare cu ceilalți ambasadori prezenți la Viena, relaționare realizată 

după tiparul occidental:    

(8) Și eu dă acolea m-am dus pă la / toți ambașadorii dă i-am heretisit cu 

bileturi și întorcându-mă la gazdă să prânzescu au venit toți ambașadorii la 

mine dă m-au heretisit cu bileturi. Monsiu Bretaliiu, ambașadorul Franției, 

ce era un om cu un dăosibit duh, în bilet mi-au făcut și chemare ca să merg 

în al treilea seară și la balul său, socotind că voiu șădea la Beciu și-m<i> 

făcea mai multe țirimonii dăcât toți, pântru ca să arate cu aceasta dăosibită 

shesis către prea înnaltul devletu. Și eu mă purtam către dânsul ca cu un 

turcu și cerca mare plăcere. (Ist Oth, f 14v-15) 

  În lipsa unei interacțiuni directe, salutarea unui ambasador se face 

prin intermediul unui mesaj scris (i-am heretisit cu bileturi), comportament 

care primește imediat același tip de răspuns (adoptare interculturală a unei 

practici și aplicarea ei față de reprezentanții culturii din care provine acea 

practică). Verbul a heretisi are ca prim sens „a saluta” (sensul primar al 

verbului grecesc χαιρετίζω), apoi „a felicita” (acest al doilea sens era încă în 

uz în secolul al XIX-lea) (DA s.v.; vezi și Gáldi 1939: 195). Este 

interesantă în acest fragment și relația cu ambasadorul francez, „monsiu 

Bretaliiu”; atențiile oferite lui Văcărescu – și-m<i> făcea mai multe 

țirimonii dăcât toți, sunt interpretate ca o modalitate de bună relaționare cu 

Poarta: „pântru ca să arate cu aceasta dăosibită shesis către prea înnaltul 

devletu” (shesis/schésis < σχέση, „raport”, „relație” – Gáldi 1939: 248), nu 

ca atitudine interpersonală. Văcărescu, la rândul său, alege să se raporteze la 

ambasadorul francez ca la un turc (marcându-și probabil prin gesturi 

ritualice inferioritatea), fiind conștient de efectul acestui comportament (se 

marchează efectul perlocuționar asupra țintei): „Și eu mă purtam către 

dânsul ca cu un turcu și cerca mare plăcere” (în această situație, nu se mai 

detaliază tipul de comportament, deci se poate vorbi despre o 

convenționalizare pentru emițător și destinatari a tipului de comportament). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:29 UTC)
BDD-A24373 © 2016 Ovidius University Press



 

 Un personaj al lui Alecsandri comenta abilitatea românilor de a se 

adapta oricărui model cultural, împrumutând atât coordonatele verbale, cât 

și pe cele nonverbale (ușurința de adopție interculturală): 

(9) În vremea turcilor ei purtau cealmale și făceau temenale, zicând 

hojghioldum, safaghioldum. Sub domnii greci ei își încărca capetele cu șlice 

și din țelebimu nu se scotea. Cine știe, de-or veni hinezii în țară, dacă ei nu 

s-or face mandarini și dacă nu s-or numi Cing-ching-tung-fo? (VA P, 78-

79) 

Saluturile hojghioldum („Bine-ai venit“, turc. hoj gheldin) și 

safaghioldum („Bine, bine-ai venit“, turc. sefà geldin) dublează gesturi 

(temenele) și elemente vestimentare (cealmale) turcești, succedate de moda 

grecească și formule de adresare grecești țelebimu („Boierul/domnul meu“). 

Adaptabilitatea sau mimetismul ar putea fi extinse, într-un scenariu ludic de 

tip fantezie, și asupra chinezilor (vestimentație și formule de adresare).  

4. Observații finale 

Pentru cultura română se poate observa disponibilitatea pentru 

„adopția” interculturală și posibilitatea de a discerne, în funcție de 

interlocutor, de relația cu acesta și de obiectivele celui care „performează”, 

tipul de practică interculturală preluată care este considerată adecvată. Din 

perspectivă sociopragmatică, gesturile sau postura pot fi indicatori specifici 

ai unui act care poate avea și realizări verbale, dar în unele momente 

istorice și în interacțiuni interculturale realizarea nonverbală pare a fi 

preferată. Perioada avută în vedere relevă influența modelului cultural 

oriental, în particular otoman, în care ritualul nonverbal joacă un rol extrem 

de important, asupra practicilor și mentalității românești din Principate.   

 Surse  

GHEORGACHI – Literatura românească de ceremonial: condica lui 

Gheorgachi, 1762, studiu și text de Dan Simonescu, București, 

Fundația Regele Carol I, 1939. 

ICD – Ion Codru Drăgușanu, Peregrinul transilvan, ediție îngrijită și 

prefață de Romul Munteanu, București, Editura de stat pentru 

literatură și artă, 1956. 

Ist Oth – Ianache Văcărescu, Istoria othomanicească, ediție critică, studiu 

introductiv, note și glosar de Gabriel Ștrempel, București: Editura 

Biblioteca Bucureștilor, 2001. 

L - Amintirile colonelului Lăcusteanu, text integral, stabilit după manuscris, 

text stabilit, note și indici de Rodica Pandele Peligrad, prefață de 

Mircea Anghelescu, Iași, Polirom, 2015. 

Neculce – Ioan Neculce, Opere. Letopisețul Țării Moldovei și O samă de 

cuvinte, ediție critică și studiu introductiv de Gabriel Ștrempel, 

București, Minerva, 1982. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:29 UTC)
BDD-A24373 © 2016 Ovidius University Press



 

RG - Radu Greceanu, Începătura istoriii vieții luminatului și 

preacreștinului domnului Țărîi Rumînești, Io Costandin 

Brîncoveanu Basarab-voievod... în Cronicari munteni, vol. II, 

ediție îngrijită de Mihail Gregorian, studiu introductiv de Eugen 

Stănescu, București, Editura pentru literatură, 1961. 

VA P – Vasile Alecsandri, Opere, vol. IV Proză, text ales și stabilit, note și 

variante de Georgeta Rădulescu-Dulgheru, București, Editura 

Minerva, 1974. 

 

 Bibliografie 

 

AUSTIN, J.L., 2003 (1962), Cum să faci lucruri cu vorbe, traducere de 

Sorana Corneanu, prefață de Vlad Alexandrescu, București: Editura 

Paralela 45. 

BAX, Marcel, 2010, “Epistolary Presentation Rituals. Face-work, 

Politeness and Ritual Display in Early Modern Dutch Letter-

Writing” în Jonathan Culpeper, Daniel Z. Kádár (eds.): Historical 

(Im)politeness, Bern: Peter Lang, pp. 37-86. 

BAX, Marcel, 2011, “An evolutionary take on (im)politeness: Three broad 

developments in the marking out of socio-proxemic space”, Journal 

of Historical Pragmatics 12:1/2 (2011), pp. 255–282.  

BAX Marcel, Dániel Z. KÁDÁR, 2011, “The historical understanding of 

historical (im)politeness: Introductory notes”, Journal of Historical 

Pragmatics 12:1/2 (2011), pp. 1–24. 

BROWN, Penelope, Stephen C. LEVINSON, 1987, Politeness: Some 

Universals in Language Usage, Cambridge: Cambridge University 

Press. 

CIOLAC, Marina, 2003, La communication verbale, București: Editura 

Universității din București. 

CONSTANTINESCU, Mihaela Viorica, 2015a, „Observații asupra mărcilor 

comportamentale ale politeții la cronicari (sec. XVII-XVIII)” în 

Marius Sala, Maria Stanciu-Istrate, Nicoleta Petuhov (eds.), 

Lucrările celui de-al cincilea simpozion internațional de 

lingvistică, București 27-28 septembrie 2013, București: 

Enciclopedic Gold, pp. 763-776. 

CONSTANTINESCU, Mihaela-Viorica. 2015b. Principatele române între 

Orient și Occident: dinamica modelelor culturale ale politeții și 

impoliteții în secolul al XIX-lea, București: Editura Muzeul 

Național al Literaturii Române.  

CULPEPER, Jonathan, Jane DEMMEN, 2011, “Nineteenth-century English 

politeness: Negative politeness, conventional indirect requests and 

the rise of the individual self”, Journal of Historical Pragmatics 

12:1/2 (2011), pp. 49–81.  

Dicţionarul limbii române, Bucureşti: Librariile Socec & Comp. şi C. 

Sfetea, 1913 ş.u. [DA]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:29 UTC)
BDD-A24373 © 2016 Ovidius University Press



 

GÁLDI, Ladislas, 1939, Les mots d'origine néo-grecque en roumain à 

l'époque des phanariotes, Budapesta:Kir. M. Pàzmàny Péter Tudom 

ányegyetemi Görog Filológiai Intézet. 

HELD, Gudrun, 2010, “Supplica la mia parvidade… Petitions in medieval 

society — a matter of ritualized or first reflexive politeness?”, 

Journal of Historical Pragmatics 11:2 (2010), pp. 194–218. 

HEESCHEN, V., W. SCHIEFFENHOEVEL, I. EIBL-EIBESFELD, 1980, 

“Requesting, giving and taking: The relationship between verbal 

and nonverbal behavior in the speech community of Eipo, Irian 

Jaya (West New Guinea)," în The Relationship of Verbal and  

Nonverbal Communication, M.R. Key (ed.), The Hague: Mouton. 

pp. 139-66. 

JUCKER, Andreas H., 2008, “Historical Pragmatics”, Language and 

Linguistics Compass 2.5, pp. 894-906. 

JUCKER, Andreas H., 2010, “In curteisie was set ful muchel hir lest: 

Politeness in Middle English” în Jonathan Culpeper, Daniel Z. 

Kádár (eds.): Historical (Im)politeness, Bern: Peter Lang, pp. 175–

200.  

JUCKER, Andreas H., 2011, “Positive and negative face as descriptive 

categories in the history of English”, Journal of Historical 

Pragmatics 12:1/2 (2011), pp. 178–197.  

KÁDÁR, Daniel Z. (în curs de apariție), “Historical intercultural socio-

pragmatics: A study on ritualisation”. Journal of Historical 

Pragmatics.  

KÁDÁR, Dániel Z., Michael Haugh, 2013, Understanding politeness, 

Cambridge: Cambridge University Press.  

KOHNEN, Thomas, 2008, “Directives in Old English: Beyond politeness?” 

în Andreas H. Jucker, Irma Taavitsainen (eds.): Speech Acts in the 

History of English, Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins, pp. 

27-44. 

NEVALAINEN, Terttu, Helena RAUMOLIN-BRUNBERG, 1995, 

“Constraints on Politeness. The pragmatics of Address Formulae in 

Early English Correspondence” în Andreas H. Jucker  (ed.): 

Historical Pragmatics. Pragmatic Developments in the History of 

English, Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins, pp. 541- 601.    

PALANDER-COLLIN, Minna 2009. “Variation and change in patterns of 

self-reference in early English correspondence,” Historical 

Sociopragmatics, pp. 260–285. 

PAYRATÓ, Lluis, 2009, “Non-verbal Communication” în Jef Verschueren, 

Jan-Ola Östman (eds.), Key Notions for Pragmatics, 

Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins, pp. 63-194. 

SEARLE, John R., 1969, Speech Acts. An Essay in the Philosophy of 

Language, Cambridge: Cambridge University Press.  

SLAMA-CAZACU, Tatiana, 1999, Psiholingvistica: o știință a 

comunicării, București: All. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:29 UTC)
BDD-A24373 © 2016 Ovidius University Press



 

SPENCER, Herbert, 1878, « Etudes de sociologie : Le gouvernement 

cérémoniel: VI. Manières de s’adresser la parole», Revue 

Philosophique de la France et de l’étranger, T. 5 (ianuarie-iunie 

1878), pp. 642-654. 

TERKOURAFI, Marina, 2001, “The distinction between generalized and 

particularized implicatures and linguistic politeness” în Peter 

Kuhnlein, Hannes Rieser and Henk Zeevat (eds.): Proceedings of 

the Fifth Workshop on the Formal Semantics and Pragmatics of 

Dialogue, Bielefeld: Zif, pp. 174-188. 

TERKOURAFI, Mariana, Daniel Z. KÁDÁR, în curs de apariție, 

“Convention and ritual” în Jonathan Culpeper, Michael Haugh, 

Daniel Z. Kádár (eds), Handbook of Linguistic (Im)Politeness, 

Londra: Palgrave.  

WATTS, Richard J., 2003, Politeness, Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:29 UTC)
BDD-A24373 © 2016 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

